## PDF VERSION BY www.MyOwnFlag.org



**التدالبر** بتروث

چاپ اول سال ۱۳۷۵ خورشیدی ا بن کتاب بوسیله بنگاه انتشاراتی پارس در ایالت سانفرانسیسکو چاپ و منتشر شدہ است،

فهرست گفتارها

|             | ٤ الله اكبر                                |
|-------------|--------------------------------------------|
| 11          | ماههای حرام                                |
| ٩٥          | قصاص                                       |
| ٩٦          | بردەدارى                                   |
| 11          | ر با خواری                                 |
| 1           | جن، روح، ديو                               |
| 1.1         | روح چیست؟                                  |
| 1.8         | تئوري نسبيت اينشنين                        |
| \• <b>٩</b> | فصل ششم – «الله» و آفرينش                  |
| 148         | نگاهی تند و کوتاه بهمکانیسم جنهان هستی     |
| 141         | تئوری انفجار بزرگ                          |
| ۱۳۵         | فصل هفتم → نامها و صفات نودونه گانه «الله» |
| 171         | بازشكافي عدل «الله»                        |
| ٥٦١         | آيا «الله» جسم است يا روح؟                 |
| 179         | محلّ سكونت «الله»                          |
| 171         | فَرج (آلت تناسلي) الله و نعلين طلائي او    |
| ١٧٣         | «الله» گمراه گننده است                     |
| 177         | فصل هشتم – لاالهالآالله                    |
| ۱۸۳         | فصل نبهم – كعبه، خانه «الله»               |
| 140         | تاريخچه خانه كعبه                          |
| 194         | مشخصات خانه كعيه                           |
| 194         | حجرالاسود و تاريخچه آن                     |
| 199         | فصل دهم – الله اكبر، الله بزرگتر است       |
| 199         | شناستامه ((الله))                          |
| 4.4         | بَنات الله                                 |
| ۲.٩         | لات                                        |
| 411         | م.<br>عزى                                  |
|             |                                            |

الك اكبر

| ۵   | فهرست گفتارها                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| *11 | منات                                                             |
| 113 | معنى عبارت «الله أكبر »                                          |
| 110 | فصل يازدهم – ناسخ و منسوخ، اشتباهات «الله» كامل و بدون عيب و نقص |
| 251 | فصل دوازدهم – داستان غرانیق و یا آیههای شیطانی                   |
| 400 | فصل سیزدهم – المهامات «الله،» حدیث و سنّت در اسلام               |
| ۲۷۳ | کفر در اسلام چیست؟                                               |
| ۲۸V | فصل چهاردهم – معراج، دیدار خیالی محمد با «الله» در آسمانها       |
| ۳۰۱ | فصل پانزدهم – تئوری گناه در اسلام                                |
| ۳۲۵ | فصل شائردهم – دورج «(الله»                                       |
| *** | روز قيامت                                                        |
| ٣٤٣ | فصل هفدهم – سوگندها، لعنها و نفرینهای «الله»                     |
| ٣٤٤ | سرشت سوگند                                                       |
| ٣٤٥ | ا سوگندهای «الله»                                                |
| ۳۵۰ | لعنها و نفرینهای «الله»                                          |
| 404 | فصل هیجدهم – دانش و آگاهی «الله»                                 |
| 303 | آیا «الله» دانا و آگاه و یا نادان و بیخبر است؟                   |
| 307 | اثر دانش «الله» در کشورهای اسلامی                                |
| ۳۸۵ | فرهنگ واژههای فارسی                                              |
| ۳۸۷ | فرهنگ واژههای خارجی                                              |
| **1 | فهرست بنما بههای زبانهای فارسی و عربی                            |
| 340 | فهرست بنما يههاى زبانهاى خارجي                                   |
| 399 | فبهرست راهنما                                                    |

پیش گفتار

انسان، اورگانیسم هوشمند و پویانی که موفق شده است بر کاردادهای شگفتانگیز طبیعت چیره شده و آنها را در خدمت خود درآورد و در این راه تا آنجا پیشرفت کرده که اکنون در آستانه مسافرت به سایر سیّارههای آسمانی قرار گرفته، شوربختانه پیوسته قربانی فریب و نیرنگ همنوعان خود و وسیله. بهرهدهی به آنها واقع شده است. ایسیاری از نام آوران تاریخ بشر ابرای کسب قدرت و فرمانروا یی بر سایر همنوعان خویش با نیروی شمشیر و با نبردهای آشکار، زندگی خود را در پروا قرار داده و یا با نیروی فیزیکی موفق شدهاند بر سایر جریفان قدرتطلب خود پیروز شده و آنها را زیر یوغ فرمانروایی خود در آورند و یا در این راه جان باختهاند. ولی برخی از افراد بشر ابرای کسب قدرت و حکمروانی بر همنوعان خود، بهاختراع پارمای نیروهای متافیزیکی خبالی و مرموز و شگفت آوری که بهقول خودشان بر جهان هستی فرمانروائی دارند، پرداخته و بهعنوان اینکه نیروهای یادشده آنها را بر گزیدهاند تا رهبری و ارشاد افراد بشر را بر عهده بگیرند؛ با فریب و نیرنگ بهسادگی مغزهای افراد همتوع خود را افسون و تسخیر کرده و به آسانی بر آنها فرمانروائی نمودهاند. یکی از نمونههای راستین این افراد «محمد بن عبدالله» تازی گمنام و محرومیّتزدهای بود که در سدهٔ هفتم میلادی از کرانههای تاریکی و بینامی در صحراهای خشک و سوزان عربستان سر بهدر آورد و یک خدای خیالی بهنام «الله» که در واقع نام یکی از چهار بت بزرگ خانه کعبه بود، از نو خلق کرد، خود را یگانه و آخرین نماینده او شناختگری نمود و در پرتوی صفات و خصوصیآت تضادگونه و مرموز «الله» آفریده شده خیالیاش، دین اسلام را بهوجود آورد و بوسيله آن بر کرسی پيامبرشاهي و قدرت تکيه زد.

۷

الله اكبر

«الله» یعنی خدایی که محمد بن عبدالله در پندار خود اختراع کرد، یکی از دژآهنگترین دست افزارهای تاریخ متافیزیکی برای افسون تودههای مردم بودهاست. «الله» آفریده شده بوسیله محمد، پر از تضادهای آشکار و در همان حال توان مرموز و غیرقابل پنداری است که نیروی خرد هر اندیشمندی را بهشگفتی می اندازد.

پیروان دین اسلام، معمولاً باورهای دینی خود را از پدر و مادر بهارت می برند و چون پیوسته آنهارا در چارچوب احساسات خود نگهداری و آبیاری می کنند، هیچگاه اجازه نمیدهند، نیروی خرد و درایتشان، باورهای یادشده را ارزش یابی کند و ازاینرو کورکورانه در سراسر عمر نیروهای سازنده خود را در راه نگهداری و دفاع از معتقدات دینی موروثی خود تباه میسازند.

نویسنده این کتاب با پیروی از دو هدف بهنگارش این نوشتار مبادرت می ورزد: یکی اینکه بااستناد به درونمایه های دهمها نوشته معتبر و خالی از تردید، از «الله» ساختگی محمد بن عبدالله، جادوگر دینی تازی پرده بردارد و دیگر گفته نویسنده و شاعر شمیر آلمانی «برتولت برشت» است که می گوید: «کسی که از حقیقت آگاهی ندارد نادان، و آنکه از حقیقت آگاه است، ولی دانائی خود را انکار می کند، جنایت پیشه است.»

هر ایرانی میهن خواه و اندیشمندی بخوبی میداند که ما ایرانیان پیش از تازش تازیها و صدور دین ناانسانی آنها به کشورمان، دارای بزرگترین شاروندی جهان بودیم، ولی بر اثر تحمیل فرهنگ بیابانی تازیهای ۱۵۰۰ سال پیش صحراهای عربستان و بویژه دین خرافی و واپسگرای آنها بهوادی واماندگی فروافتادیم. ازاینرو، اکنون هر ایرانی میهن خواهی وظیفه دارد با فاشسازی دین واپسگرا و ناانسانی تازیها و چهره راستین «الله،» در تازیزدائی فرهنگ تابان ما برای دستیابی به شکوه شاروندی و ارزشهای مثی و فرهنگی از دست رفتهمان دمی از پای ننشیند. «ناپلئون بناپارت» می گوید: «دانش و تاریخ از یک سو و مذهب از دگرسو، دشتان سوگند خورده یکدیگرند.» ۹

بيش گفتار

خواهد بود، ولی کسی که هییچیک از ایندو را ندارد، بگذار مذهب دأشته باشد.»

بدیمهی است، بر پایه گفتههای بزرگاندیشه گران یاد شده، بطور طبیعی پیشرفت دانش و هنر همانگونه که رویدادهای تاریخ پس از سدههای میانه نشان دادهاست، باورهای خرافی افراد بشر را بهزیالهدانی تاریخ نادانیهای انسان خواهد ریخت، ولی کارداد هر ایرانی میمنخواه و فرهیختهای آنست که با تمام نیرو در پویش این زمان و پیرایش مغزها و ذهنهای افراد افسونشده هممیهنانهان گام بردارد.

باشد که بزودی، روزی فرارسد که نیروی خرد و درایت ما بر باورهای متافیزیکی پنداری و خرافی ما که از راه توارث و سیستم صادراتی سوداگران و جادوگران دینی بهما تحمیل شده، چیرگی یابند و با رَهایی از بندهایی که جادوگران و دکانداران دینی بر نیروی بینش و خردگرایی ما استوار کردهاند، بجای اینکه نیروهای سازنده خود را در راه پیروی از باورهای خرافی و پوچ تلف سازیم، آنها را در راه رُخداد تئوری به کار بریم. سطح بهروزی انسان و پیشرفت همبودگاه بشری به کار بریم.

دکتر روشنگر

بخش اول

خدا و انسان

هنگامی که مغز و درایت انسان با اندیشههای راستین روشنی و شکوفایی پیدا کرد، دیگر به عقب برنخواهد گشت.

Oliver Wendell Holmes

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

فصل اول

تئوري دين و مذهب

تمام مذاهب فر آورده و دست برورده افراد بشر است. نایلتون بتابارت به گاسپر گورگاد در سنت هان ۲۸ زانویه ۱۸۱۷

تعریف دین واژهٔ انگلیسی «Religion» که از ریشهٔ لاتین «Religio » گرفته شده، معنی ترس و وحشت ویا هیبت همراه با احترامی که انسان در حضور یک «شبح» و یا یکی از خدایان احساس میکند، میدهد. سادهترین تعریفی که از دین شده اینست که دین عبارت از اعتقاد بهموجودات معنوی است. برخی از فلاسفه و پژوهشگران که خود دارای گرایشهای مذهبی بودهاند، دین را یک پدیدهٔ آسمانی که از سوی خدا بهانسان وحی و یا الهام شدهاست، تعریف کردهاند. این تعریف نمیتواند برای دین رسا باشد، زیرا گروهی از دینهای

ادر فرهنگ لغت واژه «دین» عام بوده ومعنی «کیش» میدهد، ولی واژه «مذهب» خاص بوده و شعبه ی از دین به شمار میرود، - یهمین مناسبت، هر دینی معمولاً بهمذاهب گوناگونی بخش شده است، - اماً تویسندگان، هر یک از این دو واژه را به جای بگدیگر به کار می برند و از اینرو نویسنده این کتاب نیز از همین شیوهٔ معمول ادبی در این نوشتار بیروی میکند.

۱۳

اللسه اكبر

بزرگ و جهانگیر مانند بودا، هندو و کنفوسیوس خود را دینهای زمینی دانسته وسختی از وجود خدا و وحی و انهام بوسیلهٔ او بهمیان نیاوردهاند.

تعریف دیگری که از دین کرده اند، اینست که دین عبارت از یک رشته معتقداتی است که انسان نسبت به خدایان دارد و برای آنها سرشت اخلاقی قائل است، بدیهی است که این تعریف نیز نمی تواند برای دین جامع و کامل باشد، زیرا بیشتر ادیان به را بطه بین انسان و خدایان، اشباح و شیاطین بیش از رعایت و کاربرد اصول اخلاقی بین افراد بشر توجّه و تکیه می کنند، درست است که بسیاری از پیروان ادیان، اصطلاح «مذهبی بودن» را با رعایت اصول و موازین اخلاقی یکی می دانند، ولی حقیقت آنست که بیشتر ادیان روی زمین به رعایت اصول مذهبی بیش از کاربرد ارزشهای اخلاقی توجّه کرده اند.<sup>\*</sup> این به رعایت اصول مذهبی بیش از کاربرد ارزشهای اخلاقی توجّه کرده اند.<sup>\*</sup> این به رعایت اصول مذهبی بیش از کاربرد ارزشهای اخلاقی توجّه کرده اند.<sup>\*</sup> این مرادی مینی مقیده به اصول و موازین مذهبی و برتری دادن آنها نسبت مادر میشود.

نگاهی کوتاه بهاصول و محتویّات قرآن و فرائض و مسائل دینی اسلام بخوبی نشان میدهد که دین اسلام نماد بارزی از تنوری Antinomianism و یا ناهمگونی اصول و موازین قرآن با ارزشهای اخلاقی بهشمار میرود. برای اثبات این امر بهتر است بهچند آیه قرآن و نیز چند رسم مذهبی در دین اسلام اشاره کنیم.

مورد نخست، مفهوم آیهٔ ۲۲۳ سورهٔ بقره می باشد. این آیه می گوید: «زنها کشتزارهای شما هستند پس کشتزارهای خود را بههر گونهای که میل دارید در اختیار بگیرید.» تفسیری که فقهای اسلامی از مفهوم این آیه کردهاند حاکی است که چون آیهٔ یادشده می گوید: «زنهای خود را بههر گونه که میل دارید می توانید در اختیار بگیرید،» ازاینرو تماس جنسی شوهر با

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lewis M. Hopfe, *Religions of the World* (New York: Macmillan Publishing Co., Inc. 1983), p.3.

الله اكبر

پوششهای ظاهر پسندانه و به اصطلاح اخلاق گونه ای است که به واژه ها و آموزشهای در آهنگ قرآن پوشانیده اند. برای مثال، قرآن عبدانله یوسف علی که بدون تردید از مشهورترین ترجمه های کتاب قرآن به زبان انگلیسی است، واژه «قصاص» را به Law of Equality (قانون برا بری) ترجمه کرده و افزوده است که چون عمل «قصاص» باید با ترحم و بخشش انجام بگیرد، از اینرو واژه Retaliation برابر مناسبی برای آن به نظر نمی رسد. بدیهی است که ارتکاب قتل و کشتار همراه با «ترحم و بخشش» نمی رسد. بدیهی است که ارتکاب قتل و کشتار همراه با «ترحم و بخشش» یا نمی توان با منطق و خرد توجیه کرد. اگر قرار باشد، در اجرای عمل «قصاص» موضوع بخشش به میان آید، پس چرا باید «عمل معامله به مثل» و یا «قصاص» انجام بگیرد! شاید در فرهنگ سوداگران و جادوگران دینی، مفهوم انجام عمل «قصاص» با ترحم و بخشش آن باشد که در لحظهٔ پاره کردن اعضاء و شرائین افراد همنوع و یا خرد کردن استخوانهای آنها باید درخیمان مامور عمل قصاص، لبخند بر لبان جاری کنند.

بدیمی است که جنایات ادبی این گونه افراد که مفاهیم واژههای نابخردانه و غیر منطقی مذهبی را دگرگون و تا حدودی به آنها ظاهر خرد پذیر می دهند، بمراتب از جنایات فیزیکی جنایتکاران عادی سهمناکتر است. زیرا، دزدی مال و دارانی را می توان جبران کرد، ولی خفقان مغزی و خرافات زدگی همیشه با افراد بشر خواهد ماند و سبب واماندگی مغزی و واپسگرائی زندگی فردی و اجتماعی آنها خواهد شد. یک جنایتکار عادی تنها به جان و یا مال دیگری تجاوز و آنها را به مخاطره می اندازد، ولی این گونه افراد با خامه و نوشتارهای خود، سبب عقب افتادگی و واپسگرائی تودههای بشر و جوامع انسانی خواهند شد.

مثال دیگر برای اثبات ناهمگونی اصول و مفاهیم کتاب قر آن با ارزشهای اخلاقی، مفهوم آیهٔ ۲۸ سورهٔ آلعمران است که می گوید: « مؤمنان نباید با کافران دوستی گزینند و هر کس چنین کند، رابطهاش با (الله) قطع خواهد شد....» دربارهٔ مفهوم نابخردانهٔ این آیه باید گفت، در دنیای ما صدها دین و تئوري دين و مذهب

مذهب گوناگون وجود دارد که پیروان هر یک از ادیان و مذاهب، معتقدان بهادیان و مذاهب دیگر را کافر و دست کم کَجرُو برمی شمارند. وانگهی جای بسیار شگفت است که «الله» آفریده شده بوسیله محمد، در حالیکه در ظاهر باید بندگانش را بهدوستی و برادری با یکدیگر برانگیزاند، به آنها آموزش میدهد، از دوستی با پیروان سایر ادیان و مذاهب خودداری ورزند.

بهنظر میرسد، تنبها چند مورد شرح داده شده در بالا برای نشان دادن ناهمگونی برخی از اصول و آیههای کتاب قر آن با ارزشهای اخلاقی و انسانی کافی باشد. و اماً برای اثبات تضاد برخی از فرائض اسلام با اصول و مقررات اخلاقی بهتر است بهشرح پارهای از مشاهدات نویسندهٔ این کتاب از برگزاری بعضی از مراسم حجّ در شهر مکه مبادرت شود. در هنگام برگزاری مراسم «رمی جمره» و یا بهزبان فارسی «سنگاندازی بهشیطان» که یکی از فریضههای لازم مراسم حج است، نامزدهای کسب عنوان «حاجی،» یک مجسّمهٔ گلی از شیطان میسازند و هر حاجی باید شمار هفت سنگ بهمجسّمهٔ نامبرده بیندازد تا انجام مراسم او مورد پذیرش درگاه الهی و یا «الله» قرار بگیرد و او اگر مرد است بتواند بهگونه مشروع از عنوان «حاجی» و «حاجی آقا» و آگر زن باشد، از عنوان «حاجیه» و «حاجیه خانم» استفاده کند. انکتهٔ مهم در این بحث آنست که در هنگام انجام این رسم مسخره و وحشیانه که اعراب بت پرست ۱۲۰۰ سال پیش در سرزمین عربستان به اجرای آن می پرداختند، دست کم صدها نفر حاجی در ساعات مختلف زمان اجرای مناسک حجّ در برابر مجسّمهٔ شیطان گرد می آیند و هر یک آمادهٔ برتاب هفت سنگ – که از پیش تهیّه و در دستنهای خود ذخیره کردهاند – بهمجسّمه نامبرده مي شوند .

در هنگام اجرای این رسم وحشیانه، بدون گزاف، سر دهمها نفر از افرادی که در آن گروه گرد آمدهاند، شکسته میشود. بدین شرح که حاجی مذهبی در هنگام پرتاب سنگ هیچ توجّه ندارد که سنگی که از دستش خارج میشود، باید تنها بههدف اصابت کند و سبب ایجاد صدمهٔ بدنی بهانسان دیگری الك اكبر

نگردد. او تنها به عمل پرتاب سنگ بعنوان یک فریضهٔ مذهبی توجّه دارد، نه نتایج منفی آن. این حاجی مسلمان فکر می کند که عمل سنگ پرانی او، در راه انجام یک رسم مذهبی تحقّق می پذیرد و از اینرو اگر سنگی که پرتاب می کند، هدف خود را گم و به سر انسان دیگری اصابت کند، هیچ اشکالی به وجود نخواهد آورد. بعبارت دیگر، برای این مرد مؤمن مسلمان، هدف پرتاب سنگ، تنها انجام یک وظیفهٔ مذهبی بدون در نظر گرفتن نتایج ناانسانی پرتاب سنگ، تنها انجام یک وظیفهٔ مذهبی بدون در نظر گرفتن نتایج ناانسانی انست. برای او مهم نیست که آیا آن سنگ ممکن است در راه رسیدن به هدف، سر انسان دیگری را بشکند و یا بدن همنوعی را مجروح سازد و یا اینکه بدون ایجاد حادثه ای به قلب هدف بنشیند. برای این حاجی مؤمن مسلمان، انجام یک رسم مذهبی همیشه بالاتر و برتر از ارزشهای اخلاقی و نایستگیهای انسانی قرار دارد. این حاجی مؤمن مسلمان، فیم و درک این را ندارد که تشخیص دهد، اگر براستی خدائی بغیر از «الله» دروغین آفریده شده بوسیلهٔ محمد در این دنیا وجود میداشت، هیچگاه اجازه نمی داد، انجام یک برس مسخره و بچگانه برای خشودسازی او، سبب شکستن سر و مجروح کردن برن بندگان بیگناهش شود.

در مورد دیگری نویسنده مشاهده کردم، یکی از مردانی که به پیروی از یک باور پوچ و بیموده مبنی براینکه هر کسی که در محراب محمد نماز بگزارد، قطعهای از بهشت را بهدارائی خود در خواهد آورد، موهای زنی را که معتقد بود، بهنوبت او تجاوز کرده است، در چنگ گرفته و به سختی می کشید تا او را از محراب کنار بنهد و خود به جای او نماز بگزارد. این مسلمان مؤمن نادان به نائههای دلخراش آن زن بیگناه در برابر کردار مجرمانه و نانسانی اش توجّهی نداشت و هدف خود را در انجام رسمی می دید که اصالت آن حتّی برای یک کودک عقب افتاده نیز مسخره و خنده آور به نظر می رسد. برای چنین مسلمانی آنچه که مهم است، گزاردن نماز در محلّی است که محمد بن عبد الله در آن مکان به انجام این فریضه می پرداخته است. حال اگر در راه میدالله در آن مکان به انجام این فریضه می پرداخته است. حال اگر در راه رسیدن به این هدف خرافاتی، این شخص سبب مجروح و یا معیوب کردن 19

تئوري دين و هذهب

همنوع خود شود، برایش مهّم نیست. هدف او برگزاری نماز است و این هدف مذهبی و خرافاتی باید حتّی بهارزش جان سایر انسانها نیز که شده است، بهاجرا بنشیند تا احساس خرافاتزدهٔ او راضی شود.

در یکی دیگر از موارد اجرای فریضههای حجّ، اتوبوسی گروهی از حاجیان را به محل دیگری می برد، من نیز در زمرهٔ آنها در اتوبوس نشسته بودم. هوای گرم و سوزان منطقهٔ عربستان و اتوبوس بدون سیستم تهویهٔ هوا، حالم را دگرگون نمود و پارچهٔ سفیدی که حاجیان به نام احرام به خود می پیچند، از روی سرم پائین افتاد. ناگهان احساس کردم، کسی از پشت سر پارچه را روی سرم می کشد. به عقب نگاه کردم و ملاحظه نمودم، آخوندی که به اصطلاح روحانی کاروان ما نامیده می شد، پارچه را با اراده و میل خود و بدون دست کم پرسش جریان امر، روی سرم می کشد. با بی اعتنائی به عمل او، دوباره پارچه را روی روی سرم، پائین انداختم. آخوند یادشده دوباره به سراغم آمد و پارچه را روی سرم کشید. با خشم کنترل شدهای، رو به وی کردم و گفتم:

- حاجی آقا، هوای گرم حال مرا دگرگون نموده و پوشیده نگهداشتن سر و کلّهام بوسیله این پارچه، بهوخامت حائم می افزاید؛ وانگهی هیچگاه شما را برای گناهی که من مرتکب میشوم، مجازات نخواهند کرد و شما را بهجای من بهجهنّم نخواهند برد. آخوند یادشده با بلاهت ویژهای که نشانی از انسانیّت در آن مشاهده نمی شد، پاسخ داد: -چرا عصبانی می شوی مؤمن؟ چگونگی حال تو و وخامت آن مهّم نیست. بلکه مهّم اینست که دستور خدا و رسول و آئینی که آنها تعیین کردهاند، بهمورد اجرا گذاشته شود.

سه مورد بالا نشانةهای گویا و کاملی از تئوری Antinomianism و یا حالتی است که افراد بشر پارهای اصول و احکام پوچ و بیمعنای مذهبی را بر موازین اخلاقی و ارزشنهای انسانی برتری داده و تندرستی و بهزیستی انسانی را قربانی اجرای برخی رسوم و آداب خرافی و جزمی مذهبی می کنند. بعضی از ادیان در اصل و اساس جنبهٔ خداناشناسی دارند. برای مثال، اللسه اكبر

دین «بودیسم» از ابتدا و همچنین دین «جینیسم» ادیان بیخدا نامیده شدهاند. زیرا دینهای یادشده، تأکید میکنند که انسان برای رهائی از مشکلات خود نیاید بهخدایان توسّل جوید، بلکه اشکالات زندگیاش را باید بانیروی خود حلّ و تصفیه کند.

تعریفی که «پاول تیلیچ،» فیلسوف و دانشمند شمیر المیّات آلمانیالاصل امریکائی، از دین کرده است، از سایر تعاریفی که در این باره شده، بیشتر پذیرش همگانی یافته است. «تیلیچ» دین را چنین تعریف کرده است: «دین غایت و نهایت هدف بشر در زندگی است.» بر پایهٔ این تعریف، دین تا آن اندازه برای افراد بشر اهمیت دارد که انسان حتّی حاضر است، برای آن جان خود را فدا سازد. ولی، این تعریف را نیز برای دین نمی توان جامع و کامل دانست. فرنود این امر آنست که بسیاری از افراد یا «میهن پرستی» یکسان دانست. فرنود این امر آنست که بسیاری از افراد «میهن پرستی» یکسان دانست. فرنود این امر آنست که بسیاری از افراد «میهن» در راستای یکدیگر قرار می گیرند. گذشته از آن انسان ممکن است در زندگی خود، دلبستگیهائی داشته باشد که حاضر باشد به خاطر آنها جان خود را از دست بدهد.

نویسندهٔ این کتاب دین و یا مذهب را بدین شرح زیر تعریف می کند: «دین یک رشته معتقدات خرافی و تخیّلی است که انسان آنها را در خمیرمایهٔ احساسات و هیجانات خود نسبت به نیروها و یا موجودات ناشناخته و غیرمرئی که بنا به باورش دارای توان معجزه گر هستند، ایجاد و در پناه آنها در خود آرامش و توانمندی احساس می کند،» به نظر میرسد که چگونگی وا بستگی عقیدتی پیروان ادیان و مذاهب جهان به آسانی در چارچوب منطقی تعریف بالا قرار بگیرند. مهمترین فرنود این امر، تئوری «Intellectual morlity »

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Paul Tillich, *The Protestant Era*, trans. James Luther Adams (Chicago: The University of Chicago Press, 1948), pp. xx, 59, and 273.

\*1

تئوري دين و مذهب

می باشد که نویسنده آنرا به«دریافت خردورانه» ترجمه می کند. امفهوم این تئوری حاکی است که انسان نباید عقیده و یا گفتاری را که دلائل و فرنودهای بذیرنده و خردمندانهای در جمت اثبات آن وجود ندارد، پذیرش نماید. بدیمی است که اساس و بایهٔ دین و مذهب را احساسات و خرافات تشکیل میدهند و نمیتوان آنرا با سنجههای منطق و خرد ارزشیابی کرد. برای مثال، چه کسی میتواند باور کند که شبی تاق یکی از اتاقهای مسجدالاقصی سوراخ شد و محمد بن عبدالله از آن سوراخ به آسمانها معراج<sup>ه</sup> کرد. همچنین آنهائی که درونما بهٔ کتاب قرآن ارا بررسی کردهاند، بناچار به این عقیده رسیدهاند که کتاب قر آن از نظر دانشهای نجومی، بیهودهترین و بلکه خنده آورترین کتابی است که در دنیا نگارش یافته است، زیرا، آیا عقل سلیم میتواند باور کند که خورشید در چشمهای که دارای آب تیره است، غروب می کند! (آیه ۸۲ سورهٔ کیف،) و یا بدر و هلال ماه، نشانهٔ اوقات عبادات است! (آیه ۱۸۹ سوره بقره) و مانند آنها. ولى كسى كه بهدين اسلام عقيده داشته باشد، نيروى درایت و خرد خود را نادیده میگیرد، گفتههای خرافی مذکور را با نیروی احساس و نه هوش و بینش انسانی اش بذیرا می شود و عمری را در ژرفنای نادانی و ناآگاهی می گذراند .

<sup>م</sup>بەمطالب فصل چىهاردھم ھمين كتاب نگاہ فرما ييد .

فصل دوم سر آغاز پيدايش دين و مذهب

مذهب نوعی بیماری واگیردار است که از راه پدر و مادر به فرزندانشان سرایت می کند .

برخی از نویسندگان و پژوهشگران باور دارند که دین و مذهب زائیدهٔ نادانی و ناتوانی افراد بشر در برا بر نیروهای طبیعت بوده است. این پژوهشگران باور دارند که چون افراد بشر توان روبرو شدن و پیروزی بر نیروهای سهمگین طبیعت را در خود نمی دیدند، از اینرو در صدد ساختن اشباح و خدایانی بر آمدند تا به آنها پناه ببرند و از آنها درخواست کنند، آنانرا در برابر نیروهای توانمند طبیعت یاری و کمک نمایند، بشر در نخستین زینههای زندگی با کاردادهای غیرقابل کنترل طبیعت مانند طلوع و غروب خورشید، باد و باران، سرما و گرما، رعد و برق، آتشفشان برخی از کوهها، زلزله، بیماری و مرگ بر آمده که نماد بارز آنها، پیدایش دین و مذهب و آفرینش خدایان بوده بر آمده که نماد بارز آنها، پیدایش دین و مذهب و آفرینش خدایان بوده است. همانگونه که بشر پویا برای رفع نیازمندیهای خود به ختراع و شهانی دست زده، بهمانسان نیز برای از بین بردن نگرانیهای فکری خود در برا بر دست زده، بهمانسان نیز برای از بین بردن نگرانیهای فکری خود در برا بر الله اكبر

کاردادهای سهمگین طبیعت، به آفرینش دین و مذهب و خدا پرداخته است. بنا به باور این گروه از نویسندگان، مذهب کاردادی است که انسان در برابر سختیهای روزگار، تکیهگاه خود قرار می دهد و در پناه آن احساس آرامش و توانمندی می کند، مفهوم مخالف این تئوری آنست که همچنان که افراد بشر موقق می شوند، نیروهای طبیعت را شناسائی کرده و آنها را در خدمت خود درآورند، نیاز خود را نسبت به مذهب از دست می دهند. به مین مناسبت است که انسان پا به پای دسترسی به دانش بیشتر، از باورهای خرافی مذهبی دورتر می شود، روانشاد حکیم ابوالقاسم فردوسی میگوید: خرمند کاین داستان بشنود این دانش گراید زدین بگسلد

فلاسفهٔ یونان قدیم، دین و مذهب را پدیده ای میدانستند که انسان بوسیله آن خلاء نادانیهایش را از طبیعت پر می کند و خود را کامل و توانمند می بیند. افلاطون، ارسطو، هابس و روسو مذهب را یک کارداد لازم و حیاتی برای ثبات و قوام دولتها دانسته اند. نیچه، مذهب را پدیده ای میداند که انسان را هیپنوتیسم می کند و مانند حیواناتی که زمستان را در بیهوشی و یا گیاهان مناطق حاره که تابستان را در حال رخوت می گذرانند، انسان نیز برای خود مذهبی گزینش می کند و در سایهٔ آن خود را از حساسیته ای زندگی آزاد و عمرش را در بیحالی و بیهوشی بسر می برد.

«ویلهلم ووندت» روانشناس شهیر آلمانی نیز باور دارد که ریشهٔ گرایشهای دینی را باید در ترس و وحشت بشر از کاردادهای فراگرد زندگیاش جستجو کرد. بنا به باور روانشناس یادشده، آئینها و رسوم دینی انسانهای دورههای پیشین، براستی درخواست مهربانی از نیروهای مرموز و غیرقابل کنترل طبیعت بوده است. یکی دیگر از روانشناسان شهیر به نام «مارت» نیز ریشه اندیشههای دینی را ناشی از احساسات و عواطف انسانهای دورههای پیشین و بویژه ترس و وحشت آنها از کاردادهای سهمگین طبیعت دانسته است. گروه دیگری از فلاسفه و ذانشمندان، از جمله «کارل مارکس» باور دارند که مذهب را افراد توانمند به وجود آوردند تا بوسیلهٔ آن بر تودههای ۲۵

بینوا و محروم اجتماع بشر فرمانروائی نمایند. ایرخی دیگر از نویسندگان روزگاران پیشین که خود بهمذهب پای بند بودند، باور دارند، همچنان که بشر مراحل رشد و توسعه را می پیمود؛ خداوند، مذهب و اصول و موازین دینی را به بشر النهام کرد تا در زندگی او نظم و ترتیب لازم بهوجود آید.

سرآغاز ببدایش دین و مذهب

در سدهٔ نوزدهم میلادی، هنگامی که علوم اجتماعی در حال گسترش و پیشرفت بود، دانشمندان انسانشناسی برای نخستین بار در صدد کاوش نشانههای فرهنگ افراد بدوی برای کشف چگونگی پیدایش دین و مذهب برآمدند. نویسندگان پیشین تنها بر پایهٔ حدس و تخمین، تئوریهائی در بارهٔ پیدایش دین و مذهب بیان کرده بودند، ولی دانشمندان انسانشناس، برآن شدند که بر پایه مشاهده و بررسی مدارک و شواهد انکارنا پذیر، ریشه و پایهٔ ایجاد دین و مذهب را در اجتماعات بشری کشف کنند.

دانشمندان انسانشناس سده نوزدهم و نیز پژوهشگران آغاز سده بیستم، برای کشف واقعی ریشههای پیدایش دین و مذهب به تئوریهای بیولوژیکی پدیدهٔ تکامل که بوسیلهٔ «چارلز داروین» نوآوری شده بود، روی آوردند. «داروین» در کتاب Origin of Species (اصل انواع)، که در سال ۱۸۵۹ منتشر کرد، انسان را شکل تکامل یافتهٔ یکی از انواع گوناگون میمونها دانسته بود. دانشمندان انسانشناسی که در بارهٔ پیدایش ریشههای دین پژوهش می کردند، به این باور رسیدند که تئوریهای بیولوژیکی پدیدهٔ تکامل «داروین» در علوم اجتماعی نیز میتواند کاربرد داشته باشد. بر پایهٔ این باور، چگونگی وجود ذهنی و شعوری افراد بشر حکومت می کرد، به بررسی نوشتههای نویسندگان باستان مانند «هرودوت» پرداختند. در نتیجه بررسیها و پژوهشهای زرفی که دانشمندان انسانشناسی در بارهٔ کشف ریشههای یدایش به برسی دوشتههای نویسندگان باستان مانند «هرودوت» پرداختند. در نتیجه بررسیها و پژوهشهای زرفی که دانشمندان انسانشناسی در بارهٔ کشف ریشههای پیدایش الله أكبر

تئوری شبح پرستی (انیمیسم) «ادوارد بنت تیلر،» دانشمند برجستهٔ بریتانیائی در کتابی که در سال ۱۸۷۱ زیر عنوان Primitive Culture (فرهنگ بدوی)، بهرشتهٔ نگارش در آورد، اظهار داشت که افراد بدوی بشر قادر نبودند رؤیا را از پدیدههای راستین زندگی تمیز دهند و فکر میکردند که هیچکس فانی نخواهد بود و آنهائی که از این دنیا رخت برمی بندند، بویژه افراد برجستهٔ اجتماع، به گونه و شکل دیگری بهزندگی ادامه میدهند. ایر پایهٔ تئوری «تیلر» افراد بدوی بشر با مشاهده شبجهای مردگان در خواب به ین باور رسیدند که روح و یا شبخ افرادی که میمیرند، پس از مرگ بدن، بهزندگی ادامه خواهند داد. «تیلر،» در پژوهشهای خود در بارهٔ بیدایش ریشهٔ مذهب به این نتیجه رسید که افراد بدوی بشر عقیده داشتهاند که نه تنها افراد انسان، بلکه حیوانات، درختها، سنگها، رودخانهها، چشمهها، کوهها، کوههای آتشفشان و حتّی هوا نیز دارای روح هستند. روحهای یادشده، بنابر عقیدهٔ افراد بدوی بشر دارای شخصیّت بودند و می توانستند برای افراد بشر مضّر و یا مفید باشند. ابنابراین، افراد بدوی بشر کوشش میکردند با دعا و قربانی کردن در راه اشباح یادشده، نه تنبها زندگی خود را در برابر آزار آنبها امن سازند، بلکه توجّه آنبها را بهخود نیز جلب کنند و از کمک آنها در حل مشکلات خود باری جویند. این روش «شبح پرستی» که ریشه و پایهٔ ادیان و مذاهب نخستین انسان بشمار می رود، بتدريج گسترش پيدا كرد و سرانجام سبب شد كه يشر بهاختراع خدايان دست بزند.

Edward Benneth Tylor, Primitive Culture: Research into the Development of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art, and Custom (London: J. Murry, 1993).

17

سر آغاز پېدايش دين و مذهب

در سال ۱۸۹۱، اسقفی بهنام «کودرینگتون»<sup>۲</sup> در بارهٔ پیدایش ریشهٔ دین و مذهب بهعقیدهای رسید که بهتئوری «شبح پرستی» بسیار نزدیک می باشد. بدین شرح که هنگامی که «کودرینگتون» در جزیرهٔ «ملانزیا»<sup>۳</sup> بسر می برد، مشاهده کرد که ساکنان «ملانزیا» عقیده داشتند که طبیعت دارای نیروهای هیبت آور، مرموز و ویژهای است که آنرا «مانا» Mana می نامیدند. «کودرینگتون» با بررسی معتقدات مذهب ساکنان «ملانزیا» به این باور رسید که کلیهٔ افراد بدوی بشر، با چنین شیوهٔ اندیشه ای در صدد ساختن و اختراع کردن دین و مذهب بر آمده اند.

گروهی دیگر از پژوهشگرانی که در بارهٔ فرهنگ سایر ملل پژوهش می کردند نیز در بررسیهای خود به عقیده ای شبیه «کودرینگتون» در بارهٔ نیروهای مرموز طبیعت و نقش آنها در پیدایش مذهب دست یافتند. ولی بدیهی است، نامی که آنها برای نیروهای طبیعت به کار می بردند با «مانا» تفاوت داشت. بدین شرح که «شبح پرستان» معتقد بودند که نیروهای غیرمرئی موجود در طبیعت، دارای شخصیت بوده و انسان می تواند با آنها گفتگوکند و آنها را خشنود و یا از خود برنجاند، اما پژوهندگانی که به وجود «مانا» عقیده داشتند، فکر می کردند که «مانا» دارای شخصیت نیست و را برکنار نگهداشت. ساکنان «ملانز» در جهت برکنار نگهداشتن خود از برای مثل، اگر مردی با خواهرش ازدواج می کرد و نتایج ناگواری بر اثر این برای مثال، اگر مردی با خواهرش ازدواج می کرد و نتایج ناگواری بر اثر این برای مثال، اگر مردی با خواهرش ازدواج می کرد و نتایج ناگواری بر اثر این برای دستان به یعده افراد آن طایفه به این نتیجه می رسیدند که ازدواج برای نسلهای بعدی آن طایفه ممنوع می شد.

۳ ملانزیا Melanesiak . بکی از جزا پر منهم اقبانوس آرام است که در شمال شرقی استرالیا واقع شده است.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Robert Henry Codrington, *The Melanesians; Studies into Their Anthropology* and *Folk-lore* (New York: Dove Publications, 1972).

اللسه أكبر

۲۸

به هرروی، اعتقاد به وجود جن، همزاد، دیو، فرشته و ارواح نیز از همین اندیشه گری در پایان دورهٔ حجر به وجود آمده و اثر خود را در ژرف اندیشه گریهای بشر حفظ کرده تا آنجا که در هنگامی که محمد بن عبدالله، سمت پیامبری به خود بست، عقیده به وجود جن به شدّت در بین تازیما رواج داشت و بهمین دلیل نه تنها محمد بن عبدالله در هنگام نگارش کتاب قرآن، تمام هفتاد و دوّمین سوره قرآن، یعنی سورهٔ جن را به بحث در بارهٔ جن ها ویژگی داد، بلکه در سایر بخشهای قرآن نیز به کرات از جن سخن رانده است، به گونهای که آیه ۴۰ سوره سبا می گوید: ویژگی داد، بلکه در سایر بخشهای قرآن نیز به کرات از جن محمد رانده ها آو اسب جنگها تو آز هر شرک و نقضی پاک و منزهی. تنها تو دوستدار مانی « گویند، بارالها تو آز هر شرک و نقضی پاک و منزهی. تنها تو دوستدار مانی نه آنها. این افراد جن و شیاطین را می پرستیدند. بیشتر بت پرستان به جن ها و شیاطین گرویده بودند.»

در بارهٔ موجود خیالی «روح» و یا «شبح» نیز در قرآن محمد بن عبدالله، آیات زیادی بهچشم می خورد؛ مانند آیهٔ ۸۷ سورهٔ اسراء (بنی اسرائیل)، آیهٔ ۸۳ سورهٔ نباء، آیهٔ ۴ سورهٔ معارج و آیهٔ ۲ سورهٔ نحل. سه آیهٔ دیگر (آیهٔ ۹ سورهٔ سجّده، آیهٔ ۹۱ سورهٔ انبیاء و آیهٔ ۲۱ سورهٔ تحریم) نبز در قرآن وجود دارد که حاکی است، «الله» روح خود را برای آفرینش آدم و باردار کردن مریم باکره به کار برده است. آیهٔ ۴ سورهٔ قدر نیز می گوید: باکره به کار برده است. آیهٔ ۴ سورهٔ قدر نیز می گوید: «در این فرشتگان و روح به امر الله برای آجرای هر امری نازل می شوند.» «در این فرشتگان و روح به امر الله برای آجرای هر امری نازل می شوند.» می نویسد، تازیمهای پیش از ظهور اسلام معتقد بودند که زمین بین دیوان، می نویسد، تازیمهای پیش از ظهور اسلام معتقد بودند که زمین بین دیوان،

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Robertson Smith, *Religion of the Semite*, 1st Series, 3rd. ed., Revised by S. A. Cook (London: 1927).

28

سرآغاز بيدایش دین و مذهب

و جانوران وحشی بر بیابانها، جنگلهائی که پای انسان به آن نرسیده بود ونیز به مراتع و چراگاههائی که تنها انسانهای جسور، بدون ترس و وحشت قدرت رفت و آمد به آنجا را داشتند، فرمانروائی می کردند و افراد انسان به نقاطی که برای سکونت خود گزینش کرده بودند، نفوذ داشتند. باگذشت زمان بتدریج افراد انسان موفق شدند، با استفاده از نیروی خدایانی که خود آفریده بودند، ارواح خبیثه و دیوان و شیاطین را از مناطق زیر استیلایشان بیرون برانند و بر آنها تسلّط یابند.

«ماکس مولر» Max Muller (۱۹۰۰ - ۱۸۲۳ میلادی)، استاد دانشگاه آکسفورد، در ربع آخر سدهٔ نوزدهم که تمام عمر خود را وقف پژوهش در بارهٔ پیدایش ریشههای دین و مذهب در هندوستان و بررسیهای تطبیقی در مورد ادیان و مذاهب گوناگون نمود و برای دین و مذهب، دانش ویژه ای بنیانگزاری کرد؛ در راستای تئوری «شبح پرستی» در بارهٔ پیدایش دین و مذهب ، عقیدهٔ دیگری نوآوری کرده است. «مولر» برپایهٔ پژوهشهائی که دربارهٔ پیدایش دین و مذهب در ادیان هندوستان انجام داد، به این باور رسید که افراد بشر نخست بر اثر مشاهده نیروهای طبیعت به اختراع دین و مذهب پرداخته اند. این تئوری حاکی است که افراد بدوی بشر، نخست متوجه نظم فصلهای سال، خرر و مذ دریا و اشکال گوناگون ماه شده و در نتیجه مشاهده نظم نیروهای طبیعت، برای آنها شخصیّت فرض کرده و هر یک از آنها مانند ماه، خورشید و غیره را بهنام ویژه ی خواندهاند. سپس فعّالیّتهای هر یک از نیروهای پیدا کرده است. برای مثال، افسانه ی بیان نمودهاند که کم کم تشکیل افسانه پیدا کرده است. برای مثال، افسانه ی بیان نمودهاند که کم کم تشکیل افسانه پیدا کرده است. برای مثال، افسانه ی بیان نمودهاند که کم کم تشکیل افسانه پیدا کرده است. برای مثال، افسانه می بین نمودهاند که کم کم تشکیل افسانه

یونانیها معنفدند، در جنگ «نروحان» (جنگ دهسانه ای که در سال ۱۹۹۳ پیش از میلاد مسیح این یونانیها و در محکم «تروی» Troy |هستارلیک Hissarlik قعلی در ترکیّه] در آسیای صغیر) در گرفت. «آپولو» بر ضد بونانیها به کمک اهالی «تروی» شتافت، ادلیل این امر آن بود کا «آگامنون» فرماندهٔ نیروهای یونان از آزاد کردن دختر یکی از کشیشهای «آپولو» یهنام «کریسیس» Chryseis خودداری کرده

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup> در افسامههای بوتانی « آیولو، » پس از «رئوس» و یا «ژوییتر » بزرگترین خدا موده و در یونان و آسیای صفیر او بعدها در رم مورد ایرستس مردم قرار میگرفته است. - «آیولو» خداوند خورشید، نور، کشاورزی، فرآوردههای حیوانی، شعر او آواز، پزشکی، درمان، اخلاق و بنیانگزار شهرها و ایجاد کننده قانون موده است. ایرسنشگاه مهم « آیولو» معید «دامی» یوده است.

الله اكبر

«دفنه» Daphne در فرهنگ یونان نمونهها یی از واقعیّت این تئوری می باشند. «آپولو» عاشق و شیفته «دفنه» شد ، ولی «دفنه» از دست «آپولو» گریخت و به شکل یک درخت غار درآمد.

با بررسی واژه گیری نامهای یادشدهٔ بالا، «مولر» به این عقیده رسید که یونانیها به خورشید نام «آپولو» و به فجر خورشید نام «دفنه» داده بودند. بنابراین می توان به این نتیجه رسید که ریشهٔ افسانهٔ «آپولو» و «دفنه» عبارت از آنست که خورشید، طلوع خود را پیروی و دنبال می کرده است. «مولر» با بررسی واژه گیری افسانه های فرهنگ سایر ملل دنیا به این نتیجه رسید که افراد بدوی بشر نخست زیر تأثیر شگرف نیروهای طبیعت قرار می گرفتند و سپس برای آنها قائل به شخصیت می شدند و به نظور شرح فعالیت های آنها، افسانه به وجود می آوردند و سرانجام بدینوسیله برای خود به ایجاد و اختراع مذاهب و معابد می پرداختند.

تئوری یکتا پرستی تئوری یکتا پرستی که به گونه کامل با سایر تئوریهای پیش گفته شده در بارهٔ پیدایش دین و مذهب تفاوت دارد، در ابتدای قرن بیستم بوسیلهٔ یک کشیش مسیحی بهنام «ویلهلم اشمیت»<sup>۷</sup> بیان شده است. «اشمیت» بسیاری از مذاهب عصر حال و فرهنگهای وابسته به آنها را در استرالیا و افریقا مورد بررسی و پژوهش قرار داد و به این نتیجه رسید که همهٔ آنها معتقد به خدائی می باشند که دسترسی به او آسان و عملی نیست. «اشمیت» معتقد است، در

<sup>۱</sup> «دفنه» در افسانههای بونانی یک دختر زمیای کوهستانی بوده که آماج نیر «کی بویید» Cupid خدای عشق که فرزند «ونوس» بود، قرار گرفت و از اینرو ایمان خود را نسبت به خدا از دست داد و دعا کرد ک هیچگاه امکان زناشونی برایش انجاد نشود، بعدها، «آپولو» عاشق «دفنه» شد و به تعقیب او پرداخت. در این زمان دعای «دفنه» در بارهٔ مجرد ماندنش اجابت شد و برای اینکه از دست «آپولو» نجات باید، به یک درخت غار تبدیل گردید.

7 Wilhelm Schmidt, The Origin and Growth of Religion (New York: Cooper Square Publication, 1972.) سرآغاز بيدايش دين و مذهب ۲۱

حائیکه مذ هب اصلی افراد بدوی بشر «شبح پرستی» و«چند خدا پرستی» بوده است، در همان حال همیشه این عقیده وجود داشته که در بالای همهٔ آن خدایان، یک خدای بزرگ وجود دارد که توانش از همهٔ خدایان بیشتراست. این خدا در واقع آفرینندهٔ جهان هستی بوده و پدر همهٔ خدایان کوچکتر بشمار میرود، خدای بزرگ، پس از آفریدن دنیا، از رسیدگی به امور جهانیان کناره گرفت و اکنون با آنها تماس زیادی ندارد و کار دنیا بوسیله خدایان کوچکتر اداره می شود. برخی از افسانه های مذهبی حاکی است که خدای بزرگ روزی بازگشت خواهد کرد و دوباره به فرمانروانی خواهد پرداخت.

«اشمیت» بر پایهٔ عقیدهٔ یاد شدهٔ بالا به این نتیجه رسید که اجتماعات بدوی بشر، در ابتدا یکتا پرست بودند، ولی چون پرستش خدای یکتا کار آسانی نبود، از اینرو مذهب بهفساد گرائید و آئین «چند خدا پرستی» جانشین «تک خدائی» شد. بعدها ادیان و مذاهب پیشرفته تر به آئین یکتا پرستی گرویدند.

## تئوري سحر و جادو

این سالهای ۱۸۹۰ و ۱۹۱۵ «جیمز جورج فریزر» ۲ The Golden Bough (شاخهٔ درخت طلائی) در فرنودساری که زیر عنوان The Golden Bough (شاخهٔ درخت طلائی) دربارهٔ مذهب بهرشتهٔ نگارش در آورد، بر خلاف «کودرینگتون» و «اشمیت» که بررسیهای خود را به پژوهش دربارهٔ مذاهب مهم موجود، ویژگی داده بودند، او برای کشف پیدایش ریشههای دین و مذهب به بررسی نوشتههای انسان شناس ها، میسیونری ها و نویسندگان باستان، مانند «هرودوت» پرداخت. «فریزر» در نتیجه پژوهشهای خود به این عقیده رسید که انسان در راه تکامل معتقدات دینی و معنوی خود سه مرحله را پیموده است: در مرحله

<sup>\*</sup> James Frazier, The New Golden Bough (New York: Criterion Books, 1959).

اللـــه اكبر

نخست، افراد بشر برای کنترل طبیعت به سحر و جادو متوسل شده اند. «جادوگر» کسی است که باور دارد، بوسیله منش های ویژه ای مانند رقص، مراسم عبادت، اعمال دسته جمعی، ورد و افسون و غیره می توان طبیعت را وادار کرد تا بر پایهٔ خواست های افراد بشر عمل کند. برای مثال، اگر افراد بشر به باران نیاز داشتند، «جادوگر» قبیله با هدایت افراد آن به رقص های دسته جمعی و خواندن ورد و افسون، آسمان را وادار به باریدن می کرد. افراد انسان اجتماعات اولیه باور داشتند که اگر مراسم و آئین یادشده به درستی خواهد شد. سپس افراد بدوی بشر بندریج به این تجربه دست یافتند که طبیعت را نمی توان با اعمال دسته جمعی و ورد و افسون وادار به همکاری و پیروی از خواست های خود نمود و از اینرو مراسم و آئین یادشده را کنار گذاشتند و به مرحلهٔ دوم که اختراع مذهب بود، روی آوردند.

افراد نخستین بشر فکر کردند، دین و مذهب عاملی است که بوسیلهٔ آن میتوانند با نیروهای مرموز و ناشناختهٔ طبیعت پیوند برقرار کنند و با لابه و التماس، کاردادهای طبیعت را وادار بههمکاری با خود نمایند. در حالیکه در مرحلهٔ نخست، جادوگر قبیله با آئین و مراسم دستهجمعی و رقص و پایکوبی کوشش میکرد، آسمان را وادار بهباریدن بکند، در مرحلهٔ دوّم یک روحانی مذهبی با برگزاری نماز و دعا و قربانی کردن برای جلب رضایت و خشنودی نیروهای طبیعت، کوشش مینمود، آسمان را وادار بهباریدن بکند، بهباریدن بکند.

«فریزر» باور دارد که در دورههای پیشین، دین و جادوگری و آنچه که امروز سحر و افسون نامیده میشود، با یکدیگر هممفهوم و جدائی،ناپذیر بودهاند. بدون تردید، روحانیان امروزی را میتوان شکل تکامل یافتهٔ ساحران، جادوگران، افسونگران و طلسم بندان دورههای پیشین بشمار آورد. در مرحلهٔ سوم، افراد بشر با فهم و درک راستین کاردادهای طبیعی و نیروهای آن، از دین و مذهب به«دانش» روی آوردند. در این مرحله کشاورزی که به باران نیاز دارد، نه به جادوگر متوسل میشود و نه به روحانی مذهبی پناه می برد، بلکه سرآغاز پيدايش دين و هذهب 🐂 🌳

برای بارور کردن کشت خود از عوامل پیشرفته صنعت و تکنولوژی، یاری میجوید.

تئورى راحت انديشي

«لودویک فونرباغ» Ludwig Feuerbach یکی از برجسته ترین فلاسفهٔ سدهٔ نوزدهم که «هگل» و «کارل مارکس» و «زیگموند فروید» در اندیشه گریمهای خود از او المهام گرفته اند، معتقد بود که در اصل در جهان هستی خدا و یا خدایانی وجود خارجی ندارند و واژهٔ «خدا» بوسیلهٔ خود انسان آفریده شده است. «فونرباخ» عقیده داشت، خداوند زائیدهٔ تصوّر انسان است. انسان در قالب خدای فرضی و خودساختهٔ خویش فرو می رود وبر اثر این کاتالیسم روانی، خود را کامل و توانمند احساس می کند. برای اینکه خداوند توانا جلوه کند، انسان باید در ژرفنای ذلّت و بد بختی واژگون شود تا خدا را

عقیدهٔ «فوترباخ» و «اسپینوزا» دربارهٔ وجود خدا، شکل وارونه شدهٔ عقیدهٔ «هگل» در این باره می باشد، زیرا «هگل» معتقد بود که خدا لازمهٔ وجود انسان است. اگر انسان نباشد، خدائی هم وجود نخواهد داشت. خداوند در انسان اشراق می کند و با وجود او یکی می شود. انسان با اعتقاد به خدا ذات او را در خود ادغام می کند و سپس از یگانگی وجود خود با ذات خدا، خویشتن را توانا می یابد و احساس امنیّت و آرامش می کند.

«کارل مارکس» و «زیگموند فروید» هر یک برای توجیه پیدایش دین و مذهب از عقاید «فونرباخ» المهام گرفته و نظرهای خود را به آنها افزودهاند. «مارکس» باور داشت که ریشه و گسترش دین و مذهب را باید در تاریخ و شرایط اقتصادی و اجتماعی ملّتها و کشمکشهای طبقاتی بین تروتمندان و تهیدستان جستجو کرد. عقیدهٔ «مارکس» در بارهٔ مذهب در گفتهٔ مشهور او «مذهب تریاک ملّتهاست،» خلاصه شده است. «مارکس» معتقد بود که مذاهب را شمار ناچیزی از افراد تروتمند برای فرمانروائی بر تهیدستان و جلوگیری از انقلاب به وجود آورده اند. هدف افراد تروتمند که معمولاً حکومت بر اکثریت افراد مردم را بر عهده می گیرند و یاران آنها، یعنی کشیشان، آنست که تروت توده ها را در اختیار خود در آورند. برای رسیدن به این هدف، ثروتمندان، فرمانروایان و روحانیان به اختراع تئوریهای خدایان، بهشت و دوزخ می پردازند و بدینوسیله برای توده های مردم موعظه می کنند که اگر آنها در زندگی این دنیا به تهیدستی تن بدهند و فرمانبردار حکام و روحانیان باقی بمانند، در دنیای جاودانی دیگر، سعادتمند خواهند بود. افسونها و دروغهای یادشده، برای توده های تهیدست، اثر تریاک خواهد داشت و تحمّل رنجها و اندوه های سازمان اجتماعی موجود را برای آنها امکان پذیر و راحت خواهد کرد.

«زیگموند فروید» پدر روانشناسی عصر حاضر و بنیانگزار مکتب روانکاوی، بهعقاید و اندیشههای «فونرباخ» در بارهٔ پیدایش ریشههای مذهب، رنگ روانشناسی داد. «فروید» معتقد بود که دین و مذهب زائیدهٔ احساس گناهی است که افراد بشر از تنفر نسبت به پدرانشان دارند. دانشمند یادشده باور داشت که افسانهٔ یونانی «اودیپ» در افراد بشر کاربرد راستین دارد. «اودیپ» در میتولوژی یونان، مردی است که در جریان یک رشته رویدادهای دراماتیک سرانجام پدر خود را می کشد و با مادرش ازدواج مینماید. «فروید» بعقیده دارد که در تمام افراد ذکور گرایش ناخود آگاهانه عاطفی مشابهی نسبت باور داشت که افراد مذکر در نتیجهٔ تنفر ناخود آگاهانه عاطفی مشابهی نسبت معقیده دارد که در تمام افراد ذکور گرایش ناخود آگاهانه عاطفی مشابهی نسبت باور داشت که افراد مذکر در نتیجهٔ تنفر ناخود آگاهانه عاطفی مشابهی نسبت رادر آست که افراد مذکر در نتیجهٔ تنفر ناخود آگاهانه عاطفی مشابهی نسبت معقیده دارد که در تمام افراد ذکور گرایش ناخود آگاهانه عاطفی مشابهی نسبت رادر آست که افراد مذکر در نتیجهٔ تنفر ناخود آگاه نسبت به پدره دو وجود بود دارد آست که افراد مذکر در نتیجهٔ تنفر ناخود آگاه نه ماطفی مشابهی نسبت باور داشت که افراد مذکر در نتیجهٔ تنفر ناخود آگاه نسبت به پدره دو وجود ی میموند و تصور وجود پدری را که به و نام «خدا» می دهند و وجود رادر آسمان پندارمی کنند، در ذهن خود می آفرینند. «فروید» معتقد بود که مانسان سالم و عافل، تحمل اندوههها و مشکلات این دنیا را بر وجود خدایان ویا ادیان و مذاهب برتری می دهد.

نتیجهٔ این جُستار آنست که دین و مذهب پایه و نهاد آسمانی و الهی ندارد، بلکه اصول ومعتقدات دینی ساخته و پرداختهٔ اندیشه گریهای بشر برای احساس آرامش و توانمندی در برا بر مسائل و مشکلات زندگی بوده است.

خداوند زاييده ترس انسان از طبيعت است. Petronius Arbiter

تحوّلات تئوزی خدا پیش از دوره رنسانس کتاب تورات در بارهٔ بود و یا نبود وجود خدا شرح و بحثی به کار نبرده است، زیرا وجود خدا را مسلّم دانسته و فرض کرده است که وجود خدا واقعیّتی است که نیازی بهشرح و توضیح ندارد. تورات خدا را غایت نیکی می داند و آموزش می دهد که همه باید خدای یگانه را بپرستند، او را دوست داشته و از وی فرمانبرداری کنند. تورات خدا را موجود یگانهای می داند که آفرینندهٔ جمهان هستی می باشد و از افراد بشر توقع دارد که در رفتار و سلوک خود از موازین اخلاقی پیروی کنند. PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

الله اكبر

و نجات دهندهٔ آنها میداند. مسیحیان معتقدند که خداوند عشق و برکت خود را بوسیلهٔ فرزندش عیسی مسیح بهافراد بشر میرساند. در مسیحیّت خداوند هم دارای شکل انسانی و هم وجود معنوی، المهی و خدائی است. کاتولیکها و کلیساهای اورتودوکس شرقی و بسیاری از پروتستانها، عقیده تثلیت را مرکز آموزشهای مسیحیّت میدانند. آنها عقیده دارند که خداوند یک وجود المهی و ربّانی است که در سه شخصیّت (پدر، پسر و روحالقدس) ظاهر میشود.

در سدههای نخستین میلادی، مسیحیها در بارهٔ تئوری خدا بهدو گروه بزرگ تقسیم شدند. گروهی برای اثبات وجود خدا، از فلسفه و بویژه فلسفه افلاطونی نوا و خرد و درایت خود بهره می گرفتند. گروه دیگر که سرانجام عقیدهٔ آنها بتدریج در کشورهای پهنهٔ مدیترانه اکثریّت بهدست آورد، معتقد بودند که جُستارهای فلسفی و خرد و درایت انسان برای شناسائی وجود خداوند کافی نیست و ازاینرو برای شناسائی وجود خدا بهنوشتههای کتب مقدّس

افلسفة افلاطونی نوب از مهمترین مکاتب فلسفی سدة سوم تا پنجم میلادی نشمار میرود. فلسفة افلاطونی نو که ترکیبی از فلسفه ارسطو و افلاطون می باشد، در اسکندریه مصر بهوجود آمد و هدفش دوباره زندهسازی قلسفه افلاطون بود. ارهبران آین مکتب فلسفی عبارت بودند از «فلونن» Plotinus (۲۷۰–۲۰۵ میلادی)، « یورفیری» Porphyry (۲۰۵–۲۳۲ میلادی) و « بروکلوس» Proclus (۲۸۵–۱۰ میلادی)،

فلسفه افلاطونی تو از فلسفه منّل افلاطون بهوجود آمد. فنسفه منّل افلاطوں دارای جنبههای منطقی و مافیزیکی هر دو می باشد و چگیده آن اینست که آنچه را که ما در این دنیا مشاهده می کنیم، اشکال ظاهری و غیر واقعی زندگی مادی و نماد نافص و غیر کاملی از واقعیاتی هستند که افراد بشر با حواس عادی خود نوان درک آنها را ندارند و دانش غائی آنها برد خداوند ست. فلاسفا افلاطونی تو ، از فلسفة منّل افلاطون گامی فرانر نهادند و گفتند ، نهاد و شکل واقعی آنچه که ما به گونهٔ غیرکامل در این دنیا مشاهده می کنیم، از حاویز قرار دارد. ما هنگامی میتوانیم به اشکال یادشده دسترسی باییم که از بدن فیزیکی خود خارج شویم و به خداوند بیوندیم.

بر پایه فلسفة افلاطونی نو ، سه شکل وجود دارد: وحدت، روان و ماده. «وحدت» غایت نیکی است و از عقل المهی ناشی میشود. «روان» شکل پائین تر است که به گفت افلاطون از یک زندگی بهزندگی دیگر میرود. پائین ترین شکل «ماده» است که در داریکی محص فرار دارد. فلسفة افلاطونی نو که در آن زمان در فلسفه تأثیری شگرف داشت، در المیات مسیحیت، هم اثر مثبت و هم اثر منفی داشته است. یدین شرح که گروهی از دانشعندان یوسیله این فلسفه برای توانمند کردن مسیحیت و برخی دیگر بوسیله همین فلسفه برای ناتوان کردن آن کوشش به عمل آوردند. این دوتانی عقیده در فلسفه به «دوتانی ۵ فلسفه افلاطونی» مشهور شده است.

## تئوری خدا و تحولات آن در دوره های گوناگون ۲۷

موسویها دست آویخنند. این گروه نیز برای اثبات عقیدهٔ خود در بارهٔ شناسانی وجود خدا بهفلسفه افلاطون متکی شدند، ولی اظهار داشتند که خرد افلاطون از عقاید متافیزیکی موسی سرچشمه گرفته است و نه از خرد افراد عادی انسان. بنابراین برای شناسانی وجود خدا باید از وحی و الهام بهره گرفت. نتیجهٔ این بحث آنست که در سدههای نخستین میلادی، اندیشههای افراد بشر برای شناسانی وجود خدا در محور نوشتههای کتاب مقدّس دور میزد.

یافشاری کلیسا در این عقیده که عیسی مسیح فرزند خدا بوده و روح خدا در او دمیده شده، بنیان مسیحیّت را از آغاز سست و بیمایه نمود. زیرا مسیحیانی که به تئوری تثلیث (پدر، فرزند و روح القدس) عقیده داشتند، نتوانستند به ین پرسش پاسخ دهند که چگونه ممکن است وجود خدای یگانه در فرزندش عیسی حلول کند و نه از فرتاش معنوی و روحانی او بکاهد و نه ا ینکه در شخصیّت انسانی مسیح تغییری بهوجود آورد؟ ازا ینروعقیده کلیسا در بارهٔ وجود خدا از آغاز بعنوان یک چیستان مرموز باقی ماند وفروزههائی که موسویت و بحث.های فلسفی به خدا ویژگی داده بودند، بیشتر از عقیدهٔ تثلیث مورد توجّه قرار گرفت. ابرای مثال، عقیده به اینکه خدا دارای شخصیّت فیزیکی و بویژه احساس می باشد، تا حدود قرن بیستم مردود شناخته شده بود. مسیحیّت در اصل از یک گروه تجزیه طلب تندروی مذهبی کلیمی (cult) بهوجود آمد و تا سدة چهارم میلادی اهمیت و پیروان چندانی نداشت. عیسی مسيح كه خود يك كليمي مؤمن بود، كوشش كرد معتقدات مذهبي اسرائیلیها را اصلاح کند و در این جهت به آنها آموزش داد که ملّت اسرائیل تنبها قوم برگزیدهٔ خدا نیست و خدا فقط به ملّت اسرائیل تعلّق ندارد، بلکه بهتمام افراد بشر وابستگی دارد. عیسی مسیح خود را یک فرد عادی

> العقیده به اینکه خدا مانند انسان احساس داشته و دارای شخصیّت مادّی است، در فلسفه مامیده میشود. میشود.

الله اكبر

میدانست و هیچگاه ادّعای الوهیّت نکرد، ولی پیروان او که زیر نفوذ معتقدات خورشید پرستان مشرک قرار داشتند، او را پسر خدا نامیدند. تئوری «پسر خدا» را نخست سامیها، کندانیها و بابلیهای سدهٔ هیجدهم پیش از میلاد مسیح در زمان سلطنت «حمورابی» اختراع کردند. بدین شرح که سامیها، کندانیها و بابلیها، «مردوخ» خدای خود را پسر محبوب خدای بزرگ میدانستند و معتقد بودند که او نزد خدای بزرگ برای گناهکاران شفاعت میکند. پیروان عیسی مسیح نیز افسانهٔ «مردوخ» را در بارهٔ مسیح تکرار کردند و او را «پسر خدا» نامیدند.

سامیها، کلدانیها، بابلیها و سومریها معتقد بودند که خدایان «مردوخ» را که دارای دو سر بود و از بینیاش آتش خارج میشد، مأمور کردهاند تا اژدهانی را که پیش از آفرینش جهان هستی وجود داشته بکشد. «مردوخ» پس از کشتن اژدهای یادشده، از بدن او؛ زمین، دریاها و آسمانها را آفریده است. معبد «مردوخ» بزرگترین معبدی است که در تاریخ دنیا ساخته شده است. هنگامی که «سنیچیراپ» Senichirap، آب رودخانه فرات را روی بابل جاری کرد، معبد «مردوخ» ویران شد. «اسکندر مقدونی» قصد داشت، معبد «مردوخ» را دوبارهسازی کند، ولی متوجه شد که در آمد هفت سال امپراطوری او برای این کار کافی نخواهد بود و از ینرو از اجرای قصد خود انصراف حاصل کرد

در سال ۳۱۲ میلادی، «کنستانتین اول» (۳۳۷-۲۸۰ میلادی) امپراطور روم که «کنستانتین بزرگ» نامیده شده، در شب روزی که جنگ «پل میلویان» (Milvian Bridge) روی داد؛ در رؤیا مشاهده کرد، در آسمان یک صلیب آتشین دیده می شود که زیر آن به زبان یونانی نوشته شده است: «تو با نیروی این علامت در جنگ پیروز خواهی شده» همچنین در رؤیای یادشده به «کنستانتین» توصیه شد که علامت صلیب را روی سیر سربازانش نقش کند. اگرچه تردید نیست که اعتبار رؤیای یادشده، از افسانه ای فراتر نمی رود، Maxentius (ماکزنتیوس» در آن جنگ رقیب خود (ماکزنتیوس» Maxentius تئوری خدا و تحولات آن در دوره های گوناگون ۲۹

را شکست داد، او و بسرش را کشت، مسیحیّت را دین رسمی امپراطوری روم اعلام کرد و بهتقویت آن پرداخت.

امپراطوری «کنستانتین» در روم را میتوان نقطه عطفی در تاریخ اروپا بشمار آورد، زیرا از آن پس مسیحیَّت بتدریج در سایر کشورهای اروپائی گسترش پیدا کرد تا جائی که در حال حاضر، جمعیَّت مسیحیان در دنیا از سایر ادیان بیشتر بوده و در حدود ۳۳ در صد جمعیَّت دنیا را تشکیل می دهد. بهمین مناسبت ما در این جُستار، پیش از تجزیه و تحلیل تئوری «الله» در اسلام که موضوع اصلی این کتاب را تشکیل می دهد، در شرح تحوّل تئوری خدا در دورههای گوناگون، به تغییرات و دگرگونی های فراگشت تئوری خدا در مسیحیَّت می پردازیم.

باید در نظر داشت که فلسفهٔ افلاطون در معتقدات مسیحیّت نفوذ فراوانی داشت و سپس شد که بین عقیده بهوجود خدا و نیروی هوش و خرد انسان، رابطه و پیوند ایجاد شود. این تئوری که Gnosticism نامیده میشود و بوسیلهٔ گروهی از مسیحیان اورتودوکس نیز پذیرفته شده، حاکی است که آگاهی و دانش بهوجود خدا، مهمتر و بالاتر از اعتقاد به خود اوست. در برابر این تئوری به گونه ای که در پیش گفته شد، گروهی نیز معتقد بودند که وجود خدا را باید با وحی و الهام شناخت. این تئوری که Nominalism نامیده میشود، حاکی است که خداوند را با نیروی هوش و خرد نمیتوان درک و شناسائی کرد. این دوتائی و ناهمگونی در بارهٔ چگونگی شناسائی وجود خدا از مسیح برای از بین بردن این ناهمگونی کوشش بسیار به کار بردند، ولی مسیح برای از بین بردن این ناهمگونی کوشش بسیار به کار بردند، ولی نتیجهای بهرهٔ آنها نشد.

از دگر سو، تئوری کلیسا در بارهٔ آفرینش جهان هستی، ضربهٔ دیگری به کاربرد نیروی خرد و درایت انسان در شناسائی خدا وارد کرد. زیرا کلیسای مسیحیَّت عقیده داشت که خداوند، جهان آفرینش را از هیچ بهوجود آورده است. مفهوم مخالف این عقیده آنست که خداوند در آغاز تنها بوده و سپس اللسه اكبر

به گونه ناگهانی به فکر آفرینش جهان افتاده است." بدیمی است که این طرز اندیشه به گونهٔ کامل با عقیده به تکامل وجود خدا مباینت دارد، زیرا اگر دلیلی برای آفرینش جمان هستی وجود می داشت، چرا خداوند، این عمل را به تأخیر انداخت. همچنین آفرینش جهان هستی بوسیلهٔ خداوند، این اندیشه را به وجود می آورد که خداوند یکتای کاملی که هیچ عاملی در تغییر وجود و اندیشهٔ او مؤثر نیست، در زمان پیش از آفرینش و زمان بعد از آفرینش جهان دچار تغییر و تحوک شده و چه بسا در زمان آفرینش جمان به آگاهی هائی دست یافته که پیش از آن فاقد آن دانش و آگاهی ها بوده است.

«سنت آگوستن» کوشش کرد، این خرده گیری و انتقاد به وجود خدا و شناسانی ذات و فرتاش او را با بهره برداری از عامل زمان، پاسخ گوید. بدین شرح که او اظهار داشت، زمان یک عامل متغیر است که برای ما به گذشته، حال و آینده تقسیم می شود، ولی برای خداوند که ذات ابدی و جاودانی دارد، دارای معنی و مفهومی نیست. این توضیحی بود که توانست نیروی خرد و منطق گروهی از پیروان مسیحیّت را برای مدّتی بیحرکت نگهدارد، ولی بدیهی است که بنیاد تئوری آفرینش و اینکه خداوند آسمان و زمین را در مدّت شش روز آفریده است، خود بحثی بود که هیچگاه نتوانسته است، خردگرایان غیر قشری را به خود جلب کند.

در قرن سیزدهم «توماس آکیناس» (۱۲۷٤–۱۲۲۶ میلادی)، یکی از فلاسفه بزرگ کاتولیک قرون وسطی با بهرهگیری از فلسفهٔ ارسطو در بارهٔ روح، بهروش تازمای در بارهٔ شناخت وجود خدا دست یافت. بدین شرح که «آکیناس،» فلسفهٔ ارسطو و «آگوستن» را برای شناسائی وجود خدا ترکیب کرد و اظهار داشت که خداوند را باید هم از راه تجربهٔ حسّی و هم وحی و البهام، هر دو شناسائی کرد. فلسفهٔ «آکیناس» برای شناسائی وجود خدا که «البهام، هر دو شناسائی کرد. فلسفهٔ «آکیناس» برای شناسائی وجود خدا که «البهام، هر دو شناسائی کرد. فلسفهٔ «آکیناس» برای شناسائی وجود خدا که

تنوری خدا و تحولات آن در دوره های گوناگون 🔹 🚯

بیهمتائی است که غایت نیکی و حقیقت و سبب هر گونه حرکت و جنبش و تغییر و تحوّلی در دنیا می باشد.

گروهی از پژوهشگران، فلسفهٔ بالا را در بارهٔ وجود خدا به باد انتقاد گرفتند و اظهار داشتند که خوبی و بدی دارای ذات جداگانه و مشخّصی نیست و وجود خداوند بالاتر از آنست که سبب و فرنود حرکتها و رویدادهای طبیعی قرار بگیرد. این مکتب فلسفی که فلسفهاش با طرز فکر مکتب Nominalism یکی می باشد، حاکی است که دنیای ما و آنچه را که ما در آن می بینیم، از مشتی نام تشکیل شده که در ذات دارای وجودی نیستند. بهمین دلیل، افراد بشر بوسیلهٔ نیروی درایت و خرد خود، نمی توانند ارادهٔ خداوند را برای گزینش تصمیماتش درک کنند و این کار تنها بوسیلهٔ وحی و الهام امکان پذیر خواهد بود.

فلسفهٔ بالا در بارهٔ شناسائی وجود خدا، راه را برای ظهور مذهب پروتستان هموار کرد. زیرا جنبش مذهبی پروتستان عقیده داشت که مغز بشر به سبب ارتکاب گناه، شایستگی خود را برای شناسائی وجود خدا از دست می دهد و ما فرتاش المهی و ارادهٔ او را بوسیله وحی و المهامات خودش باید درک کنیم. جنبش مذهبی پروتستان عقیده داشت که اگرچه وجود خدا را بوسیله متون نوشتههای کتب مقدّس می توان درک کرد، ولی چون مغز بشر به سبب ارتکاب گناه به فساد می گراید حتّی توان درک متون نوشته های مقدّس را نیز ندارد. مگر اینکه خداوند و یا عیسی مسیح، حقایق موجود را به مغز بشر المهام نمایند.

تحولات تئوري خدا در دورهٔ رنسانس

دراثنای دورهٔ رنسانس (سدههای چهاردهم تا هفدهم میلادی)، موج تازهای از فلسفهٔ افلاطون که بر پایهٔ فلسفه Hermetic استوار شده بود، بر معتقدات مذهبی این دوره اثر گذاشت. بدین شرح که بنیانگزاران این موج تازه برای فروزهٔ ریاضیات در مکانیسم رویدادهای جهانی، اهمیّت ویژهای قائل شدند و اظهار داشتند که هر رویدادی در جهان ما تابع نیروی حرکتی است که در

اشیاء وجود دارد و بین نیروی حرکت اشیاء و اندیشهٔ انسان پیوند مستقیم وجود دارد. این تئوری فلسفی معتقد بود که خداوند را باید در ذات و جوهر نیرو جستجو کرد، نه اینکه او را یک فرتاش متافیزیکی بالاتر از توان درک بشمار آورد.

فلسفه مذهبی «آکیناس» و «هرمس» Hermes ، راه را برای فلسفه جدیدی در بارهٔ وجود خدا در سدهٔ هفدهم میلادی هموار کرد. فروژهٔ مهم این فلسفه آن بود که در این زمان فلسفه و الهیّات که برای مدّت یکهزار سال در غرب باهم درآمیخته بودند، از یکدیگر جدا شدند و هریک راه جداگانهای در پیش گرفتند.

می توان گفت که دانش و تکنولوژی در بستر فلسفه «هرمس» رشد و نمو کرد. در دورهٔ شکوفانی دانش و تکنولوژی «رنه دکارت» (۱۳۵۹–۱۹۹۲ میلادی)، اظهار داشت که وجود خدا رااز وجود هر عامل دیگری در جهان آفرینش، آسان تر می توان شناخت. «دکارت» برای شناسانی خدا، از جملهٔ مشهور «من فکر می کنم، بنابراین وجود دارم» بهره گرفت. «دکارت» نیز مانند «اگوستن» که ۱۲ سده پیش از او می زیست، باور داشت که ما در دنیائی پر هرج و مرج و بیخدا بسر می بریم و خدا درون ذهنیت و آگاهی ماوجود دارد. فلسفهٔ «دکارت» برای شناسائی وجود جهان هستی را دلیل وجود خدا «دکارت» بود. بشمار آوریم، بایر وجود خدا «خود درون دگری» بود. مانند «دکارت» باور داشت به جای اینکه ما وجود جهان هستی را دلیل وجود خدا بشمار آوریم، باید با شناسائی خدا در ذهن خود و ایمان به او به واقعیّت جهان

بر خلاف «دکارت» که وجود خدا و نظم جهان هستی را با «خود دروننگری» در وجود خود جستجو میکرد، «اسحاق نیوتون» (۱۷۲۷–۱۹٤۲ میلادی) فیزیکدان مشهور انگلیسی، دنیا را یک سیستم مکانیکی دانست و

امجموعهای از رسالههای یونانی در زمانی است که رومینها بر مصر حاکم بودند. گفته شده است که رسالههای بادشده بوسیله یکی از خدایان یونانی یعنام «هرمس» Hermes – انتهام و وحی شده است. معروفتر بی این رسالهها مربوط بهسدهٔ ۲ ته ۶ میلادی است که در بارهٔ فلسفهٔ مذهب بحث میکند. تنوری خدا و تحولات آن در دورههای گوناگون 🛛 🐂

خدا را عامل مهمّی از سیستم یادشده بشمار آورد. ابنا به باور «نیوتون،» دنیای فیزیکی ما یک سیستم بیحرکت بوده و خدا منبع و منشاء حرکت وجنبش آن بشمار میرود.

بدیمی است که مقامات مذهبی کلیسا با عقیدهٔ «نیوتون» سخت بهمخالفت برخاستند، ولی تمام روشنفکران و اندیشمندان آن زمان از تئوری «نیوتون» پیروی کردند و خدا را موجودی شناختند که وظیفهاش ایجاد قاعده و قانون برای نظم طبیعت و همچنین مقررات و روشهای اخلاقی برای افراد بشر می باشد.

موفّقیّتهانی که دانشمندان، مخترعان و کاشفان پیش از سدهٔ هیجدهم در رشتههای علمی بهدست آورده بودند، در این زمان سبب رنگ باختگی اندیشههای خرافی و ناتوانی پدیدههای توخالی متافیزیکی و اسکولاستیکی گردید. همچنین پیشرفتها و دست آوردهای علمی، صنعتی و تکنولوژیکی و بویژه نوآوریهای دانشهای اجتماعی در این زمان نیروی پدآفند سوداگران دینی و باورهای متافیزیکی را بهاندازهٔ قابل توجّهی کاهش داد.

تحولات تئوري خدا در سدهٔ هیجدهم

در سدهٔ هیجدهم، این بحث بین دانشمندان حکمت الهی بهوجود آمد که آیا ممکن است خداوند از قواعد و مقرّراتی که برای نظم طبیعت ایجاد کرده سر، باز زند؟ بهعبارت دیگر در حالیکه خداوند موجودی است که در بالای تمام کائنات هستی قرار گرفته، آیا ممکن است در جهان آفرینش سبب ایجاد رویدادهای غیر طبیعی، مانند معجزه بشود؟ مسیحیان اورتودوکس برای پاسخ به پرسش بالا بهمتون نوشتههای مقدّس استناد جستند و امکان ایجاد معجزه را عملی و ممکن دانستند، ولی مسیحیان روشنفکری که بهوجود خدای یکتا باور خداوند هیچگاه مقرّرات یادشده را زیر پا نخواهد گذاشت. خداوند هیچگاه مقرّرات یادشده را زیر پا نخواهد گذاشت. اللسهاكير

شکتاکیت مذهبی است. همانگونه که با گسترش و آگاهی افراد بشر، معتقدات مذهبی در جهان سست میشد، مسیحیّت به مذاهب و مسانک تازمای تجزیه می گردید و جنگ و خونریزی بین فرقه های مذهبی آغاز می شد. به دنبال این فراگشت ها به گونهٔ طبیعی، شک و تردید در برا بر معتقدات مذهبی نیز فزونی می یافت. گذشته از آن پا به پای پیشرفت علوم طبیعی در جهان، دانشمندان اظهار داشتند که علوم طبیعی خود رشتهٔ مستقل و توانمندی از دانش بشری است و برای پیشبرد هدفهای خود نیازی به جُستارهای متافیزیکی و دینی ندارد. جنبش روشنگری و بینشمندی در بارهٔ معتقدات مذهبی در سدهٔ هیجدهم تا آنجا پیشرفت کرد که در پایان این سده، عقیده به وجود خدا، یک نوع کهنه گرائی فکری بشمار می رفت.

در سال ۱۷۲۹ «ژان مسلی یر» Jean Meslier یک کشیش سادهٔ روستائی، در حالی که به گونهٔ کامل، وجود خدا را انکار می کرد، از دنیا رخت بر بست. «ژان مسلی یر» در خاطرات خود که بوسیلهٔ «ولتر» چاپ و منتشر شد، نوشته بود که ناتوانی بشر در انصراف از عقیده به وجود خدا، او را به شگفتی و نفرت واداشته است. «مسلی یر» در بخش دیگری از خاطرات خود نوشته بود، حقیقت غائی را باید در اندیشه های «نیوتون» و اینکه دراین دنیا تنها ماده وجود دارد، جستجو کرد. مذهب، وسیله ایست که ثروتمندان برای استثمار بینوایان و تمیدستان و ناتوان کردن آنها به کار می برند. مسیحیت یک سیستم متافیزیکی مسخره است که معتقد به باورهای پوچ و بیموده ای مانند تثلیث و مسخ ارواح می باشد.

در پایان سدهٔ هیجدهم، فلاسفهای که از عقیده به وجود خدا دست برداشته بودند، به خود فخر و بالایش می ورزیدند. بدیمی است که در این زمان، هنوز تظاهر به خداناشناسی Atheism ، کار آسانی نبود، ولی به هرروی این اندیشه گری برای گروهی از افراد روشنفکر و اندیشمند، سبب غرور و افتخار بشمار می رفت. «دیوید هیوم» David Hume (۱۷۷۱–۱۷۱۱ میلادی)، فیلسوف بلند مرتبهٔ انگلیسی که عقاید روشنگرانهاش تا به امروز بر بینش افراد

تنوری خدا و تحوّلات آن در دورههای گوناگون

راستگرا تابش دارد، اظهار داشت که برای اثبات وجود هر چیزی، خواه اثبات وجود خدا و یا هر چیز دیگری باید بهدلیل و فرنود و تجربه متوسّل شد، نه وحی و النهام. «هیوم» در شرح مکتب فکری خود که Tempricism نامیده شده است، اظهار داشت، برای درک واقعیّت نیازی ندارد که ما در ورای مرزهای دانش به کَنکاش بپردازیم و یا برای اثبات آنچه که در آنسوی حوّاس تجربی ما قرار دارد، بهدلائل و فرنودهای فلسفی متوسّل شویم.

«دیوید هیوم» در کتاب گفتگوهانی در بارهٔ مذهب طبیعی Dialogues Concerning Natural Religion می گوید، یکی از دلایلی که معتقدان بهوجود خدا بر میشمارند، نظم و ترتیب جهان آفرینش است. این افراد می گویند، نظم و ترتیبی که در جهان آفرینش وجود دارد، خود دلیل اثبات وجود خداست. زیرا اگر خدایی در این دنیا وجود نمیداشت، چگونه چنین نظم و ترتیبی میتوانست در جهان آفرینش وجود داشته باشد؟ «هیوم» این دلیل را برای اثبات وجود خدا رد می کند و در برابر آن می گوید، این درست است که نظم و ترتیبنی که ما در دستگاه آفرینش مشاهده می کنیم، دلالت بر وجود یک مهساز خردمند و دانا دارد. ولی چگونه است که چنین مهساز خردمند و دانایی که به آفرینش چنین دستگاه منظمی پرداخته، نتوانسته است آنرا از وجود زشتیها و بدکاریها برکنار نگهدارد؟ و نویسنده این کتاب بهفرنودی که «دیوید هیوم» در رد اثبات وجود خدا آورده است، می افزاید، اگر نظم دستگاه آفرینش میتوانست دلیل اثبات وجود خدا باشد، پس چرا چنین مهساز خردمند و دانایی برای زدودن برخی از بینظمیهای ویرانگر و خانمان برانداز؛ مانند زلزله، سیل، طوفان و غیره در حسابهای مکانیسم آفرینش حارمای نیند پشیده است ؟

بههرروی «دیوید هیوم» کتاب خود را در سال ۱۷۵۰ به پایان رسانید، ولی از چاپ و انتشار آن خودداری کرد، زیرا دوازده ماه پیش از آن «دنیس دیدرو» Denis Diderot (۱۷۸۴–۱۷۱۳)، فیلسوف نامدار فرانسوی در یکی از آثار خود زیر فرنام نامهای بهنابینایان برای آنهائی که توان دیدن

دارند، همان پرسش را مطرح و اظهار عقیده کرده بودکه دنیای ما نیازی به آفریننده ندارد. «ماده» آنگونه که نیوتون و پروتستانها فکر کردهاند، یک عامل ساکت و بدون خاصیت نیست، بلکه یک عامل دینامیک و پر تحرک است که تابع اصول و مقررات خود می باشد. این قانون «ماده» است که بر نظام آفرینش فرمانروانی می کند، نه اراده و مکانسم الهی. در دنیای ما غیراز «ماده،» عامل ناشناختهٔ دیگری وجود ندارد. «دیدرو،» گامی از «اسپینوزا» فراتر رفت و به جای اینکه بگوید، در دنیای ما «خدا» وجود ندارد، بلکه «طبیعت» دارای هستی است؛ اظهار داشت، در جهان ما تنها طبیعت وجود دارد، نه «خدا.»

«دیدرو» در ایراز اندیشههای روشنگرانهاش تنها نبود، بلکه دانشمندان بلند پایهای مانند «ایراهام ترمیلی» Abraham Trembley و «جان تربویل نیدهام،» John Trebeville Needham که به کشف «مادّه مولّد» دست یافته بودند، او را در اندیشههایش یاری و پشتیبانی کردند.

یکی از فلاسفهٔ ماتریالیست و فرنودسار نویسان شهیر فرانسوی سدهٔ هیجدهم بهنام «هولباخ» که کتاب او بهنام کتاب مقدس ماتریالیسم خداناشناسی مشهور شده است، مینویسد، در طبیعت نیروی آنسوی طبیعی وجود ندارد، بلکه دنیای ما از یک رشته زنجیرهای بزرگ علّت و معلولی که بطور دائم در یکدیگر اثر میگذارند، بهوجود آمده است. عقیده بهوجود خدا، یک نوع نادرستی و انکار واقعیّت است. ادیان و مذاهب خدایان را

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "A Letter to the Blind for Those Who See," in Margaret Jourdain, trans. and ed. Diderot's Early Philosophical Works (Chicago, 1966), pp. 113-114.

Paul Heinrich Dietrich, Baron d'Holbach, The System of Nature, or Laws of the p. 22.

تئوری خدا و تحوّلات آن در دوره های گوناگون

برای آن آفریدهاند تا بشر را در برابر مصائب و بلایای زندگی تسکین دهند. عقیده ارسطو مبنی براینکه، فلسفه نتیجهٔ یک میل شرافتمندانه برای کسب دانش است، درست نیست؛ زیرا فلسفه یک میل و اشتیاق ترسناک برای فرار از درد و رنج است. بنابراین، مذهب را میتوان گهوارهٔ نادانی و ترس دانست. بدیهی است که یک انسان خردمند و روشنبین، هیچگاه در چنین گهوارهای نخواهد آرامید.

تحولات تئوری خدا در سدهٔ نوزدهم در سدهٔ نوزدهم و آغاز سدهٔ بیستم میلادی، فلسفهٔ «امانوئل کانت» (۱۸۰٤–۱۷۲٤)، فیلسوف شمیر آلمانی، عقیدهٔ مردم قارهٔ ارویا را در بارهٔ وجود خدا به خود جلب کرد و به شدّت زیر تأثیر قرار داد. «کانت» تمام دلائلی را که فلاسفه و اندیشمندان تا آن زمان برای اثبات وجود خدا ارائه داده بودند، رد کرد و بحث جدیدی را در این زمینه دامن زد. از اینرو بی مناسبت نیست، چکیدهٔ فلسفه «کانت» را در بارهٔ اثبات وجود خدا بررسی کنیم. «کانت» که بسیار زیر نفوذ فلسفهٔ «دیوید هیوم» قرار گرفته بود، تمام عقایدی را که برای اثبات وجود خدا تا آن زمان مورد بحث قرار گرفته بود، تمام عقایدی را که برای یکی فلسفهٔ طبیعت وجود غیر مادی (معنوی،) دوم وجود جمان آفرینش<sup>\*</sup> و سوم وجود فیزیکی جمان هستی.<sup>4</sup>

«کانت» سپس هر یک از فلسفههای یادشدهٔ بالا را مورد ارزشیابی و انتقاد قرار داد. «کانت» معتقد بود که «فلسفهٔ نهاد وجود غیر مادی و معنوی،» ما را بهوجود یک نیروی بالاتر از همهٔ موجودات رهنمون میشود که او «خدا» می باشد. فلسفهٔ «وجود جهان آفرینش» ما را بهطبیعت و نهاد مادی و فیزیکی دنیا هدایت می کند که بدون وجود یک نیروی برتری که خداست، نمی تواند وجود داشته باشد. فلسفهٔ «وجود فیزیکی جهان هستی» ما را از نظم

- 7 Ontology
- Cosmology
- \* Physico-theology

٤٨

دستگاه آفرینش و چگونگی حرکتهای آن آگاه می کند که بدون وجود یک نیروی بالاتر از انسان، ایجاد چنین نظم و ترتیبی امکان پذیر نخواهد بود. «کانت» به «فلسفهٔ معنویّت،» و یا وجود غیر مادّی انسان برای شناخت وجود خدا، بیش از دو عامل دیگر اهمیّت می دهد. او برای دلیل سوّم برای اثبات وجود خدا، یعنی فلسفهٔ وجود متافیزیکی جهان هستی می گوید، آنچه که نظام فیزیکی جهان هستی به ما ثابت می کند، آنست که خداوند برنامه ریزی جهان هستی را بر عهده داشته، نه آفرینش آنرا، به هر روی، «کانت» هیچیک از فرنودهای سه گانه بالا را برای اثبات وجود «خدا» کافی نمی داند.

در حالی که «کانت» به عامل معنوی و غیر مادّی، برای اثبات وجود خدا، بیش از دو دلیل دیگر اهمیّت می دهد؛ با این وجود، دلیل یادشده را برای اثبات وجود خدا ردّ می کند، این دلیل، درست شبیه تئوری اثبات واجب الوجود در حکمت الهیّات اسلام است، حکمت الهیّات اسلامی در این جهت می گوید، واجب الوجود بر پایهٔ حکمت عقلی، وجودش ضروری و واجب است. هدف از اثبات واجب الوجود آنست که این مفهوم در خارج مصداق واقعی دارد و ساخته و پرداخته ذهن انسان نیست.<sup>۱</sup>

«کانت» در جهت رد این دلیل می گوید، آیا ما با یک فرض تئوریکی که وجود خدا برای جهان هستی واجب و الزام آور است، چه نتیجهای می گیریم؟ آیا لزوم وجود خدا برای جهان هستی، مانند سایر عوامل لازم در زندگی ماست؟ برای مثال، فرضیّههای منطقی و ریاضی، دارای واقعیّت تجربه شده بوده و برای زندگی ما الزام آور هستند، زیرا بدون این فرضیّهها ما نمی توانیم بهزندگی خود ادامه دهیم. حال آیا لزوم وجود خدا نیز مانند لزوم واقعیّت این فرضیّهها می باشد؟ همچنین قوانین و مقرّرات علّت و معلولی در زندگی ما باید دارای واقعیّت فیزیکی باشند، تا بتوانند کاربرد عملی و واقعی داشته باشند. حال آیا وجود یک واقعیّت متافیزیکی نیز مانند فرضیّههای

امحمد حسن فاضل تونی، المیآت (تمهران: دانشگاه تمهران، ۱۳۳۳)، صفحه های ۵۲ و ۵۲،

تنوري خدا و تحولات آن در دوره هاي گوناگون 🛛 🖌

یادشده در زندگی ما لزومی دارند ؟ آیا این درست است که ما وجود خدا را که یک عامل فرضی و متافیزیکی است، در ردیف وجود یک عامل فیزیکی مانند وجود خورشید در آسمان که سبب دیده نشدن ستارگان در روز میشود، قرار دهیم ؟ «کانت» بهچنین پرسشی پاسخ منفی میدهد و باور دارد که لزوم وجود خدا را که یک فرض متافیزیکی و غیر مادی است، نمیتوان در ردیف لزوم عوامل فیزیکی، مانند عامل وجود خورشید در آسمان که سبب دیده نشدن ستارگان در روز میشود، قرار داد.

«کانت» می گوید، ما هیچگاه نمی توانیم فرض کنیم که وجود خدا برای دنیای ما لازم است، زیرا در چنین فرضی «خبر» را نمیتوان از «مبتدا» جدا ساخت. «کانت» برای توضیح این مطلب و اثبات نظر خود، یک سه گوشه و زوایای آنرا مثال میزند. او میگوید، ما هیچگاه نمی توانیم سه گوشهای را فرض کنیم که دارای زاویه نباشد. هنگامی که می گوئیم: «هر سه گوشهای دارای سه زاویه است،» سه گوشه «مبتدا» و «سه زاویه» خبر آنست. و به گونهای که میدانیم، هیچگاه «سه زاویه» یک سه گوشه را که خبر فرض است، نمی توان از «مبتدای» آن که سه گوشه است، چدا کرد. اهر گاه واژهٔ سه گوشه را ایر زبان بیاوریم، «سه زاویه» لزوم وجود آنست. اولی، انکار وجود خود سه گوشه به اضافهٔ زوایای آن، به گونهٔ کامل امکان بذیر می باشد. این فرض در منطق (ترکیبی) و یا (synthetic) نامیده می شود و در برا بر فرض وجود خدا که دارای «مبتدا» و «خبر» نیست و (تحلیلی) و یا analytic خوانده می شود، به کار می رود. اگر ما بگوئیم: «خدا وجود دارد.» این گفته دارای هیچ خبری نیست. ایک سه گوشه بدون زوا یای آن نمی تواند وجود داشته باشد، ولى دنياى ما بدون وجود خدا مىتواند واقعيَّت عملى داشته باشد. بنابراين، همانگونه كه فرض وجود يك «سه گوشه» را مي توان رد كرد، فرض وجود «خدا» را نیز می توان انکار نمود.

«کانت،» تمام فرنودهای فلسفی بالا را برای اثبات وجود خدا رد میکند و برای این کار بهاخلاقیّات متوسّل میشود و بهجای اینکه قواعد اخلاقی را

از اصول منافیزیکی استخراج کند، اخلاقیّات را یک رشتهٔ مستقلّ بشمار میآورد و اصول متافیزیکی را از موازین اخلاقی میگیرد. عقیده و روش «کانت» در این باره درست بر خلاف عقاید ارسطو در بارهٔ اخلاقیّات است.

ارسطو عقیده داشت، آنهائی که سلوک و منش اخلاقی دارند، بدانجهت است که از کردار و سلوک اخلاقی خود نذّت می برند. «کانت» در این باره می گوید، اگر شما نسبت به برادر و یا همسایهٔ خود مهربان هستید، دلیلش آنست که شما آنها را دوست دارید، نه اینکه رفتار نیک شما نسبت به برادر و یا همسایه تان ناشی از ارزشهای اخلاقی شما باشد. عمل و رفتار انسان هنگامی دارای ارزش اخلاقی است که اصول و موازین اخلاقی، انجام آنرا لازم شمرده باشند، نه اینکه انسان برای گرفتن پاداش و یا رهانی از مجازات بهانجام آن عمل بیردازد. «کانت» از این بحث نتیجه می گیرد که منش اخلاقی، یک پدیدهٔ دروندانی است و عوامل خارجی در آن هیچگونه تأثیری ندارند. ارفتار اخلاقی پیوسته انسان را وادار بهتحمّل رنج میکند و چون انسان از بهکار بردن عمل اخلاقی نمی تواند در این دنیا یاداش بگیرد، ناچار باید در دنیای پس از مرگ انتظار گرفتن پاداش برای رفتار و سلوک اخلاقی خود را داشته باشد. بدیسی است که چون در دنیای پس از مرگ، بغیر از خداوند موجود دیگری نمی تواند به کارهای اخلاقی و نیکی که بشر در زندگی خود در این دنیا انجام داده، یاداش دهد، ازایترو اخلاقیّات با وجود خدا پیوندی استوار دارند. «کانت» از این بحث علمی که «اخلاقیّات» را در واقع بالای «متافیزیک» قرار میدهد، نتیجه میگیرد که «پاکدامنی در صورتی ممکن خواهد بود که خدا وجود داشته و انسان وجود خدا را بهرسمیّت بشناسد.» بدین ترتیب «کانت،» ارزشهای اخلاقی را لازمهٔ حقیقت وجود خدا، و وجود خدا راشرط مسلّم پاکدامنی و ارزشهای اخلاقی بشمار می آورد.

در حالیکه «کانت» بهشرح بالا کوشش میکند، وجود یک نیروی متافیزیکی بهنام «خدا» را بر پایهٔ فرنودهای گوناگونی که تا زمان او ارائه شده بود، رد کند، ولی سرانجام دربند اندیشهٔ خرافی وجود یک موجود متافیزیکی

تنوری خدا و تحوّلات آن در دورههای گوناگون

واپسگرا بهنام «خدا» که هم زندگی و هم مرگ انسان را در کنترل خود دارد، باقی میماند. «کانت» تا آنجا از نردبان نبوغ فلسفی خود بالا میرود که تشخیص دهد، نه یک وجود معنوی نادیده و ناآزمودهای بهنام «خدا» میتواند در این دنیا وجود داشته باشد، نه جهان آفرینش میتواند شاهکار عمل یک وجود ناشناخته بشمار رود و نه اینکه نظام جمان هستی و چگونگی مکانیسم آن می تواند دلیل فرنود وجود «خدا» باشد. ولی، بهنظر می رسد که «کانت» نمی تواند خود را از بندهای اندیشه گرینهای سنّتی بعضی از تویسندگان پیش از خود در بارهٔ تئوری وجود خدا رهائی بخشد و سرانجام چگونگی سلوک بشر را با وجود خدا پیوند میزند. نبوغ «کانت» تا آنجا که لزوم وجود خدا را با اندیشهٔ درست کرداری افراد بشر بدون انتظار دریافت پاداش و یا دوری از مجازات، پیوند میدهد قابل تمجید و ستایش است. زیرا «کانت» در نوآوری این تثوری خواسته است، ذهن افراد بشر را از تظاهرات برونی بهاندیشه گریهای درونی رهنمون شده و بهافراد بشر بفهماند که انجام پارهای تشریفات برونی مانند ورد خواندن و یا ظاهر خود را با مشخّصات ویژهای مانند ریش گذاشتن و تسبیح در دست گرفتن و به کلیسا، کنیسه و مسجد رفتن، دلیل خداشناسی و مذهبی بودن نیست، بلکه انسانی که بهوجود خدا باور داشته و خود را مذهبی میداند، باید نخست از لحاظ اندیشه گری خود را خداشناس و مذهبی نموده و سیس چگونگی اندیشه گری مذهبی اش را در سلوک و رفتارش به کار برد. آنجانی نیز که «کانت» از اندیشه گری سخن می گوید، هدفش اندیشه گری مذهبی مثبت است و نه منفی. ابداین شرح که هنگامی که انسان با نیکاندیشی به انجام سلوک نیکو دست میزند، نباید این کار را برای گرفتن پاداش و یا دور شدن از مجازات انجام دهد، بلکه هدف او در اندیشه و سلوکی که برای خود برمی گزیند، باید ارزشهای مثبت و سازنده اندیشه و رفتارش باشد، نه بهرهگیری از منش نیکوی خود.

بدیمی است که نوآوری فلسفهٔ خدا شناسی «کانت،» تا آن درجه که بشر را از اعمال و کردار ترفندآمیز برونی بهاندیشهگری مثبت و سازندهٔ درونی

رهنمون میشود، قابل ستایش است، ولی شوربختانه این فیلسوف عالیقدر، موضوع وجود و یا نبود وجود خدا و ارتباط انسان با چگونگی عوامل متافیزیکی را در همان راستائی که پیامبران و دغلکاران مذهبی با آن رفتار کردهاند، رها میکند و در این باره بهروشنگری شایسته نمی پردازد.

هدف «امانوئل کانت» در این بحث فلسفی از دو اندیشه خارج نیست. یا او کوشش دارد، انسان را از راه سلوک و رفتارش به خداشناسی رهنمون شود و یا اینکه قصد دارد، از راه خداشناسی، اندیشه و رفتار انسان را پیرایش و او را به کردار و منش نیکو رهنمون شود. به نظر می رسد که در هر دوحال، کوشش «کانت» در خداشناسی به ناامیدی می گراید. زیرا، در فرض نخست، گویا «کانت» به ویژگیهای نهادی بشر توجّهی نمی کند. «کانت» در بررسی اندیشه و سلوک انسان، به این نکته توجّه ندارد که کم و بیش تمام فلاسفه و نویسندگان باور دارند که افراد بشر دارای سرشت و نهاد سرکش می باشند و از نظر غریزی، سود شخصی خود را پیوسته بالاتر از منافع همگانی همنوعان خود قرار می دهند.

«داستویوف کی» در کتاب قمارباز مینویسد: «وحشیگری، زورگوئی وکاربرد قدرت بی اندازه روی یک حشره، برای بشر لذت آفرین است. بشر از نظر نهادی ستمکار بوده و میل دارد، شکنجه گری کند.» (زیگموند فروید» از قول (تیتوس پلاتوس» نمایشنامهنویس معروف رومی پیش از میلاد مسیح، درکتاب تمدن و خارضائی های آن (مینویسد: «Homo homini lupus» یعنی – (بشر برای همنوع خود حکم گرگ را دارد.» ((سنت اگوستن» در بارهٔ طبیعت بشر مینویسد: (اگر به خاطر ترس از دولت نبود، افراد بشر آنقدر یکدیگر را می کشتند تا نسل بشر از بین برداشته شود.» (( دیکولا ماکیاولی)

 <sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Sigmund Freud, Civilization and its Discontents (New York: W. W. Norton & Company), p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Kenneth N. Waltz, *Man, The State and War* (New York: Columbia University Press, 1959), p. 32.

تئوری خدا و تحولات آن در دورههای گوناگون

نیز مینویسد: «هر کسی که بخواهد بهتشکیل حکومت و ایجاد قانون بپردازد، باید فرض داشته باشد که تمام افراد بشر دارای نهاد بد بوده و هر زمانی که فرصتی بهچنگ آورند، بهارتکاب کجروی خواهند پرداخت.»<sup>۱۰</sup> «ماکیاولی» همچنین مینویسد: «... افراد بشر تنها زیر فشار بهانجام رفتار نیک می پردازند؛ ولی هر لحظهای که فرصت ارتکاب عمل نکوهیده بدون مجازات بهدست آورند، این فرصت را برای ارتکاب اعمال زشت از دست نخواهند داد.»<sup>۱۱</sup>

با توجّه به آنچه که در بارهٔ ویژگیهای نهاد و طبیعت بشر، شرح داده شد، میتوان گفت که نهاد بشر نامطمئن تر از آنست که بتوان از راه سلوک و رفتار، او را بهاندیشهٔ خداشناسی رهنمون شد.

نکتهٔ جالب دیگر در بحث «کانت» در بارهٔ خداشناسی، مفهوم مخالف فلسفهٔ او مبنی برشناسائی وجود خدا از راه سلوک و اندیشه، بدون انتظار پاداش است. بدین شرح که اگرما فلسفهٔ «کانت» را در این باره وارونه کنیم، به این نتیجه میرسیم که اصولاً افراد بشر از نظر نهادی، فاقد فروزهٔ خداشناسی می باشند. زبرا اگر ما پندار کنیم که رفتار و کردار انسان، هنگامی نیکو شمرده می شود که آنرا به مناسبت نهاد عمل انجام داده و انتظار پاداشی در انجام عمل نیک نداشته باشد، بنابر آنچه که از قول چند تن از مشهورترین فلاسفهٔ جهان آوردیم، کمتر انسانی را می توانیم با این فروزه و چگونگی اندیشه گری پیدا کنیم و بنابر این، افراد انسان در ذات از فروزهٔ خداشناسی بی بهره هستند. شاید «کانت» همین نتیجه را در بحث فلسفی خود جا داده و با نبوغ فلسفی اش خواسته است بگوید که خدا شناسی کیمیانی است که افراد بشر از آن سرمایهٔ ذاتی و نهادی ندارند.

فرض دومً «کانت،» یعنی کوشش او برای اصلاح رفتار و سلوک انسان از راه خداشناسی نیز بههمان اندازهٔ فرض نخست، ما را در وادی ناامیدی

 <sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Niccolo Machiavelli, The Prince and the Discourses (New York: The Modern Library, 1950), p. 117.
 <sup>14</sup> Ibid., p. 118.

سرگردان می کند. زیرا اولاً معروف است که می گویند: «ایدئولوژی انسان پیوسته از روانشناسی او ناشی میشود.» ثانیاً هنگامی که ترفندبازان مذهبی خود را وسیله و رابط بین خدا و انسان قرار میدهند و از قول خدا هزاران گفتهٔ ناهمگون برای بشر مذهبی بهارمغان می آورند، چگونه بشر با شعور می تواند از راه خداشناسی به پیرایش سلوک و رفتار خود بیردازد. هنگامی که دینمردان کاتولیک با یک اعتراف، تمام گناهان و کجرویها را از دوش بشر برمیدارند و یا پیامبر ترفندبازی مانند محمد در دو آیه می گوید، هر گناهی که بشر مرتکب شده باشد با یک توبه بخشوده خواهد شد (آبه ۱۰٤ سوره توبه و آبه ۲۵ سوره اسری) و در آیه دیگر می گوید، توبهٔ آنهانی که در لحظهٔ مرگ در صدد توبه بر آیند، بذیرفته نخواهد شد (آیهٔ ۱۸ سورهٔ نساء) و در جای دیگر کتاب قران از قول «الله» به پیروانش آموزش میدهد که بیرحمانه همنوع خود را بکشند (آیهٔ ٦١ سورهٔ احزاب)؛ چگونه افراد باخرد می توانند بوسیلهٔ ۱ین گفتارهای ناهمگون و نابخردانه به پیرایش و اصلاح سلوک و رفتار خود بپردازند و خداشناس شوند.

به هر روی، چکیدهٔ فلسفه «کانت» آنست که خرد و دانش را برای توجیه وجود خدا نمي توان به کار گرفت، بلکه واقعیّت وجود خدا را باید بوسیلهٔ اصول و ارزشهای اخلاقی درک نمود. ابر پایه فلسفهٔ «کانت،» انسان با خرد نباید توقع داشته باشد که از خدا ارزشهای اخلاقی البهام بگیرد و از این راه او را بشناسد، بلکه باید بوسیلهٔ ارزشهای اخلاقی خود، وجود خدا را درک کند و او را حامی آنهانی که از ارزشهای اخلاقی پیروی می کند، بداند.

بدون تردید، فلسفه «کانت» جنیش روشنگری و مدرزه با باورهای خرافی را تا اندازهای در سدهٔ هیجدهم بدون اثر نمود. درست است که در این سده آزاداندیشان بزرگی چون «هیوم،»<sup>۱۵</sup> «ولتر،»<sup>۱۱</sup> «روسو،»<sup>۱۷</sup> «کوندیلاک،»<sup>۱</sup> «لامترى،» ( «اسپينوزا،» ( «تولند،» ( «كولينز،» ( «تيندل،» ( «برتراند

۵ź

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> David Hume —<sup>19</sup> Francois-Marie Arouet de Voltaire <sup>17</sup> Jean Jacques Rousseau ™ Baruch Spinoza <sup>19</sup> Jullien Offray de La Mettric <sup>18</sup> Etienne Condillac <sup>29</sup> John Toland — <sup>29</sup> Anthony Collins – <sup>29</sup> Mathew Tindale

تذوری خدا و تحوّلات آن در دوره های گوناگون

راسل،»<sup>۱۲</sup> و دیگران با اندیشهها و آثار روشنگرانه خود به جنگ با باورهای خرافی شنافتند و از باورهای متافیزیکی وا پسگرانه ای که هزاران سال بر چگونگی اندیشه گری افراد بشر پرتو افکنده بود، پرده برداشتند، ولی ریشههای نادانی و عقاید خرافی آنچنان در ژرفنای باورهای تودههای مردم عادی سنگی شده بود که انقلاب روشنگرانهٔ فلاسفهٔ آزاداندیش اروپائی در رهائی تودهها از اندیشههای خرافی و توخالی متافیزیکی اثر قاطعی نبخشید و گامهای پویائی که «هیوم» و سایر اندیشمندان بزرگ برای رهائی مردم از معتقدات خرافی دینی برداشته بودند، بوسیلهٔ «امانوئل کانت» خنثی و بی اثر گردید و دکآنداران و سوداگران نادانیها و خرافه اندیشیها، دوباره به پایگاههای پیشین خود بازگشت نمودند،

تحولات تئوری خدا در سدهٔ بیستم سدهٔ بیستم را می توان دورهٔ افت و زوال معتقدات خرافی دین و مذهب و دورهٔ شکوفیدن آزادی از طلسم ماندگی در تئوری خیالی وجود متافیزیکی خدا نامید. پیشرفت های علم و تکنولوژی در این زمان، بشر را به خود آورد و سبب شد که وجود و زندگی خود را از خدا جدا کند. در این دوره فلاسفه، دانشمندان و نویسندگان شهیری از جمله «لودویک فوئرباخ،» «کارل مارکس،» «فردریک نیچه» و «زیگموند فروید» یا به پهنهٔ وجود گذاشتند و با آثار علمی خود، چشمان بشر را به راستی ها باز کردند و ذهن و خرد خفته و ماندهٔ او را تا اندازه ای از بند تئوری خدائی که وظیفه اش در آسمان، وا پسگرا نگهداشتن بشر روی زمین است، رها و آزاد کردند.

«لاپلاس»<sup>۲۵</sup> (۱۸۲۷–۱۷٤۹)، ریاضیدان و ستارهشناس مشهور فرانسوی به این نتیجه رسید که جهان بر اثر انفجار بزرگی<sup>۲۱</sup> که منظومهٔ شمسی را از خورشید جدا کرد و بتدریج سرد شد، بهوجود آمد. زمانی «ناپلئون بناپارت»

<sup>۲</sup> به مطالب صفحههای ۱۳۳ به بعد همین کناب نگاه فرما ببد.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Bertrand Russel – <sup>25</sup> Pierre-Simon de Laplace

الكنه أكبر

از «لاپلاس» پرسش کرد: «چه کسی نقشه و طرح این تحوّل را بهوجود آورد؟» «لاپلاس» پاسخ داد: «این پرسش با موضوع بهوجود آمدن جهان هستی هیچ ارتباطی ندارد.»

در سالهای پایانی قرن نوزدهم، «فردریک نیچه» (۱۹۰۰–۱۸٤٤)، فیلسوف بلندمرتبهٔ آلمانی، آشکارا وجود خدا را انکار کرد و اظهار داشت، خدائی که ما برای او وجود و فرتاش قائل هستیم، در واقع یک موجود مرده است و افراد بشر بهجای اینکه خود را غلام و بردهٔ موجودات معدوم و نیست در جهان بکنند، باید خویشتن را آفرینندهٔ رویدادها و پدیدههای جهان ما بشمار آورند. بشر بهجای اینکه خود را در زینه بستی و خواری قرار داده و همه توانش را به یک موجود معدوم نسبت دهد، باید در پایگاه یک موجود توانمند و فرارون فروغمندی پیدا کند و آنچه را که از خدای پنداری و نیست در جهان انتظار دارد، خود بیافریند.

در نیمهٔ نخست سدهٔ بیستم، «رودلف اشتینر» Rudolf Steiner ( (۱۸۹۱–۱۹۲۹) اتریشی، بنیانگزار فلسفهٔ اجتماعی که بهشدت زیر تأثیر فلسفهٔ (۱۹۲۵–۱۸۱۱) اتریشی، بنیانگزار فلسفهٔ اجتماعی که بهشدت زیر تأثیر فلسفهٔ «گوته» قرار گرفته بود، در سال ۱۹۱۳ نوآور اندیشهٔ جدیدی شد که آنرا Anthroposophy نامید. «اشتینر» باور داشت، انسان دارای نیروی مغزی پویائی است که از حواس او جدا و مستقل است و با بهره گیری از این نیروی اندیشه گری میتواند به حقیقت غائی دست یابد. «اشتینر» بر پایهٔ تئوری اندیشه گری میتواند به حقیقت غائی دست یابد. «اشتینر» بر پایهٔ تئوری راه خرافه خواهی و بیموده پرستی به کار برد، باید آنها را در راه برترسازی زندگی خود ویژگی دهد.

«موریس مرلی پونتی» Maurice Merlea-Ponty (۱۹۰۰–۱۹۰۸) از مشهورترین و مهمترین فلاسفهٔ فرانسوی اکزیستانسیالیست پس از جنگ دوم جهانی اظهار داشت، هنگامی که بشر به وجود خدا قائل می شود، لزومی ندارد با هوش و اندیشهٔ خود، در جهت کشف نادانیهای خود گام بردارد، زیرا زمانی که انسان خدا را در اندیشه گری خود وارد می کند، خدا خود از پیش نیروی

تئوری خدا و تحوّلات آن در دورههای گوناگون

هوش و اندیشهٔ او را نابود می سازد. چون بشر همیشه خدا را نهاد تکامل می داند، از اینرو هنگامی که انسان به خدا معتقد می شود، دیگر اندیشهٔ رسیدن به تکامل در سر او راه نمی یابد.

«آلبرت کامو» (۱۹۱۰–۱۹۱۳) ، می گوید ، انسان هنگامی می تواند زندگی خود را برتر و فرارون سازد که نیروهای انسانی اش را به جای تلف کردن در راه پرستش یک خدای پنداری، در راه بهسازی زندگی افراد همنوعش به کار گیرد . با توجّه به اینکه بشر در زمانهای پیشین، خدا را حلّ کنندهٔ تمام مسائل و مشکلات زندگی خود فرض می کرده، از اینرو خود را از رشد فکری و پیشرفت فردی و اجتماعی برای روبرو شدن بامشکلاتش بازداشته، ولی با پشت سر گذاشتن اندیشهٔ خرافی و پنداری وجود خدائی که حتّی بدون ارادهٔ او برگی از درخت به زمین نمی افتد<sup>۷۰</sup> و بدون خواست او هیچ مشکلی حلّ نمی شود، زمان آن فرا رسیده است که انسان نیروهای شگرف فکری و نیز عامل کُنداگر خردش را در جهت بهسازی زندگی خود و همنوعانش به کار برد.

«ژان پل سارتر» (۱۹۸۰ ۱۹۸۰)، بنیانگزار مکتب فکری اکزیستانسیالیسم فرانسه اظهار داشت، تئوری پنداری خدا، سوراخی در هوش و ذهنیت انسان ایجاد میکند و او را لحظهای بهخود وانمی گذارد. «ژان پل سارتر» تا آن اندازه پای خود را در روشن بینی بالا می گذارد که پافشاری میکند، حتّی اگر بهفرض محال، خدائی نیز در دنیا وجود داشته باشد، باید وجود او را نادیده گرفت تا به کار خود مشغول باشد. زیرا، تئوری وجود خدا، همیشه سبب خفقان اندیشهٔ آزاد بوده است. مذهبهای سنّتی همیشه گفتهاند، انسان هنگامی بهتکامل راستین دست خواهد یافت که بهخدا ایمان داشته و خود را با بهتکامل راستین دست خواهد یافت که بهخدا ایمان داشته و خود را با خواستهای او همگام سازد، درحالیکه بهراستی باید گفت، تکامل انسان در جداسازی خود از موجود خیائی خدائی است که پیوسته هدفش بازداشتن انسان

۲۰ به آیهٔ ۵۹ سورهٔ انعام، کناب قر آن نگاه فرمانید.

جنبش مرگ خدا در سالهای دههٔ ۱۹٦۰، گروهی از دانشمندان رادیکال الهیات مسیحی در امریکا که بیشتر آنها پروتستان بودند، در بارهٔ اعتقاد به دین و خدا به ابراز اندیشهٔ جدیدی پرداختند که از هر جهت نو وانقلابی بود و سروصدای بسیاری در امریکا و سایر کشورهای مسیحی به وجود آورد. نکتهٔ بسیار مهمی که این مکتب تازهٔ مذهبی که به نام «جنبش مرگ خدا» مشهور شده است، در میان سایر عقاید خود ابراز داشته، آنست که در دنیای حاضر عقیده به وجود خدا غیر ممکن و بیهوده و بیمعنی بوده و بهزیستی و کامیابی بشر را باید در دنیای اندیشه گری غیر مذهبی جستجو کرد.

یکی از مشهورترین دانشمندان مکتب «جنبش مرگ خدا،» «توماس آلتیزر،»<sup>۸۸</sup> از دانشمندان المیات پروتستان است که آشکارا می گوید، خدائی که ادیان موسویّت، مسیحیّت و اسلام از آن سخن راندهاند، در هنگام بهصلیب کشیدن عیسی مسیح، مرده است و ما از آن پس در یک دنیای بی خدا زندگی می کنیم.

یکی دیگر از دانشمندان دانش المهیّات مسیحی بهنام «پاول ون بارن» Paul Van Buren، میگوید؛ ارزش وجودی خدا، از مفہوم لغوی آن بالاتر نمیرود، زیرا در دنیای ما بمپیچوجه نمیتوان وجود چنین عاملی را بهاثبات رسانید.

«ویلیام هامیلتون» William Hamilton ، از دانشمندان برجستهٔ مکتب بادشده نیز می گوید ،عقیده بهنبود وجود خدا، به بشر امکان خواهد داد

۲۰ Thomas J.J. Altizer ، شمار بیست و سه جلد کتاب در بارهٔ المیآت، تئوری حدا و غیره بهرشتهٔ نگارش درآورده است. کتابی که او بهانفاق «ویلیام هامیلنون» بهشوح زیر در بارهٔ «مرگ خدا» بهرشتهٔ تگارش درآورده، بسیار مشهور است:

Thomas J. J. Altizer and William Hamilton, Radical Theology and the Death of God (New York: The Bobbs-Merrill Company, Inc., 1966).

تئوری خدا و تحولات آن در دوره های گوناگون ۲۹

که نسبت به انجام امور خود مسئولیت احساس کرده، دنیانی را که باید عمر خود را در آن بسر آورد، دوست داشته و در بهبودی آن بکوشد و از احساس واهی وابستگی به وجود یک نیروی موهوم به نام خدا در آسمان و نیز بیروی از عیسی مسیح به عنوان مُدل زندگی خود دست بردارد.

«گابریل وهانیان» Gabriel Vahanian ، یکی از کالونیستهای مسیحی نیز که از عقاید رادیکال مذهبی بهرهای نداشت، اظهار داشت که «مرگ خدا،» هم یک پدیدهٔ مذهبی و هم یک رویداد فرهنگی است. زیرا عقاید و آموزشهای افسانهای مسیحیها، دیگر در دنیای جدید علمی موجود، خریداری ندارد. «هامیلتون» افزوده است که بشر باید پندارهای اشتباهی را که فرهنگ مسیحیت برایش بهوجود آورده، بهزبالهدانی خرافات مذهبی واژگون سازد و باورهای متافیزیکیاش را از عقیده بهوجود خدا پاک کند و بدینوسیله بهارزشهای انسانی خود فرمندی بیشتر و والاتری ببخشد.

در سال ۱۹۸۹، پروفسور «رونالد اینگل هارت»<sup>۲۱</sup> استاد علوم سیاسی دانشگاه میشیگان در کتابی که زیر فرنام فر اگشت فرهنگی در جوامع پیشرفته صنعتی، بهرشتهٔ نگارش درآورد، نتیجه گرفت که وابستگی مردم بهدولتهای خود، در بسیاری از کشورهای صنعتی جهان، جانشین عقیده و ایمان آنها نسبت بهوجود خدا شده است. «اینگل هارت» پژوهشهای خود را بر پایهٔ این عقیده که انسان بهسبب احساس عدم امنیّت بهوجود خدا و باورهای دینی و متافیزیکی دل می بندد، انجام داده بود.

«اینگل هارت،» در مدّت هیجده سال پژوهش در بارهٔ عقیده و ایمان متافیزیکی مردم، با صدها نفر در بیش از بیست کشور جنهان، گفتگو بعمل آورد و در نتیجهٔ پژوهشهای خود به این نتیجه رسید که اگرچه هنوز اکثریّت قابل توجّهی از افراد بشر بهوجود خدا ایمان دارند، با این وجود شمار آنهانی

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ronald Inglehart, Cultural Shift in Advanced Industrial Society (Princeton: Princeton University Press, 1989).

که روز بهروز اایمان خود را نسبت به خدا از دست میدهند، در حال فزونی است.

«اینگل هارت» باور دارد، دلیل افزونی شمار آنهائی که عقیده و ایمان خود را نسبت به خدا از دست می دهند، آنست که بسیاری از حکومتهای جهان، به ویژه حکومتهای اروپائی، روز به روز در تأمین امنیت اقتصادی مردم، ایجاد رفاه و آسایش و بهداشت وفرهنگ رایگان برای آنها، گامهای تازهای برمیدارند و این اقدامات سبب شده است که مردم به حکومتهای خود وابستگی بیشتری پیدا کنند و هراندازه که وابستگی مردم نسبت به حکومتهای خود فزونی می یابد، از درجهٔ عقیده و ایمان آنها نسبت به خدا کاهش می یابد، بهمین مناصبت، در کشورهائی که حکومت، مردم را زیر چتر جمایت خود قرار داده، مانند کشورهای دانمارک، فرانسه، ژاپن ، سوئد، آلمان ایمان و عقیدهٔ خود را نسبت به خدا از دست دادهاند. ولی، در کشورهائی که حکومت ماند کشورهای دانمارک، فرانسه، ژاپن ، سوئد، آلمان میمان و عقیدهٔ خود را نسبت به خدا از دست دادهاند. ولی، در کشورهائی که ایمان و عقیدهٔ خود را نسبت به خدا از دست دادهاند. ولی، در کشورهائی که حکومت در تأمین رواه و آسایش مردم، گام مهمی برنداشته، مانند کشورهای امریکا، ایرلند، افریقای جنوبی و مکزیک، ایمان مردم به خدا همچنان

نکتهٔ جالب در پژوهشهای «اینگل هارت،» تفاوت مهمی است که بین گرایش ساده بهوجود خدا و عقیده بهدین و مذهب وجود دارد. نتیجه پژوهشهای دانشمند نامبرده نشان میدهد، درحالیکه ۲۰ در صد ژاپنیها بهوجود خدا عقیده دارند، ولی تنها ۲۵ در صد آنها مذهبی هستند. همچنین اگرچه امریکا از نظر اقتصادی توانمندترین کشور جهان بشمار میرود، ولی چون حکومت این کشور موفق بهتأمین امنیت اقتصادی مردم نشده، ازاینرو ایمان مردم نسبت به حدا هنوز توانمند باقی مانده است.

کوششهای روشنگرانهٔ دانشمندان و اندیشمندان بالا سبب شده است که اکتون، یعنی در دههٔ پایانی سدهٔ بیستم، بشر احساس کند که پندار خرافی

٩.

تثوری خدا و تحوّلات آن در دوره های گوناگون

وجود خدا نه تنها غیر لازم، بلکه برای پیشرفت و بهسازی زندگی بشر زیان آور نیز می باشد. " در زمان ما این عقیده بهخوبی احساس می شود که اگر خدا بهراستی هنوز نمرده است، ولی عمر زیادی نیزدر پیش ندارد. در این زمان بمخوبی می توان دریافت که عصر خرد و منطق جانشین دورهٔ خرافات و سنگاش می شود و به تدریج دکانهای پر سود مذهب فروشانی که سده ها، توده های مردم را با نیروهای نادیدنی متافیزیکی افسون می کردند، رونق و توان خود را از دست می دهند. بدیهی است که هنوز سوداگران دینی برای نجات پیشه های پر سود خود، دست از کوشش باز نداشته اند، ولی بدیهی است که پیشرفت و افق آزاداندیشی بشر و بهروزی او تابان و شکوفا می شود. به امید آنکه در سده ای که در پیش داریم، اجتماعات انسانی از وجود گروهی زالو و انگل اجتماعی به نام روحانی، آخوند، کشیش و خاخام؟ خالی ومنزه گرده.

## دورنمای تئوری خدا در سدهٔ آینده (سده بیست و یکم)

در سالهای که دنیای ما به سده بیست و یکم میلادی نزدیک می شود، فراگشت باورهای خرافی به عوامل متافیزیکی و به ویژه خدائی که انسان او را برای آن می آفریند که ترمز اندیشه ها و اعمال سازنده اش بوده و از بالای زمین مراقب اعمال و کردار بندگانش باشد، به افق خرد پذیر و پویانری تبدیل می گردد. در سده های نوزدهم و بیستم به موازات پیشرفت دانش و تکنولوژی، فلاسفه و دانشمندان کوشش کردند، به مغزهای افسون شدهٔ افراد بشر، نور منطق و خرد بتابند، ولی نیروهای ارتجاعی مذهبی، مانع شکوفیدن اقدامات بشردوستانه آنها شدند. خوشبختانه، در سالهای پایانی سدهٔ حاضر، آزاداندیشی و برگشتگی از باورهای خرافی مذهبی دیگر آئین گروه ناچیزی از دانشوران و بینشمندان جهان نیست، بلکه وارستگی انسان از واپسگرائی ذهنی بوسیله باورهای

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Karen Armstrong, A History of God (New York: Alfred A. Knopf, 1993), p. 345.

متافیز یکی، همه گیری جمانی یافته است.

در سالهای پایانی دههٔ دوم سدهٔ بیستم، بر خلاف باورهای همگانی، رویداد انقلاب مارکسیستی در کشور شوروی و بهدنبان آن در کشورهای اروپای خاوری ضربهٔ کارسازی بهجنبش آزاداندیشی و رهانی افراد بشر از خرافات دینی وارد کرد. بدیهی است که همه فکر می کردند، امیراطوری کمونیسم، با پیروی از آموزشهای روشنگرانهٔ «مارکس» و «انگلس» در بارهٔ عقاید مذهبی و متافیزیکی، سبب روشن بینی مردم و دور کردن آنها از باورهای خرافی مذهبی خواهد شد، ولی برعکس، کمونیسم هم آزادی اندیشه گری را مهار کرد و هم غول فرونهاد خدا و مذهب را به گونه غیر مستقیم توانمند نمود. زیرا، مردم یک سوم از کشورهای جهان که زیر یوغ رژیمهای کمونیستی بسر می بردند، نگهداری باورهای مذهبی را به عنوان یکی از راههای غیر مستقیم و آرام مبارزه با رژیمهای کمونیستی به کار گرفتند و کشورهای غربی نیز که خود را در برا بر تبلیغات رژیمهای کمونیستی که روزبهروز بالهایشان را بر نقاط بیشتری از تبلیغات رژیمهای مذهبی دانتوان دیدند، بهتوانمند کردن باورهای مذهبی و تبلیغات رژیمهای مونیستی که روزبهروز بالهایشان را بر نقاط بیشتری از تبلیغات رژیمهای می گشودند، ناتوان دیدند، بهتوانمند کردن باورهای مذهبی و

دلیل گرایش مردم در کشورهای کمونیستی بهعقاید دینی آن بود که رژیمهای کمونیستی، هدف سیاست خارجی خود را همبستگی کارگران و زحمتکشان سراسر جهان اعلام می کردند، ولی چوں کشورهای سرمایه داری غربی برای سیاست خارجی خود در برابر رژیمهای کمونیستی، دارای ایدئولوژی ویژه ای نبودند، ازاینرو مذهب را هدف سیاست خارجی خود قرار داده و بهتوانمند کردن آن مشغول شدند و ازاینرو بر خلاف آنچه که همه پندار می کردند، کمونیسم از یک سو سبب توانمند کردن مذهب چه در کشورهای مردم را قربانی زنده ماندن خود نمود، ولی ، با توجه به ینکه در آستانهٔ سدهٔ نو، با فروپاشی رژیمهای کمونیستی، دیگر کشورهای غربی از عوامفریبی بوسیلهٔ تبلیغ نیروهای متافیزیکی خدا و مذهب دست برد شتهاند، در این روزها

تنوری خدا و تحوّلات آن در دورههای گوناگون

كليساها، كنيسهها و مساجد، جذبة پيشين خود را از دست دادهاند.

بهویژه نکتهٔ شایان توجهٔ در این بحث، رویداد شومی بود که در سال ۱۳۵۷ خورشیدی در ایران بهوقوع پیوست. در پایان دههٔ سالهای ۱۹۷۰ میلادی که آخوند روحالله خمینی با نیرنگهائی که همیشه یار جدائیناپذیر مذهب نمایان بوده، انقلاب مردمی ایران را به قتنهٔ اسلامی تبدیل کرد و آخوندها و روضه خوانها در ایران قدرت حکومت را به دست گرفتند، همه فکر می کردند که ایجاد حکومت اسلامی در ایران، دست کم در کشورهای خلیج قارس، سبب توانمندی و گسترش اسلام خواهد شد؛ بر اثر این رویداد، تازشهای جدیدی به کشورهای غیر مسلمان وارد خواهد آمد و در نتیجه اسلام در به گونه ای که شاهد بوده ایم، فجایع و جنایات شرم آوری که گروه آخوند و ملا دنیا پیروزیهای چشمگیر و بدون سابقهای به دست خواهد آورد. ولی، به گونه ای که شاهد بوده ایم، فجایع و جنایات شرم آوری که گروه آخوند و ملا در ایران به بهانهٔ اجرای اصول و موازین اسلامی مرتکب شدند، چهرهٔ راستین و زشت اسلام را به خوبی آشکار کرد و نه تنها سبب شد که گروه بیشماری از مردم ایران باورهای خود را نسبت به آئین خرافی دین اسلام از دست بدهند،

چه بسا اگر این رویداد ویرانگر تاریخی در سال ۱۹۷۹ در ایران آزمایش نمی شد، کردم شوم و مرگ آور یک رژیم مذهبی در سال ۱۹۹۰ در کشور الجزایر جا خوش می کرد. ولی، نابکاریها و ناانسانیهای انگلهای مفتخور مذهبی آخوند و ملآ در ایران به مردم الجزایر پند تاریخی بزرگ و آموزنده ای داد و سبب شد که این کشور از فتنه مذهبیون عوامفریب مصون بماند و از این پروای ویرانگر و مرگ آور تاریخی جان سالم بدر ببرد.

سالها بود که جرگههای مسیحی و موسوی پولهای کلاتی برای بیاعتبار کردن اسلام هزینه میکردند، ونی جنبش واپسگرای روحالله خمینی و دارودسته و جانشینانش در ایران که موفق بهتشکیل رژیم اوباشگری (Ochlocracy) در این کشور شدند، این هدف زرین را برای باورد<sup>ز</sup>ران ادیان موسوی و مسیحی به آسانی و ارزانی بهفرجام رسانیدند.

امواج پر فشار پیشرفت دانش ، تکنولوژی و تمدّن دیگر به انسان سدهٔ بیست و یکم اجازه نخواهد داد که بنده و دنباله روی افسونهای گروهی انگلهای مذهبی نمای اجتماعی باشد و بدون تردید تابش فروزان دانش و تکنولوژی، یخهای نادانیها و خرافات را در این سده آب خواهد کرد و انسان را از چنگ خدائی که سوداگران مذهبی او را برای تأمین منافع خود آفریده اند، نجات خواهد داد.

رهانی از دست خدای بیکاره و منفی گرائی که وظیفه اش سانسور اندیشه و کنترل اعمال ورفتار انسان در جهت جاهطلبیهای خود می باشد و تا کنون الحظه ای او را به خود وانگذاشته، بشر قرن بیست و یکم را قادر خواهد کرد، وقت و نیروی خود را به جای پرستش موجودات پنداری و خیالی، در راه پیشرفت و بهسازی زندگی خود و همنوعانش بارور و پویا سازد. بشر تا کنون بیکار نشسته است تا خدا برایش فکر کند، تصمیم بگیرد و زندگی بسازد و بیشتر اوقات، حتی مصیبتها و بلایای زندگی خود را اراده و خواست خدا بیشتر اوقات، حتی مصیبتها و بلایای زندگی خود را اراده و خواست خدا پیوسته در برزخ و پسگرائی در بند نگهداشته، جدا کند و با بهره گیری از پیوسته در برزخ و پسگرائی در بند نگهداشته، جدا کند و با بهره گیری از هوش و درایت بیانتهای خود، زندگی و بهین و شکوفا سازد.

باتوجه به به بعضولات خردگرائی که در دهههای اخیر در ادیان موسوی و مسیحی به عمل آمده، می توان گفت که تنوری خداشناسی و دین گرائی در اسلام خرافی تر و جزمی تر از سایر ادیان سامی باقی مانده است. زیرا فلاسفهٔ ادیان موسویت و مسیحیت؛ دین، دانش، دولت و خرد را از یکدیگر تجزیه کرده و برای هر یک رشتهٔ مستقلّی به وجود آورده اند؛ ولی در اسلام، دین، دولت، دانش، روانشناسی، برهان و خرد همه از ویژگی های یک سکّه دورو یکی هستند. اسلام، مغز مسلمانان را سنگی می سازد و بریایهٔ آیه ۵۹ سورهٔ انعام به او می آموزد که هیچ علم و عاملی وجود ندارد که در قرآن نیامده باشد. در اسلام به جای اینکه انسان «خود آگاهانه» زندگی کند، روزگار خود را

تئوري خدا و تحولات آن در دورههاي گوناگون

«خدا آگاهانه» بسر میبرد. به عبارت دیگر، فرد مسلمان خود را از تمام سرمایه او استعدادهای انسانی بی بهره تصوّر میکند و تمام جنبش ها و رویدادهای زندگی خود را ناشی از اراده و خواست اللّهی مستبد، قاهر، جَبَار، منتقم، قهّار و مکّار میداند. فرد مسلمان باور دارد که سرنوشتش بوسیلهٔ الّله بازدارنده (مانع) و خوارکننده (خافض)، از بیش نوشته شده و از اینرو، باید پیوسته در انتظار پیش آمد آنچه که از بیش در سرنوشتش وارد شده، ساکت و بدون جنبش و حتّی بدون اراده باقی بماند. فرد مسلمان بدین ترتیب، بهره گیری از موهبتهای مغزی و آزاداندیشی برای بهسازی زندگی انسان را افسانههای گهراه کننده ای میداند که بوسیلهٔ دشمنان اسلام اختراع شده است.

برپایهٔ فرنودهای بالا، اسلام در تاریخ یکهزار و چهارصد سالهٔ خود، بجز در چند مورد جزئی از هر فراگشت مثبتی محروم و خانی مانده است. برای مثال، در آغاز سدهٔ دوم هجری، فرقهٔ معتزله<sup>۳</sup> برای نخستین بار کوشش کردند، عامل «خرد» را وارد جُستارهای فقه اسلامی بکنند و رابطه بین خدا و افراد بشر را برپایهٔ «خرد» توجیه نمایند، فرقهٔ معتزله همچنین باور داشتند که کتاب قرآن بوسیلهٔ محمد بن عبدالله نوشته شده و وحی و فرتاب الهی نیست، ولی فرقهٔ اشعریَه<sup>۳۲</sup> که در برا برآنها قرار داشتند، اظهار عقیده کردند که قدرت لایتناهی و بالای پندار «الله» بوسیلهٔ «خرد» قابل توجیه نیست و انسان باید برپایهٔ آموزشهای سنتی «الله» را مهساز زندگی و حتّی الهام گر اندیشه گری خود بداند.

بدین ترتیب می بینیم که اگر هم فرقه ای در اسلام پدید آمده و خواسته است در بارهٔ وجود افسانه ای و پنداری موجود خطرناک، مضر و مرموزی چون «الله» و اصول و احکام نابخردانهٔ کتاب قرآن روشنگری کند، تنها در بارهٔ روبنا و رنگریزی ظاهری اصول اسلام به بحث برداخته و به زیربنای زشت نهاد و

۲۰ بهزیرنویسهای شماره ۱ و ۳ صفحههای ۳۰۶ و ۳۰۵ همین کتاب نگاه فرمایید. ۲۲ بهزیرنویسهای شماره ۱ و ۳ صفحههای ۳۰۶ و ۳۰۵ همین کتاب نگاه فرما د.د.

کاوک آن دست نیازیده و در نتیجه تئوری «الله» از آغاز اسلام تا زمان حال، به عنوان یک موجود مرموز و نامرئی که برپایهٔ آیه ۲۵۳ سوره بقره، آیه ۵۹ سوره فرقان، آیه ۲۸ سوره کهف، آیه ۴۱ سوره طه، آیه ۷۵ سوره ص، آیه ۱۴ سوره مانده، آیه ۱۰ سوره فتح و آیه ۲۷ سوره رحمن؛ دارای گوش و چشم و بینی و دست و پا می باشد، دست نخورده باقی مانده است.

فلاسفة اسلامی نیز اندیشه های فلسفی خود را در چارچوب اصول و احکام خشک و جزمی کتاب قرآن در بند کردند و با ذهنی بسته و دیدی که به چگونگی اندیشه گری اعراب سده هفتم میلادی شبه جزیره عربستان گره خورده بود، به شرح اندیشه های فلسفی خود پرداختند. برای مثال، ابو حامد غزالی که نخستین کسی است که در اسلام عنوان «حجّتالاسلام» گرفته، در کتاب زوال فلسفه می نویسد، فلسفه به سه علّت مخالف اصول قرآن است: اوّل معاد، دوم تقدیر و سرنوشت و سوّم روز قیامت.

اندیشهها و باورهای درست همیشه باردار پدیدههای پیشرو، ولی عقاید پوچ و نادرست پیوسته نازا بوده و سبب وا پسگرائی و دست کم ماندگی افکار و اندیشههای پویای انسان میشوند. باورها و معتقدات درست، پیوسته با شتا بی پوینده راه خود را بعسوی شکوفائی می گشایند و سبب زایش افکار و عقاید و روشهای نو و مفید می گردند، ولی اندیشههای بیهوده و خرافی بدون اینکه توان مرکت و جنبش پیشرو داشته باشند، در پایگاه زایش خود سنگی و مانده میشوند. هنگامی که «نیوتون» قانون جاذبهٔ زمین را با افتادن سیبی از درخت بر روی زمین کشف کرد، نوآوری او تنها به حرکت یادشده و یا حتّی مدار کره ماه پایان نیافت، بلکه نوآوری او تنها به حرکت یادشده و یا حتّی مدار کره ماه پایان نیافت، بلکه نوآوری اندیشه او در تمام جمهان هستی اثر گذاشت و بعدها بر پایهٔ کشف او، ستارهشناسان موفّق به کشف وجود و حرکات ستارگان پیشین «کپلر» و «کوپرنیک» یاری جسته بود. اگر «کوپرنیک» رساله خود پیشین «کپلر» و «کوپرنیک» یاری جسته بود. اگر «کوپرنیک» رساله خود و هرگاه «کپلر» به محاسبهٔ دقیق حرکات بیضیمانند سیارات نیرداخته بود، تئوری خدا و نحولات آن در دوره های گوناگون ۲۷

«نیوتون» هیچگاه موفّق نمیشد، بین حرکات سیّارهها و افتادن سیب از درخت تشابیهی بیابد.

زمانی که «ماکسول» Maxwell به این عقیده رسید که نور قابل مشاهده یک ارتعاش الکترومغناطیسی است، به این اندیشه افتاد که ممکن است ارتعاشات دیگری نیز وجود داشته باشد که قابل مشاهده تبوده و دارای فرکانسهای زیادتر و یا کمتری از نور قابل مشاهده باشند. این اندیشه سبب زایش فرکانس پائین امواج رادیوئی و بعدها فرکانس بالاتر اشعّهٔ x شد.

دانشمندان و یژوهشگران بین رشتههای علمی و رشتههای کاذب علمی تفاوت می گذارند. برای مثال، دانش پیشرفنهٔ امروز، اثرو نقش حرکت سیارهها در زندگی روزمر، بشر (Astrology) را علم کاذب میداند. زیرا اثر وضع قرار گرفتن سیاردها در سرنوشت افراد بشر را با هیچ اندیشهای که دارای ذرّهای حقیقت فیزیکی و منطقی باشد، نمیتوان توجیه کرد، چه رسد بهآنکه یک بشر ریاکار و فریبگری برای تأمین سودهای شخصیاش بهخود عنوان پیامبری ببندد و ادَّعا کند بوسیله یک موجود خیالی بهنام فرشته جبرئیل با آسمانی که بهقول دروغین او سرنوشت انسان از پیش در آنجا ساخته میشود، در تماس بوده و جبرئیل از فول اللُّمي كه در طبقه هفتم آسمان نشسته، برای افراد بشر دستور دین و زندگی صادر میکند. همچنین عقیدهٔ خرافی وجود موجودات غیرقابل مشاهدهای مانند جنّ، روح، فرشته و غیره همه باورهای بیخرکت، مرده و سنگی شدهای هستند که نه تنبها هیچ علم و منطقی تا کنون بهچنین عقاید پوچ و بی پا یه ای صحّه تگذاشته، بلکه اثر این عقابد خرافی تنبها بازداری اندیشه از جنبشها و حرکتهای بویا و بیشرو می باشد. ایهمین دلیل است که اگرچه بیشتر کشورهای اسلامی جنهان دارای ثروتمندترین سرزمینهای دنیا هستند، با این وجود همیشه در ژرفنای فقر معنوی و مادّی، ماندگی ذهنی و ناتوانی روانی بسر بردهاند. مهمترین فرنود این امر آنست که اسلام از لحظهای که انسان از زهدان مادر یا به پهنه وجود می گذارد تا زمانی که به گور میرود، برای جزئیّات زندگی او قاعده و قانون مقرّر کرده و هرگونه نوآوری و اند بشه گری در بارهٔ

## اللّـــه اكبر

٦٨.

اصول و موازین سنّتی دینی را بدعت و کفر میشمارد و ازاینرو فرد مسلمان باید عمری را با ذهنی بسته، شعوری خفته و خردی شرطی شده، بسر آرد تا عنوان مسلمانیاش دست نخورده باقی بماند.

بخش دوم

((الله)) در اسلام

مذهب مجموعهای از خرافاتی است که ما را از استعدادهای مغزی و نیروهای خرد و درایت خالی میکند.

Salamon Reinach

٦٩

## فصل چہارم

## «الله» بت پرستان و «الله» مسلمانان

مهدى اخوان ثالث خراساني

واژهٔ «الله» در بارهٔ ریشه یابی واژهٔ «الله» تاریخنویسان و اسلام شناسان به بحث های بی پایانی دست زده و رویبهمرفته شمار بیست عقیده در بارهٔ ریشهٔ واژهٔ «الله» در نوشته های آنها به چشم می خورد . در بخش های گوناگون این کتاب به شرح

٧١

برخی از این جستارها خواهیم پرداخت. مهمترین نظری که در بارهٔ ریشهٔ واژهٔ «الله» ذکر شده، آنست که «الله» وجه وصفی مجهول واژهٔ «ایلاهو» به معنی « پرستش کردن» می باشد. بیضاوی، فیروزآ بادی و زمخشری، هر یک در بارهٔ بیست عقیدهٔ یادشده در نوشته های خود به شرح توضیحات جامعی دست زده اند. « بیضاوی» می نویسد، واژهٔ «الله» از ریشهٔ «ایلاها» که معنی «در شگفت بودن» می دهد، مشتق شده است. زیرا، هنگامی که معز انسان در بارهٔ وجود ذات الهی به اندیشه می پردازد، دچار شگفتی می شود. در زبان فارسی و هندی، برابر واژهٔ «الله» کلمهٔ «خدا» می باشد. دئیل گزینش این واژه برای «الله» آنست که «خدا» از واژهٔ «خود» گرفته می شود و واژهٔ «خدا» مفهوم وجود ذاتی را می دهد که خود به خود وجود دارد.

بدیمهی است که برخی از کارشناسان المیآت اسلامی، ریشه یابی واژه «الله» را کفر میدانند. زیرا باور دارند که چون «الله» از وجود دیگری زاییده نشده، از اینرو نام ابدی او پیش از آفرینش جهان وجود داشته و هر یک از حروف آن دارای مفهوم مرموزی است که نمیتواند از ریشهای مشتق شده باشد. کارشناسان یادشده باور دارند، نام «الله» برای نخستین بار بهمحمد بن عبدالله وحی شد و او از سوی «الله» مأمور گردید که نام ویرا بهتازیهای عربستان ابلاغ کند.

ولی برخلاف عقیده بالا، تمام نوشتارهای تاریخی بدون هیچ تردیدی نشان میدهند که تازینهای مشرک عربستان پیش از ظهور محمد، واژه «الله» را برای بتهای بزرگ خود به کار می بردند و حتّی برای آن فروزه یگانگی قایل بودند. سوابق تاریخی پیش از ظهور محمد نشان میدهد. هر زمانی که بت پرستان عربستان، خدایی برای خود میساختند، نام آنرا «ایلاه»

اعبداله می عمر البیضاوی، انورالنتر بل و اسرارالناویل (قاهره ۱۳۹۴ (۱۹۲۹))، صفحههای ۵ و ٦. ۲۱ بوطاهر مجدالدّین محمد بن بعقوب فیروزآ بادی،قاموس المحیط. ۳جارالله ابوالقاسم محمود بن عمر خوارزمی زمخشری،الکشاف می نفسیرالقر آن.

الله بت برستان و الله مسلمانان

می گذاشتند و این واژه سپس به «الله» که کوتاه شده واژه «ال ایلاه» می باشد، تبدیل شده است. تازیهای مشرک عربستان، واژه «الله» را برای بزرگترین خدای پرستشگاههای خود به کار می بردند. در خانه کعبه بیش از شمار سیصدوشصت بت وجود داشت که بزرگترین آنها «الله» نامیده می شد. هرودوت (۲۸٦–۲۲۰ پیش از میلاد) می نویسد، در زمان او تازیهای عربستان دو بت بزرگ داشتند که یکی «اوروتال» و دیگری «ال ایلات» نامیده می شدند. واژه «اوروتال» بدون تردید، شکل درهم ریخته «الله تعالی» به معنی «خدای متعال» بوده که در فرهنگ مذهبی مسلمانان مورد استعمال فراوان دارد و دومی همان «اللات» می باشد که کتاب قرآن از آن به عنوان بت مشرکین نام برده است.

«الله» در عربستان پیش از ظهور اسلام نوشتارهای تاریخی نویسندگان عرب در زمان جاهلیت تردیدی باقی نمی گذارند که پیش از ظهور محمد و اسلام، تازینها بهوجود خدایی به نام «الله» اعتقاد داشتند و او را می پرستیدند و ازاینرو اللّهی که محمد در قرآن اختراع کرد و آنرا خدای اسلام نامید، همان ادامه وجود «الله» بت پرستان عربستان پیش از ظهور اسلام بوده است.

دو تن از شعرای مشرک عربستان، به نامهای «نبیگه» و «نبید» هر دو واژه «الله» را به عنوان «خدای بزرگ» به کرات در اشعار خود ذکر کرده اند. «نبیگه» که پیش از زمان هجرت درگذشته است، در یکی از اشعار خود می گوید: «الله به آنها مهرو محبّت ویژه ای کرده، ولی خدایان دیگر چنین کاری انجام نداده اند. پناهگاه آنها وجود خدا «ال ایلاه» و مذهب آنها تواناست.»

<sup>4</sup> Lib: III, Cap viii.

ادیوان، شعر اول، بندهای ۲۳ و ۲۴،

«لبید» نیز در اشعار خود می گوید: «آنهایی که با سنگاندازی و یا تماشای پرندگان به انجام فرایض مذهبی می پردازند، از قدرت آفرینش (الله) آگاهی بایسته ندارند.» «لبید بن ربیعه» در یکی از اشعار خود می گوید: الا کُلِّ شَیئی ما خَلاالله باطل و کُلَ نعیم لامحاله زایل آگاه باشید که هر چیزی غیر از «الله» بیهوده و بی اساس است و تمام نعمتها هم زوال پذیر می باشند.<sup>۱</sup>

الشّهرستانی می گوید، برخی از تازینهای مشر ک عربستان بهتنوری خالق و خلقت عقیده داشتند، ولی در همان حال خدایان قلابی را نیز می پرستیدند و باور داشتند که خدایان یادشده، در دنیای دیگر بین آنها و «الله» شفاعت و میانجیگری خواهند کرد.<sup>۷</sup>

«این هشام» که یکی از شرح حال نویسان محمد بوده، آشکارا می نویسد، طایفه های «کنعانه» و «قریش» در هنگام انجام تشریفات مذهبی و ستایش «الله» پیش از ظهور اسلام، می گفتند: «ای (الله) ما برای ستایش تو آماده ایم. تو بجز صفت ترسناکت شریک و انبازی نداری. آن وجود ترسناکت و هرچه متعلق به اوست، نیز متعلّق به تو و در اختیار تو می باشد.»

و سرانجام، دلیل مهمتر از همه فرنودهایی که تا کنون در باره وجود «الله» پیش از ظهور محمد ذکر کردیم، آنست که صدها سال پیش از ظهور محمد و اسلام اختراعی او، خانه کعبه و یا معبد بت پرستان در مکّه، بوسیله تازیهای عربستان، «بیتالله» یعنی «خانه الله» نامیده میشد و نه «بتاللمه» که مفهوم «خانه بتها و یا خدایان» دارد.

انکته دیگری که نباید از نظر دور داشت، آنست که پیش از ظهور محمد و

ا من موضوع را Dr. St. Clair Tisdall در نشر له زیر نقل کرده و متون اشعار «نبیگه» و «لبید» هر دو را شرح داده است. Journal of the Victoria Institute, vol. XXV., p.149.

\*ابوالفتح محمد بن عبدالكريم شهرستاني افضل الدين صدر بركه اصفهامي، العلل والنّحل (تنهران: ١٣٣١).
ميدالملك اين هشام، زندگي محمد. ٢ جلد، تنظيم از بلاغ، (١٨٨٧). الله بت برسنان و الله مسلمانان

اسلام، در مکّه یک گروه اصلاحطلب مذهبی وجود داشت به نام «حنیف» که به یگانگی وجود «الله» اعتقاد داشت و همین گروه مذهبی بود که راه را برای ترویج سیاست مذهبی محمد در باره یگانگی وجود «الله» هموار کرد. بزرگترین دلیل این امر آیه ۷۷ سوره حجّ است که «دین حنیف» را ریشه و بنیاد «دین اسلام» می داند و خطاب به مؤمنان می گوید: «کیش شما، کیش پدرتان ابراهیم است که شما را (مسلمان) نام نهاد.»

با توجّه به اهمیّت زیادی که واژه «حنیف» و پیوند آن با کیش ابراهیم و دین اسلام دارد، بی مناسبت نیست، در این باره توضیح بیشتری داده شود. واژه «حنیف» در زبان عربی و نیز زبانهای عبری و سریانی به معنی «لَنگ» به کار می رفته و بعدها به شکل مجازی در باره افرادی که دین و آیین خود را ترک می کردند، به کار برده شده است. بنابراین می توان گفت که واژه «حنیف» نخست دارای مفهوم منفی و ناپسند بوده است. وامّا چگونگی تبدیل مفهوم منفی این واژه از «لَنگ» به معنی مثبت « یگانه پرست» به شرح زیر بوده است:

در ابتدای سدهٔ هفتم میلادی، یعنی کمی پیش از ظهور محمد و اسلام، گروهی از اعراب و بویژه چهار نفر از افراد برجستهٔ مکّه بهنامهای «ورقه،» «زید بن عمر،» «عبیدالله،» و «عثمان» از آیین اجدادی بت پرستی خود روی گردان شده و به گونهٔ سرّی با یکدیگر پیمان بستند، دین جدیدی که برپایه یکتاپرستی «الله» استوار باشد، بنیاد نهند. در زمانی که چهار نفر یادشده برای جامه عمل پوشانیدن به هدف خود، مشغول بررسی بودند، به برخی روایات سنّتی برخوردند که حاکی بود، ابراهیم نیای بزرگ قوم عرب، پرداخته بود و بهمین جهت، تازیهای آن زمان او را به عنوان یک فرد پرداخته بود و بهمین جهت، تازیهای آن زمان او را به عنوان یک فرد نفر برآن شدند که برای اجرای هدف خود، آیین یکتاپرستی (الله» یکتا نفر برآن شدند که برای اجرای هدف خود، آیین یکتاپرستی (الله»)

شدند .

٧٦.

هنگامی که اهالی سنّتی و کمپنه پرست مکّه که با هر گونه نوآوری در آیین مذهبی سنّتی خود مخالف بودند، در برا بر تبلیغات چهار نفر یادشده قرار گرفتند، با بهره برداری از مفهوم منفی «حنیف» که معنی نااستواری در دین میداد، آن چهار نفر را «حنیف» یعنی برگشته از دین خواندند و آنهارا از جامعۀ خود طرد کردند، ولی، آن چهار نفر انتساب فروزۀ «حنیف» را به خود و آیین جدید شان مناسب تشخیص دادند و به تبلیغ آیین جدید خود که پرستش وجود یگانه «الله» بود، پرداختند، از این زمان است که مفهوم واژۀ «حنیف» از مفهوم منفی پیشین خود که «لَنگ» و «نااستوار در دین» بود، به مقهوم مثبت « یگانه پرستی الله» تبدیل گردید.

هنگامی که افراد طایفه قریش در نتیجه رویداد بالا با چهار نفر مورد بحث، بەدشمنى وناسازگارى پرداختند، برجستەترىن فرد آن گروه كە «زید بنعمر» بود، به کوه «حرا» بناهنده شد. اباید توجه داشت که در مکّه رسم بود که اهالی این شهر، دستکم هر سال یکبار برای گوشهنشینی و پاکیزه کردن نفس و یا یک اقامت پیلاقی به کوه «حرا» می رفتند. تاریخنویسان عرب نوشتهاند، محمد بن عبدانله نیز در جمت وجود همین رسم، هر سال مدّت یکماه روزگار خود را در کوه «حرا» می گذرانید و در یکی از سالهای پیش از ادّعای پیامبری، هنگامی که بهکوه «حرا» رفته بود، با «زید بن عمر» که به گونهای که شرح داده شد، او نیز به سبب گریز از دشمنی اهالی مکّه به کوه «حرا» پناهنده شده بود، همنشین گردید. در این دیدار، محمد بن عبدالله و «زید بن عمر» در باره عقیده «حنیف» یعنی یکتا پرستی وجود «الله» با یکدیگر به گفتگو پرداختند و محمدبن عبدالله به«آیین» حنیف بسیار علاقمند شد و آنرا برای آیین خود پذیرفت و بعدها آنرا فروزهٔ اصلی دین اسلام قرار داد. «زید بن عمر» که براستی میتوان او را اینیانگزار عقیدهٔ یکتا پرستی «الله» در اسلام دانست، در سال ۲۰۷ میلادی، یعنی مدّت پنج سال پیش از اینکه محمد بن عبدالله ادعای پیامبری بکند، درگذشت، ولی

الله بت پرستان و الله مسلمانان

محمد عقیده و آیین او را برای دینی که ادّعا می کرد، جبرئیل از سوی «الله» به او وحی کرده است، گزینش کرد. بهمین جهت است که محمد بن عبدالله در آیه ۳۰ سوره رم که کمی پس از ادّعای پیامبری به وجود آورد، دین اسلام را «حنیف» به معنی یکتا پرستی «الله» خواند. این آیه می گوید: « پس رویت را برای دین حنیف راست گردان. آنست دینی که (الله) انسان را برای آن آفرید و آفرینش (الله) را تغییری نیست. آن است دین راست و درست.» از آن پس، آیه های بسیاری در قرآن به کرات از «ابراهیم» به نام «حنیف» نام می برد و بویژه آیه ها و سوره های زیر. به شدت تأکید می کنند که دین اسلام دارای صفت «حنیف» و آیین «ابراهیم» می باشد. آیه ها و سوره های یادشده عبارتند از: آیه ۱۲۱ سوره بقره، آیه های ۲۰ و ۸۸ سوره آل عمران، آیه ۱۲ سوره انعام، آیه ۱۲۲ سوره نحل، آیه ۵ سوره بینه، آیه ۱۰ سوره یونس و آیه ۳۲ سوره حجّ.

«نولدوکه،»<sup>4</sup> اسلامشناس شهیر آلمانی باور دارد که محمد در باره گزینش نامی برای «الله» در تردید بود و در ابتدا قصد داشت، نام «الرّحمان» را بهجای «الله» برای خداانتخاب کند، زیرا نام «رحمان» برای مشرکین عربستان بسیار آشنا بود و آنها آنرا برای بتهای خود به کار می بردند. «رحمان» بوسیله عبریها نیز مورد استفاده قرار می گرفت و کلیمیهای عربستان آنرا برای «خدا» به کار می بردند.<sup>4</sup> در آثار تاریخی مسیحیان در یمن که بوسیله ایم کار برده شده نیز نام «الله» پیش از ظهور محمد واسلام به کار برده شده است.

بزرگترین دلیل وجود «الله،» پیش از ظهور محمد و اسلام، آیههای خود قرآن است. در قرآن آیههائی وجود دارد که نشان میدهد اعراب دوره

<sup>\*</sup>Theodor Noldeke, *Geschichte des Qorans*, 2nd ed. revised by f. Schwally (Leipzig, 1908-38).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Encyclopedia Britanica, Ninth edition, vol. XVL, p.459.

اللسه أكبر

جاهلیّت، «الله» را خدای خود میشناختند و برای او چنان عظمت و توانی قایل بودند که محمد از سرسختی آنها در بذیرش اللّهی که او به آنها ارائه می کرد، به شگفت افتاده بود. بهمین دلیل محمد در آیه ٦١ سوره عنکبوت می گوید، اگر از آنها بیرسی چه کسی آسمانها و زمین را آفرید و خورشید و ماه را در اختیار خود گرفت، به یقین پاسخ خواهند داد، «الله.» پس روشن نیست که چرا اکنون آنها از حقیقت روی می گردانند. همچنین محمد در آیه ٦٣ سوره عنكبوت مي گويد، اگر از آنها بيرسي چه كسي باران را فرو می فرستد و زمین را پس از مرگ زنده می کند، پاسخ خواهند داد، «الله.» آیههای ۸۲ تا ۱۲ سورهٔ مؤمنون نیز می گوید، از آنها بپرس، زمین و آنچه در آن هست از آن چه کسی است؟ ابزودی پاسخ خواهند داد، «الله.» از آنبها پرسش کن، مالک همه چیز دنیا و پناه همه در این دنیا چه کسی است، پاسخ خواهند داد، «الله،» سپس محمد با شگفتی می گوید، پس چگونه است که در برابر چنین اعتقاد ژرفی که آنها بهعظمت «الله» دارند، یند نمی گیرند و خود را فریب میدهند.؟ بهمین ترتیب، قرآن در آیه ۳۱ سوره لقمان و آیه ۲۵ سوره عنکبوت میگوید، هنگامی که اعراب در دریا گرفتار موج و طوفان میشوند و یا هنگامی که سوار کشتی میشوند، تنها به«الله» پناه می برند و دین و ایمان خود را به او ویژگی می دهند. آیه ۳۸ سوره نحل و آیه ٤٠ سوره فاطر می گوید، اعراب سخت ترین سوگندها را به نام «الله» یاد می کردند.

مدلول آیدهای یادشدهٔ بالا نشان میدهد که مفهوم «الله» در قرآن و اسلام، یک پدیدهٔ نو و بدون سابقه نیست و در عصر جاهلیّت و پیش از ظهور محمد و اسلام نیز در فرهنگ معتقدات متافیزیکی اعراب، گسترش زیادی داشته است، ولی محمد وجود «الله» را یگانه کرد و او را بر تمام شئون زندگی فردی و اجتماعی این جهان و زندگی ابدی آن جهان حاکم نمود. به گونه ای که تمام امور زندگی انسان از هنگام زایش تا لحظهٔ مرگ در اختیار «الله» است و در آن جهان نیز بر سرنوشت انسان کنترل خودکامه دارد.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

الله بت پرستان و الله مسلمانان ۷۹

واقعیّت رهنمون میشود که «الله» قرآن و اسلام، حتّی برای مردم تازی پدیدهٔ جدیدی نبوده و محمد نام «الله» را از بتهای مشرکین سرزمین عربستان اقتباس کرده است.

نقش مذهب آنست که نفرت افراد بشر را نسبت به یکدیگر برانگیزاند. نه اینکه عشق و محبّت آنها را به یکدیگر جلب کند. Hannah Godwin

پیش از اینکه وارد بحث برا بریهای فرهنگ اسلام و فرهنگ تازیان بت پرست زمان جاهئیّت و قبل از ظهور محمد و اسلام شویم، بیمناسبت نیست، نخست واژهٔ «اسلام» را ریشه یابی کنیم-

کتاب فرآن و نوشته های مذهبی و نیز کتابهای فرهنگ لغت، واژهٔ «اسلام» را «تسلیم شدن» ترجمه کرده و برای «مسلم» مفهوم «تسلیم بودن» قایل شده اند. مسئمانان باور دارند که کلمهٔ «اسلام» دارای مفهوم و جنبهٔ الهی بوده و از آسمان نازل شده است. قرآن نیز بارها گفته است که مفهوم «اسلام» از پیش در کیش ابراهیم وجود داشته است. در حالی که این واژه در آغاز دارای مفهوم «دلیری وشجاعت» بوده و در بارهٔ بیابان نشینان سرگردانی به کار می رفته که در برابر سختی ها و ناراحتی های زندگی از خود مقاومت و بردباری ستایش انگیز نشان می داده و به خاطر منافع قبیلهٔ خود جان خویش را از دست

۸١

الله اكبر

میدادهاند. دکتر «براومن» یکی از دانشمندان خاورمیانه در کتاب خود مینویسد: «اسلام در آغاز یک واژهٔ غیردینی بود و در بارهٔ افرادی به کار میرفت که از خود شهامت و دلاوری نشان میدادند و در میدان جنگ جان می باختند.»

دکتر «جان اسمیت،» پژوهشگر دانشگاه هاروارد نیز مینویسد: «واژهٔ (اسلام،) بتدریج مفهوم خود را که عبارت از «دلیری و شجاعت» بود از دست داد و معنی «تسلیم» به خود گرفت.

کیش اسلام را براستی میتوان مجموعهای از آداب و رسوم فرهنگی و معتقدات و رفتار و منش تازینهایی که در قرن هفتم میلادی در سرزمین بیابانی عربستان زندگی میکردند، دانست تا یک رشته اصول و موازین اخلاقی و انسانی که هدفش تنزیه اندیشه های افراد بشرو ایجاد منشی برتر برای آنها می باشد. پرفسور «آگوستوس استرانگ» نوشته است: «اسلام همان مسلک بت پرستی تازینهای پیش از اسلام در شکل یکتا پرستی است.»

پژوهشگران غربی عقیده دارند، دلیل اینکه محمد هیچگاه درقر آن مقاهیم «الله،» «اسلام،» «مکه،» «جنّ،» «زیارت خانهٔ کعبه،» «خانهٔ کعبه» و غیره را شرح نداده، آن بوده است که وی تصوّر میکرده، هر کسی که قرآن را بخواند، مفاهیم یادشده را از آداب و رسوم معمول در عصر جاهلیّت و بت پرستی تازیها در مغز خود ذخیره دارد و ازاینرو دیگر لزومی بهشرح مفاهیم اصطلاحات یادشده وجود ندارد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Brawmann, The Spiritual Background of Early Islam, (Leiden: E. J. Brill, 1972).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jane Smith, An Historical and Semitic Study of the Term Islam as Seen in a Sequence of Quran Commentaties (University of Montana Press, for Harvard University Dissertations, 1970).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Augustus H. Strong, Systematic Theology (Valley Forge: Judson Press, 1976, reprinted), p. 186

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت بوستی ۸۳

مهمترین اصول و احکامی که در زمان جاهلیّت و پیش از ظهور محمد و اسلام در سرزمین عربستان جزء آداب و رسوم بت پرستان آن منطقه بود و سپس محمد آنها را وارد احکام قرآن و اصول دین اسلام نمود بهشرح زیر است:

نماز به کیفیّتی که امروز در اسلام مرسوم است، در دورهٔ جاهلیّت نیز بین تازیمها معمول بوده است. ولی چگونگی شرایط و تشریفات و آداب آن از آیین زرتشتیها اقتباس شده است. زرتشتیها در هر شبانه روز، پنج نوبت نماز برگزار می کنند. مسلمانان نیز در هر شبانه روز هفده رکعت نماز در پنج نوبت برگزار می کنند که عبارتست از: پیش از طلوع آفتاب، ظهر، عصر، پس از غروب آفتاب و عشاء. شیعیان همان هفده رکعت نماز را در سه نوبت برگزار می کنند. بدین ترتیب که نمازهای ظهر و عصر را با هم و نمازهای مغرب و عشاء را به یکدیگر پیوند می دهند. بزرگترین دلیل رسم برگزاری نماز در دورهٔ جاهلیّت مدلول آیهٔ ۳۵ سورهٔ انفال است که می گوید: «نماز آنها در خانهٔ کعبه برای کیفر اینکه به (الله) کافر شدید.»

محمد در ابتدا فکر می کرد که یهودیان نسبت به او نیک اندیشی خواهند داشت و به پذیرش اسلام تن خواهند داد، ولی در حدود یکسال و نیم پس از مهاجرت از مکه بهمدینه به این نتیجه رسید که یهودیان با او سر سازگاری ندارند و حتّی به گونهٔ پنهانی با قریشیان بر ضد او هم پیمان شده اند، از اینرو محمد، روش خود را نسبت به یهودیان تغییر داد و از جمله در حالیکه هنگامی که در مکّه اقامت داشت، قبلهٔ مسلمانان را بیت المقدّس تعیین کرده بود و مسلمانان رو به بیت المقدّس نماز می گزاردند، ولی پس از در حدود مدّت شانزده ماه از زمان مهاجرت به مدینه، قبلهٔ مسلمانان را از بیت المقدّس تعیین کرده بود و (مسجد الحرام) تغییر داد و آیات ۱۶۰ به بعد سورهٔ بقره را در این جهت به وجود الله اكبر

آورد. مفهوم این آیه ها حاکی است: «مردم بی خرد می گویند چه عاملی سبب شد که مسلمانان از قبله ای که برآن بودند به کعبه روی آورند... ماآن قبله (بیت المقدّس) را از آن جهت تعیین کرده بودیم تا بدانیم چه کسانی از پیامبر پیروی می کنند و چه افرادی از او برمی گردند... ما می بینیم که تو به این سو و آن سو در آسمان می نگری. اینک قبله ای را که می خواهی به تو عطا می کنیم. پس رویت را به سوی مسجد الحرام بگردان، هر جا که باشید رویتان را به آن سو بگردانید... اگر تو همهٔ حجّتها را بر اهل کتاب بیاوری از قبلهٔ تو پیروی نخواهند کرد. تو نیز از قبلهٔ آنان پیروی نخواهی کرد.»

یکی از نکته های جانب توجّه در بارهٔ نماز، ناهمگونی احکام آیهٔ ۲۱۹ سورهٔ بقره، آیه ۹۱ سورهٔ مایده و آیهٔ ۵۳ سورهٔ نساء می باشد. بدین شرح که مدلول آیهٔ ۲۱۹ سورهٔ بقره حاکی است که اگرچه خمر برای مردم سودهایی دارد، ولی گناه است و گناه آشامیدن شراب بیش از سودهای آنست. حکم آیهٔ ۹۱ سورهٔ مایده می گوید، شیطان می کوشد تا بوسیلهٔ شراب مؤمنان را از ذکر خدا و نماز بازدارد. و متن آیهٔ ۵۳ سورهٔ نساء می گوید، ای کسانی که ایمان آورده اید، در حال مستی به نماز نزدیک نشوید و صبر کنید تا بدانید چه می گویید.

ناهمگونی آشکار بین احکام آیهٔ ۹۳ سورهٔ مایده و آیهٔ ۹۳ سورهٔ نساء آنست که اگر شیطان می کوشد تا برپایهٔ مدلول آیهٔ ۹۳ سورهٔ مایده در رگ و ریشههای مغز انسان نفوذ کرده، او را وادار به آشامیدن شراب کند و بدینوسیله ویرا از ذکر «الله» و نماز بازدارد، پس چگونه است که بر اساس حکم آیهٔ ۳۶ سورهٔ نساء، در حالیکه شیطان انسان را بوسیله مشروبات الکلی از خواندن نماز بازمی دارد، با این وجود انسانی که با افسون شیطان و زیر تأثیر مشروبات الکلی از نماز خواندن بازداشته شده، به نماز می ایستد ؟ بدیمی است که در بارهٔ متن آیهٔ ۲۳ ناهمگونی و تضاد دیگری نیز وجود دارد. بدین شرح که آیهٔ یادشده ادامه می دهد: « ... در حال چنابت نیز به نماز نزدیک نشوید، مگر آنکه در عبور از راه باشید...» اشکالی که در متن آیهٔ بالا پیش می آید، برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی ۸۵

آنست که اگر انسان ناپاک (جُنُب) نباید نماز بگزارد و علّت منع او از ذکر «(الله» ناپاک بودن اوست، پس آیا عامل مکان چه تفاوتی میتواند در امر ناپاکی او بهوجود آورد، اگر فرنود این حکم ناپاکی شخص بوده و بدین سبب او نباید در این حالت بهذکر «الله» بپردازد، آیا مکانهای مختلف، سبب تغییر حالت ناپاکی او میشوند ؟ فقها و علمای منجک باز اسلامی که همیشه با تمام نیرو کوشش دارند، احکام و متون متضاد قرآن را با تفسیرهای بیهوده خود منطقی جلوه دهند، از جمله نویسندهٔ کتاب کشف الاسرار، گفته است، سبب نزول این آیه آن بوده است که درهای خانه های گروهی از مردم در مسجد باز میشده و چون این افراد در راه خود ناچار از عبور از مسجد بودند، بنابراین آیهٔ بالا بدین سبب نازل شده که این افراد بتوانند درحال جنابت از مسجد عبور کنند؟

میدانیم که تضادها و ناهمگونیهای قرآن که در حدود دو سوّم<sup>ه</sup> این کتاب را پر کرده است، به آیههای بالا ویژگی ندارد و سرشت و بافت احکام و منون قرآن از تضاد، ناهمگونی، ضدونقیض گویی و کانایی تشکیل شده است. ولی شوربختانه، مسلمانان چشم خرد را بروی نهاد بیمایه و غیر منطقی قرآن می بندند و عمری را در سراب خوش اندیشی با اعتماد به سنّتهای مذهبی که از راه وراثت در ژرفنای مغزشان کاشته شده، تلف می سازند.

روزه یکی دیگر از آداب مذهبی اسلام که از دورهٔ جاهلیّت و پیش از ظهور محمد و اسلام ریشه می گیرد و کتاب قرآن آنرا بر پایهٔ مدلول آیههای ۱۷۹ به بعد سورهٔ بقره برای مسلمانان واجب دانسته، «روزه» است. تازیان پیش از ظهور

ا بوالفضل رشیداندین میدی، کشفالاسرار و عُدَّالابرار، اجلد اوّل، به کوشش علی اصغر حکمت (تهران: این سیت، ۲۵۳۷).

»به مطالب فصل یازدهم همین کتاب زبر فرنام الاناسخ و منسوخ: اشتباهات (الله) کامل و بیعیب و ققص» نگاه فرمایید. اللــه أكبر

اسلام، یک ماه از سال قمری را روژه می گرفتند و محمد این رسم را به آیین مذهبی مسلمانان اضافه کرد.

احکام روزه در کتاب قرآن همان ادامهٔ آداب و رسوم سنّتی اعراب در زمان جاهلیّت بوده که در سرزمین عربستان و بویژه در بین قبایل قریش و حنفا مرسوم بوده است. «ابنهشام» مینویسد، در دورهٔ جاهلیّت بزرگان عرب، هر یک مدّتی از سال را بهعبادت «الله» مشغول می شدند.<sup>۲</sup> «عبدالمطلّب» جد محمد نیز هر سال یک ماه برای عبادت «الله» گوشهنشینی می کرد، روزه می گرفت و غذایش را بین بینوایان و نیازمندان تقسیم می نمود. «یعقوبی» تاریخ نویس شهیر می نویسد، «عبدالمطلّب» جد محمد در دورهٔ جاهلیّت از رسومی بیروی می کرد که همان رسوم وارد اصول و احکام اسلام شد. رسوم یادشده عبارت بودند از: حرام بودن شرب مسکرات، زنا، تازیانه زدن زناکاران، محترم شمردن ماههای چهارگانه حرام و مباهله کردن زنای اثبات حقانیّت محترم شمردن ماههای چهارگانه حرام و مباهله کردن (برای اثبات حقانیّت یکدیگر را لعن و نفرین کردن). ولی تردید نیست که روزه داری در بین تازیها از آداب و مراسم یادشده، بسیار ریشهدارتو و ژرفتر می باشد.

محمد، در آغاز برای روزه داری دو رسم تعیین کرد و سپس هردوی آنها را از قول «الله» تغییر داد. برپایهٔ رسم اول که دارای زیربنای سیاسی بود، به مسلمانان دستور داده شده بود، در ماه عبادت کلیمیان (ماه کیپور) روزه بگیرند، ولی پس از آنکه محمد به مدینه مهاجرت کرد و اسلام توانمند شد، محمد تصمیم گرفت راه خود را از کلیمیان جدا سازد و از اینرو تمام سی روز ماه رمضان را که به قول بی پایهٔ او زمان نزول کتاب قرآن بوده برای روزه داری ویژگی داد. رسم دوم این بود که محمد در آغاز مقرّر کرد که در تمام ماه

<sup>۲</sup>این موارد چزء اطلاعات عمومی همهٔ تازینهاست و بویژه در دابرةالمعارف بریتانیکا و سایر دایرةالمعارفها و فرهنگها تأیید شده است. ٨٧

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی

که این کار امکان پذیر نیست، با نزول آیه ۱۸۷ سورهٔ بقره از قول «الله،» خدای فرمانبردار و دست به سینه اش، همخوا بگی در ماه رمضان را برای مسلمانان روزه دار حلال و مجاز اعلام داشت. مدلول آیهٔ ۱۸۷ سورهٔ بقره در این باره می گوید: «برای شما در شبهای ماه رمضان مباشرت با زنهایتان که لباس شما و شما لباس آنها هستید حلال شد. (الله) دانست که شما در کار مباشرت با زنانتان نافرمانی کرده و خود را در ورطهٔ گناه می افکنید، از اینرو از حکم حرام بودن (مباشرت در شبهای رمضان) درگذشت و گناه شما را بخشید. از اکنون رواست که در شبهای ماه رمضان با زنهای خود به گونه حلال مباشرت بیاشامید تا آنگاه که خطّ سفیدی روز از سیاهی شب در سپیده دم پدیدار گردد-بیاشامید تا آنگاه که خطّ سفیدی روز از سیاهی شب در سپیده دم پدیدار گردد. پس از آن روزه را به پایان رسانید تا اول شب وبا زنان در هنگام اعتکاف در مساجد مباشرت نکنید. این حدود (الله) است، پس از آن تجاوز نکنید.»

حال پرسشی که در بارهٔ مدلول آیهٔ فریبگرانهٔ بالا باقی می ماند، آنست که الّلهی که به تمام اسرار و رموز آسمانها و زمین در گذشته، حال و آینده آگاه بوده و حَتی از آنچه که در مغز و دل بندگانش، نه تنها در زمان گذشته و حال، بلکه درزمان آینده نیز می گذرد ، آگاهی کامل دارد، چرا نمی دانسته است که بندگانش در بارهٔ خودداری از مباشرت با زنانشان در شبهای ماه رمضان به فرمان او گوش فرا نخواهند داد، چیستانی است که باید پاسخش را نخست در ریاکاری محمد و سپس در خام اندیشی پیروان اسلام جستجو کرد.

حصیصی و رسومی است که تاریخ پیدایش آن، مانند زمان بنای خانهٔ کعبه، حج از آداب و رسومی است که تاریخ پیدایش آن، مانند زمان بنای خانهٔ کعبه، کار آسانی نیست. برخی از نویسندگان نوشتهاند که حتّی پادشاهان ا یران نیز به کعبه احترام می گذاشتند و هدایایی به آنجا میفرستادهاند. در دورهٔ جاهلیّت زنان و مردان بدون لباس، لخت و برهنه دور خانه کعبه طواف می کردهاند. رسم طواف لخت گرداگرد خانه کعبه تا سال نهم هجری بین تازیها مرسوم بوده و در الله اكبر

این سال محمد آنوا منع کوده است. ۲

بههرروی، بدیسی و روشن است که آداب و رسومی که در حال حاضر، مسلمانان بمعنوان مراسم حج انجام مىدهند؛ مانند پوشيدن احرام، تعظيم، طواف گرداگرد خانه کعبه، لمس کردن و بوسیدن حجرالاسود، سعی بین صفا و مروه، تراشیدن موی سر، قربانی کردن گوسفند، همه از آداب و رسومی هستند که تازینهای سرزمین عربستان، پیش از ظنهور اسلام انجام میداده و اسلام آنها را با تمام شرایط و تشریفات آن ابقاء کرده است. حتّی زمان انجام مراسم حجَّ در حال حاضر نیز همان زمان انجام این رسوم و آداب در زمان جاهلیّت بوده است. زیرا در حال حاضر مراسم حجّ در ماه ذیحجّه (دهم ماه ذیحجه) انجام می گیرد و در دورهٔ جاهلیّت نیز زیارت خانهٔ کعبه در ماه ذیحجه و همچنین سه ماه دیقعده، محرم و رجب انجام می گرفته است. در پایان مراسم حج نیز درزمان حاضر ، تشریفاتی انجام می گیرد که درست شبیه رسمی است که در زمان جاهلیّت انجام می بذیرفته است. بدینمعنی که در دورهٔ جاهلیّت مرسوم بود که زایران در پایان مراسم زیارت خانه کعبه دورهم گرد می آمدند و برای تجلیل پدران و اجدادشان سرودهای ویژه میخواندند. امحمد نیز برپایه آیههای ۱۹۹ و ۱۹۹ سورهٔ بقره دستور داد که مسلمانان پس از پایان مراسم حبخ مانند پدران خود «الله» را باد کنند.

«ابن کلبی» مینویسد، قبیلهٔ «نزار» در هنگام انجام مراسم حج میگفتند: «لَبَیک، اللّهُمُ لَبَیک، لَبَیک لا شَریک لک، الا هُوَ شَریک له، تملیکه و ما لک، لَبیک اللّهُمُ لَبِیک،» آنها یی که با مراسم حج آشنا بوده و یا مانند نویسنده این کتاب، بهانجام فریضههای حج و زیارت خانه کعبه پرداختهاند، میدانند که در حال حاضر نیز مسلمانان درست همین واژهها و عبارات را در هنگام تلبیه به کار می برند. «آلفود گیللوم،» رئیس دانشکده

> ۳اصلان غفّاری، بلابوش اسلام در ایوان (دالاس: نکزاس، ۱۹۹۰)، صفحه ۲۳. ۱۰بن کشی، الاصنام.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

٨٩

برابویهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت برستی

خاور میانه و خاور نزدیک و استاد زبان عربی دانشگاه لندن که بعدها نیز در دانشگاه «پرینستون» آمریکا بهتدریس اشتغال داشته، مینویسد: «آداب و رسوم معمول بین بت پرستان عصر جاهلیت به گونه آشکار در اصول و موازین اسلامی و بویژه مناسک حجّ اثری توانمند بهجای گذاشته است.»

تازیان پیش از اسلام عربستان بهفرزندان خود یاد میدادند که هر کسی موظف است، دست کم یکبار در عمر خود، مکه و خانه کعبه یعنی مرکز استقرار خدایان و بتها را زیارت کند. تازیان هنگام زیارت خانه کعبه، مانند حاجیان امروز، هفت مرتبه گرداگرد خانه کعبه طواف می کردند، حجرالاسود را می بوسیدند و برای سنگاندازی بهدیو زشتکار (شیطان) بهوادی منا می رفتند.

مراسمی که در حال حاضر مسلمانان در هنگام برگزاری فریضههای حج در مکّه و اطراف خانهٔ کعبه انجام میدهند، درست همان آداب و رسومی است که تازیان بت پرست پیش از ظهور اسلام برای بتهای خود معمول میداشتند. انجام آداب و رسوم یادشده که با همان شکل پیشین خود در هنگام انجام فرایض حج بوسیلهٔ مسلمانان برگزار میشود، نشانهٔ آنست که محمد خود به انجام آداب و رسوم یادشده می پرداخته و آنها را با همان فروزههای پیشین که ویژهٔ دورهٔ بت پرستی بوده وارد انجام مراسم و مناسک حج نموده است.

در زمان جاهلیّت، یعنی پیش از ظهور محمد و اسلام، تازیها هنگام پرستش دو بت «اساف» و «نائله» بین صفا و مروه راه میرفتند. ۲۰ پس از ظهور اسلام و از بین رفتن دو بت یادشده، مسلمانان در انجام مراسم سعی بین

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Alfred Guillume, Islam (London: Penguin Books, 1954), P.6.

<sup>&</sup>lt;sup>ال</sup>در اقسانههای مذهبی تازیبها آمده است که «اساف» و «انائله» مرد و زنی بودند از قبینه «جرهم» که بوای برگزاری حج به مکه آمدند و در حربم خانه کعبه جای خلوبی یافنند و یا هم به عمل مباشرت دست زدند و از ابترو مسخ و به مجسّمههای سنگی تبدیل شدند. مردم مجسّمه یکی از آنها را در کعبه و دیگری را در جایگاه چاه زمزم قرار دادند و به پرسنش آنها پرداختند. بعدها مجسّمه «اساف» را بر قراز «صفا» و «تائله» را از بندی «مروه» قرار دادند و افرادی که برای برگزاری حجّ به مکم میردند، گوسفند و با شتری در برابر مجسّمه آنها قربانی می کردند.

الله اكبر

«صفا» و «مروه» که از جمله مراسم پرستش دو بت «اساف» و «نائله» بود، تردید داشتند، ولی محمد آیهٔ ۱۵۸ سورهٔ بقره را بهوجود آورد و سعی بین «صفا» و «مروه» را از جمله مناسک حجّ تأیید کرد. مفهوم این آیه میگوید: «سعی صفا و مروه از شعائر دین (الله) است، پس هر کسی حجّ خانه کعبه و یا اعمال مخصوص عمره به جای آورد، اشکالی ندارد که سعی بین «صفا» و «مروه» را نیز انجام دهد...»

محمد در سال دهم هجرت به آنفاق هفتادهزار نفر از پیروانش به انجام مراسم حجّ پرداخت و همان مراسمی را که در زمان جوانی از تازینهای بت پرست آموخته بود، در آن سال انجام داد. امروز درست همان مراسم در هنگام انجام مناسک حجّ بوسینهٔ مسلمانان تکرار و به مورد اجرا گذاشته می شود.

یکی از مراسمی که محمد در هنگام اجرای مناسک حبع انجام داد، «رمی جمره» و یا سنگاندازی به مجسّمهٔ شیطان بود. نویسندگان اسلامی در تفسیر عمل «رمی جمره» مینویسند، هنگامی که «الله» به براهیم فرمان داد تا فرزندش، اسماعیل را قربانی کند و ابراهیم در اجرای فرمان «الله» به راه افتاد، شیطان سه بار او را در بین راه وسوسه کرد تا ویرا از این کار بازدارد، ولی ابراهیم در هر سه بار جایگاه شیطان را «رمی» کرد، یعنی به آن سنگ پرتاب نمود و بر او پیروز گردید. به همین دلیل، «رمی جمره» وارد مناسک حج شده و حجاج به هر سه جایگاه سنگ پرتاب می کنند تا نشان دهند که آنها نیز مانند ابراهیم، در مقام یک انسان کامل که شیطان توان فریب او را ندارد، گام می پیمایند.

عمل نابخردانهٔ پرتاب سنگ به یک مجسّمهٔ گلی که مجسّمهٔ شیطان نامیده میشود و همچنین قربانی کردن گوسفند در هنگام انجام مناسک حجّ، همان ادامهٔ آداب و رسوم بت پرستی تازیمهای زمان چاهلیّت، یعنی دورهٔ پیش از ظهور اسلام بوده است. نکتهٔ قابل تذکار آنست که مدّت یکهزاروچهارصد سال پیشرفت تکنولوژی، صنعت و نیز دانش و نیوند انسانی در تغییر و یا اصلاح ٩١

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی

آداب و رسوم یادشده هیچ اثری بهوجود نیاوردهاند. بدین شرح که چون قصاً بانی که وظیفهٔ کشتن گوسفندان قربانی را برعهده دارند، کوشش می کنند، در زمان اندکی که در اختیار آنها هست، هر اندازه که ممکن است شمار بیشتری از گوسفندان قربانی را از دم تیخ بگذرانند تا پول بیشتری بهدست بیاورند، ازاینرو تنها تیغی با گلوی گوسفندها آشنا می کنند و آنها را در گودال بزرگی رها می سازند، این عمل سبب می شود که بر اثر نیمه کشته شدن تشکیل گردد که نه تنها با اصول و موازین ارزشهای یک انسان با خرد سازش و همگونی ندارد، بلکه قلب هر بینندهٔ با احساسی را جریحه دار می سازد.

امام «ابو حامد غزالی» که از فقهای مشهور و برجستهٔ اسلام است، فصلی از کتاب خود زیر فرنام احیاء علوم الدّین را به آداب و مراسم حجّ ویژگی داده و پس از شرح یکایک مناسک حجّ در پایان نتیجه گرفته است که انجام مراسم حجّ، یک عمل جزمی و تعبّدی است که او برای آنها هیچ دلیل و فرنود منطقی و عقلانی نیافته و این مراسم را تنها برای فرمانبرداری از دستورات «الله» انجام داده است." با توجّه به اینکه امام «غزالی» یکی از مشهورترین و معتبرترین دانشمندان اسلامی بوده و بویژه در زمان او (۵۰-۵۰ هجری قمری)، بنیادگرائی اسلامی در اوج بوده، نوشته اش نشان می دهد که او نیز به انجام مناسک حجّ به عنوان پاره ای خرافات جزمی پوچ و بیهوده نگاه می کرده، ولی شرایط اجتماعی زمان به او اجازه نداده است که باورهای خود را در این باره آشکارا بروز دهد.

ماههــــــای حـــــای حـــــام کیفیّت جوّی و آب و هوای خشک و سوزان شبه جزیرهٔ عربستان، این کشور را تا حدودی بهشکل یک منطقهٔ غیر کشاورزی درآورده و ازاینرو از دیرباز

۱۰ یو حامد محمد الغزالی، احیا، علوم الدین (بیروت: ۵۰۵ هجری قمری).

اللسه اكبر

ساکنان عربستان نیازهای خود را از راه دادوستدهای تجاری برمی آوردند. ولی نبود یک سازمان سیاسی بایسته و نیز یک حکومت مرکزی توانا، سبب شده بود که کاروانهای تجارتی پیوسته قربانی حمله و هجوم راهزنان و قبایل گوناگون عرب قرار بگیرند. از اینرو صدها سال پیش از ظهور اسلام، سران قبایل عرب برای ایجاد یک امنیّت نسبی در منطة عربستان، موافقت کرده بودند که چهار ماه سال (ذیقعده، ذیحجه، محرّم و رجب) «ماههای حرام» نامیده شده و هیچکس در این چهار ماه حقّ کشتن و خونریزی نداشته باشد و این روش سبب رونق تجارت در عربستان شده و بازارهای زیادی در این منطقه به وجود آمده بود. بدیهی است که گاهی اوقات برخی از سران قبایل عرب، «ماههای حرام»<sup>11</sup> را تغییر می دادند و آنرا کوتاهتر می کردند، ولی به هر حال این سنّت یک آرامش و امنیّت نسبی در منطقه عربستان ایجاد کرده بود.

بر پایهٔ شیوهٔ تفسیرنوبسان اسلامی که پیوسته کوشش کردهاند به آیات و احکام اسلامی شکل منطق پذیر بدهند، «ابو علی طبرسی» در کتاب مجمع البیان در تفسیر آیهٔ ۱۸ سوره مایده در بارهٔ «ماههای حرام» مینویسد: «تازیان قانون مزبور را از آئین اسماعیل به میراث برده بودند تا آن که اسلام ظهور کرد و آنرااز شرایع اسلامی به شمار آورد،»<sup>۱۰</sup> ونی به گونهای که میدانیم، آدم، نوح، ابراهیم، اسماعیل، سلیمان و غیره شخصیتهای مذهبی افسانه ای بیش نبودهاند.

پس از اینکه محمد دین اسلام را بهمردم عربستان عرضه کرد، این سنّت دیرین تازی و سرزمین عربستان را در کتاب قرآن – تثبیت و برقرار نمود. چنانکه آیهٔ ۳۳ سورهٔ توبه می گوید: «همانا عدد ماهنهای سال نزد (الله) در

البو مملى طبرسي، هجمع البيان.

<sup>&</sup>quot;اوازه «حرام» در آغاز دارای معنی «مقبلس» بوده و از همینرو در ترکیبهای لعوی برای رسانیدن مقهوم «مقدس» به کار رفته است، مانند؛ مسجدالحرام و شهرالحوام، بعدها این واژه بتدریج مفهوم چیزی که یا ید از آن دوری جسب یافته است. بهمین دلیل، هر چیزی که «مفدّس» شعرده شود، نزدیک شدن یه آن مجاز نیست و حرام شموده می شود و از اینرو «حرام» که در آعاز مفهوم «مقدّس» داشته، اکنون مفهوم «ناپسند» یه خود گرفته است.

٩٣

برابريهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت برستی

کتاب دوازده ماه است از آن روزی که (الله) آسمان و زمین را آفرید و از آن دوازده ماه، چهار ماه ماههای حرام خواهند بود. اینست دستور دین استوار و محکم. پس در آن ماهها ظلم و ستم در حقّ خود و یکدیگر مکنید....»

آیهٔ ۳۷ سورهٔ توبه نیز تغییر و تبدیل ماههای حرام را منع کرده و میگوید: «جابهجا کردن و تغییر ماههای حرام افزایشی در کفر است که بوسیلهٔ آن کافران گمراه میشوند. یک سال را حلال و سال دیگر را تحریم میکنند تا با ماههائی که (الله) تحریم کرده برابر بشود...»

متن آیهٔ ۵ سورهٔ توبه نیز در تکامل حکم دو آیهٔ بالا می گوید: « پس چون (ماههای حرام) به سر رسید، هر کجا مشرکین را یافتید بهقتل برسانید و آنها را دستگیر و محاصره کنید و از هر سو در کمین آنها باشید چنانچه از شرک توبه و خداشناسی پیشه نمودند و نماز اسلام بر پا داشتند و زکوة دادند، پس از آنها دست بردارید که (الله) آمرزنده و مهر بان است.»

نکتهٔ جالبتر از تثبیت «ماههای حرام» که یکی از رسوم دورهٔ جاهلیّت بود، شکستن حکم یادشده در قرآن بوسیلهٔ خود محمد است. بدین شرح که در سال دوم هجری، بهمحمد خبر رسید که کاروانی از قریش بهسرپرستی «عمروبن خضری» با مال فراوان از شام بهمکه میرود. محمد یکی از پیروان خود بهنام «عبدالله بن جحش» را مأمور نمود تا به کاروان یادشده حمله کرده و کالاهای آنهارا بهغنیمت بگیرد. مهاجمان در محلّی بهنام «نخله» در نزدیکی مکّه کمین کردند و هنگامی که کاروان به آنجا نزدیک شد، به آن حمله کردند و کاروانسالار قافله را کشتند و اموال قافله را تصاحب کردند و بهمدینه نزد

نه تنبها محمد این کار را بر خلاف سنّت اعراب در «ماهنهای حرام» و احکام آشکار قر آن انجام داد، بلکه با کشتن کاروانسالار قافله یکی دیگر از

"کونستان و برژیل کیورگیو، محمد پیغمبری که از نو باید شناخت، اترجمه ذبیع الله منصوبی (تهران: انتشارات امیر کبیر، ۱۳۱۳)، صفحههای ۱۰۰ و ۱۰۱. الله اكبر

رسوم سنّتی تازیما را زیر یا گذاشت. زیرا، برپایهٔ رسوم سنّتی اعراب، ریختن خون برای چپاول اموال قبیلهای که مورد تاراج قرار می گرفت، در هنگام غزوه مجاز نبود.

پس از انتشار خبر وحشت انگیز بالا که بر خلاف سنّت پیشین تازیمها و همچنین بر خلاف مفهوم آشکار آیهٔ ۵ سورهٔ توبه انجام گرفته بود، بزرگان طایفهٔ قریش محمد را از انجام این عمل سخت سرزنش کردند و اظهار داشتند، محمد کسی که عنوان رهبری و هدایت بشریّت را بهخود بسته است، نه تنها به سنّتهای قومی خود پای بند نیست، بلکه حتّی احکام دینی را که خود به وجود آورده است، میشکند و در «ماههای حرام» دستور قتل و غارت و چپاول اموال مردم را میدهد. محمد در برا بر این حملهٔ سخت و پدافندنا پذیر، بر پایهٔ شیوهٔ همیشگی اش، از قول «ائله» آیهٔ ۲۱۷ را که بکلّی با حکم آیهٔ ۵ سورهٔ توبه مغایرت دارد، نازل کرد. متن این آیه می گوید: «از تو راجع به جنگ در (ماه حرام) پرسش میکنند، بگو گناهی بزرگ است، ولی گناه بزرگتر از آن نزد (الله) بازداشتن مردم از راه (ائله) و کفر به او و پایمال بزرگتر از آن نزد (الله) ومنع مسلمانان از زیارت خانه کعبه است.»

از چهار نفری که مسئولیّت کاروان غارت شده را بر عهده داشتند، بعد از قتل «عمروبن خضری» کاروانسالار آن، دو نفر آنها اسیر و یکی از آنها فرار اختیار کرد و موضوع رویداد را به اهائی قریش آگاهی داد. اهائی قریش برای پس گرفتن شتران و کالاهای کاروان غارت شده و نیز اسیران آن نمایندگانی نزد محمد بهمدینه فرستادند. محمد شتران و کالاهای کاروان را پس نداد، ولی هر یک از دو اسیر را در برا بر یکهزاروششصد درهم آزاد کرد. «این هشام» می نویسد: «این نخستین غنینتی بود که مسلمانان به دست آوردند، نخستین اسیرانی بود که گرفتند و نخستین خونی بود که ریختند.»

»عبدالملک ابن هشام، زندگی محمد، ۲ جند، تنظیم از بلاغ، (۱۸۸۷).

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی ۹۵

قصــــاص «قصاص» یکی از روشهائی است که ریشهٔ تاریخی آن بهزمانی که هنوز تمدّن و سازمان حکومت مرکزی در جوامع بشری وجود نداشت، میرسد. افراد بدوی بشر هنگامی که بوسیلهٔ همنوعان خود قربانی تعرّض و تجاوز قرار میگرفتند، برای ارضای حسّ کینه توزی خود به عمل «قصاص» رو می کردند.

قانون «قصاص» در تورات نیز ذکر شده و قرآن بهتگرار قانون یادشده پرداخته است. آیهٔ ۱۷۹ سورهٔ بقره می گوید: «ای صاحبان خرد، (قصاص) برای شما مایهٔ حیات است.» آیهٔ ۱۷۸ همان سوره می گوید: «ای کسانی که ایمان آورده اید (قصاص) بر عهده و وظیفهٔ شماست. کشتن مرد آزاد به جای مرد آزاد، بنده به جای بنده و زن به جای زن.» آیهٔ ۵۵ سورهٔ مایده می گوید: «و اینسان مقرر کردیم که نفس را در برابر نفس (قصاص) کنند. چشم را در برابر چشم و بینی را در برابر بینی و گوش را به گوش و دندان را

قانون «قصاص» به شرحی که در بالا گفته شد، پیش از ظهور اسلام نه تنها در عربستان، بلکه در بین تمام قبیله هائی که در سرزمین های بین النّهرین و فلسطین بسر می بردند، رواج داشته و اسلام آنرا وارد اصول و احکام خود نموده است. تردید نیست که قانون «قصاص» یکی از روشهای عقب افتاده و واپسگرای حقوقی است که از شرایط جوامع ابتدائی بشر بوده و اسلام واپسگرا آنرا از جمله اصول و احکام خود بر شمرده است. بویژه در قانون «قصاص» در اسلام، مواردی وجود دارد که امروز در عقب افتادهترین جوامع بشری نیز نمی تواند کاربردی داشته باشد. اصول و موازین یادشده به شرح زیر می باشند:

اگر پدری فرزند خود را بکشد، حکم قتل در بارهٔ او اجرا نخواهد شد، ولی اگر فرزندی مرتکب قتل پدرش شود، شایستهٔ کشته شدن خواهد بود. دنیل این امر حقوقی حدیثی است که از محمد روایت شده که گفته است، اگر بدری فرزندش را بکشد، مجازات قتل شامل او نخواهد شد." همچنین حدیث دیگری از محمد روایت شده که میگوید، اگر مالکی برده خود را بکشد، مستحق کشته شدن نخواهد بود. هرگاه دو نفر مالک بردهای باشند و یکی از آنها مرتکب قتل برده مشترک شود، بمناسبت کُشتن برده بهقتل نخواهد رسید."

نیازی بهشرح و توضیح ندارد که چنین قوانین و مقرّرات ستمگرانهای که بوئی از حقوق بشر در آنها وجود ندارد، امروز در عقبافنادهترین جوامع بشری نیز مسخره و ناانسانی بهنظر میرسد.

بردهداری بکی دیگر از اصولی که در زمان جاهلیّت مرسوم بوده و بدون تغییر وارد اصول و احکام قرآن شده، مقرّرات بردهداری است. پیش از ظهور محمد و اسلام، بردهداری بین تازیان معمول بود و نه تنها قرآن، این رسم ناانسانی را از بین نبرد، بلکه آنرا در زمرهٔ اصول مذهبی تأیید نیز نمود. بسیاری از اصول قرآن در بارهٔ اصول بردهداری، دارا بودن برده و غلام و حقوق مالک نسبت به برده سحن رانده و بحث کردهاند.

مفهوم بردهداری از نظر علوم اجتماعی آنست که «الله» در آفرینش افراد انسان تفاوت قایل شده و برخی از افراد را والاتر و بعضی دیگر را ناتوان تر آفریده و این خصوصیات نابرابر تا پایان عمر شناختگر ارزشهای افراد بشر در جامعهٔ انسانی است. درکتاب قرآن آیات زیادی وجود دارند که آشکارا این رسم ستمگرانه را تأیید میکند. آیهٔ ۳۲ سورهٔ زخرف میگوید، «الله» در تقسیم معاش، بعضی از بندگانش را بر برخی دیگر برتری میدهد و ازاینرو گروه مرفهتر مینوانند، افراد گروه دیگر را به خدمت خود درآورند.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Thomas Patrick Hughes, Dictionary of Islam, "Oath," (New Delhi: Cosmo Publications, 1977), p. 481 S Ibid.

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی ۹۷

آیهٔ ۷۲ سورهٔ نحل با کمال شگفتی و پلیدسرشتی می گوید، آنهائی که دارای برده هستند، اگر نعمتهائی را که «الله» به آنها داده با بردهها نقسیم کنند، نعمت «الله» را انکار کردهاند. آیههای ۷۷ و ۲۸ سورهٔ نحل نیز از برتری بردهدار نسبت به برده سخن می گوید. آیهٔ ٦ سورهٔ مؤمنون و آیهٔ ۳۰ سورهٔ معارج، رابطه جنسی مرد با کنیز را از شمار روابط جنسی نامشروع خارج می سازد.

بدین ترتیب، قرآن اصول بردهداری زمان جاهلیّت و پیش از ظهور اسلام را بهرسمیّت شناخت و نه تنها اصول این رسم ناانسانی و خلاف حقوق بشری را نادیده گرفت، بلکه با اصول و مقرّراتی که برای بردهداری وارد قرآن کرد، این روش ستمگرانه را جزء اصول و احکام قرآن و مبانی استوار جامعهٔ اسلام بهشمار آورد.

برده و بردهداری در اسلام آنچنان با اصول و مقرّرات ازدواج، ارث و میراث و سایر اصول اجتماعی درآمیخته است که بهنظر میرسد، الغاء بردهداری تمام سازمان مذهبی اسلام را زیر تأثیر قرار دهد. قرآن می گوید، تمام بردههای مذکّر و مؤنّی که در جنگ غنیمت گرفته می شوند، مال و متاع قانونی مالک خود خواهند بود. مالک بردههای مؤنّث بدون توجّه به اینکه آیا آنها ازدواج کرده و یا مجرّد هستند، حقّ دارد آنانرا مانند اموال خویش تصاحب و تصرّف کند. (آیهٔ ۳۱ سورهٔ نساء، آیهٔ ۴۰ سورهٔ قصص، آیهٔ ۹۱ سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۷۷ سورهٔ نحل، آیهٔ ۷۷سورهٔ رم، آیهٔ ۳۳ سورهٔ نور و غیره.) در اسلام، نه تنها خرید و فروش برده مجاز می باشد، بلکه یکی از مباحث مهم فقه اسلامی را تشکیل می دهد.

درحالیکه میگویند، دین اسلام آئین برابری و برادری است، ولی محمد در سخنان خویش بارها، بردهداری را در جامعهٔ اسلامی بهرسمیّت شناخته و آنرا مورد تأیید قرار داده و به بردهها هشدار میدهد که اگر از خدمت ارباب بگریزند و یا حتّی قصد گریز داشته باشند، «الله» از گناهانشان نخواهد گذشت. برای مثال، در نهج الفصاحه محمد میخوانیم که وی میگوید: الك اكبر

۲۸ (اثنان لاتجاوَزُ صلاتُهُما رُوسَهُما عَبد اُبقَ من مَوالیه حَتّی یَرجَعُ و....» (۱ ثنان لاتجاوَزُ صلاتُهُما رُوسَهُما عَبد اُبقَ من مَوالیه حَتّی یَرجَعُ و....» (انَماز دو کس از سرشان بالاتر نخواهد رفت: یکی بردهای که از نزد اربابش فرار کرده باشد، مگر اینکه نزد او بازگردد...» (انَماز سه کس یذیرفته نمیشود و (الله) کار نیکشان را به آسمان نمی برد: یکی بندهٔ فراری مگر اینکه نزد صاحبش بازگردد...» (انماز سه کس یذیرفته نمیشود و (الله) کار نیکشان را به آسمان نمی برد: اَبَق من سَيّده فَماتَ وَ...» (از سُه کس سخن مگوی: مردی که از جماعت دوری گرفته و از پیشوای خود نافرمانی کرده و در نافرمانی مرده باشد و کنیز و یا بندهای که از ارباب خود کریخته و در حال فرار مرده باشد...»

از علی بن ا بیطالب نیز روایت شده که گروهی از بردگان در جنگ «حُدَیبیَّه» پیش از قرارداد صلح، از اربابها و مالکین خود جدا شدند، ولی محمد بن عبدالله از عمل آنها خشمگین شد و آنها را نگاهداشت.<sup>۱۱</sup>

امام «ابو حامد غزالی» می گوید: «ازدواج یک نوع بردهداری است، زیرا زن با ازدواج بهشکل بردهٔ شوهر خود درمی آید و وظیفه دارد، از هرلحاظ مطیع و فرمانبردار شوهر خود باشد، بجز در مواردی که بوسیلهٔ اسلام منع شده است.» کتک زدن زن بوسیلهٔ شوهر در قرآن مجاز شمرده شده و شرایط کتک زدن بوسیلهٔ اصول و مقررات مذهبی تعیین گردیده است (آیه ۳۴ سوره نساء).

۸۰ محمد بن عبدالله، سبج الفصاحه، ا يوالقاسم با بنده (تسهران: انتشارات جاويدان، ۲۵۳۵)، صفحه ۱۱.
۲۰ همان کتاب، صفحه ۲۵۱.

- · احمد امین، عبّاس حلیلی، بر تو اسلام (تنهران: انتشارات امیال، ۱۳۳۷) ، جند اول، صفحه ۱۱۹.

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی

رباخواری تازیان پیش از اسلام نیز با ربا مخالف بودند و محمد این آئین را در آیههای ۲۷۵، ۲۷۲، ۲۷۸، ۲۷۹ و ۲۸۰ سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۳۱ سورهٔ نساء و آیهٔ ۱۳۰ سورهٔ آلءمران دوبارهسازی و بر پایهٔ آنها رباخواری را حرام اعلام کرد.

درحالیکه آیه های یادشدهٔ بالا در قرآن، رباخواری و یا گرفتن سود وام را منع و حرام اعلام کرده و حتّی آیه ۲۷۵ سورهٔ بقره می گوید، رباخواران براثر وسوسهٔ شیطان دچار خبط دماغ شده و آیهٔ ۲۷۱ همان سوره حاکی است که «الله» سود ربا را نابود می سازد، ولی در قرآن چند آیه وجود دارد که نه تنها وام را تجویز، بلکه آنرا تشویق و اضافه می کند که «الله» مؤمنانی را که بهدادن چنین وامی دست بزنند، برکت می دهد و گناهانشان را می بخشد. یکی از این آیه ها آیهٔ ۱۱ سورهٔ حدید است که می گوید، آن کیست که به «الله» قرض نیکو دهد تا «الله» بر او چندین برابر گرداند و پاداشی با است که می گوید، اگر به «الله» بر او چندین برابر گرداند و پاداشی با است که می گوید، اگر به «الله» فرض نیکو دهید، «الله» برای شما چندین برابر گرداند و هم از گناه شما درگذرد... آیهٔ ۱۰ سورهٔ صف و آیهٔ ۲۰ سورهٔ مزمّل نیز به همانگونه سخن از وام دادن به الله و اجر و پاداش آن می گویند.

در بارهٔ تضاد آیدهای بالا، دست کم سه بحث به شرح زیر به وجود می آید: ۱- آیا چگونه افراد بشر می توانند به اللّهی که در آسمان هفتم روی عرش نشسته، وام دهند ؟ ۲ - آیا اللّهی که برپایهٔ آیهٔ ۲۸۶ سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۵۸ سورهٔ اعراف و آیهٔ ۳۱ سورهٔ نجم، تمام کائنات هستی در اختیار و ملک و دارائی اوست، چه نیازی به وام افراد بشر و بویژه وام تازیمای تهیدست قرن هفتم میلادی عربستان داشته است ؟ ۳ - آیا چگونه است که «ربا،» یعنی سود بر وام برای افراد بشر حرام است، ولی «الله» در برابر وام گرفتن از افراد بشر به آنها سود و پاداش می دهد و مالشان را چندین برابر می کند ؟ بدیهی است که تفسیرکنندگان ترفندباز ناههگونیهای قرآن، «وام

٩٩

اللسه اكبر

به (الله) » را به «وام دادن به افراد نیازمند» توجیه کردهاند، ولی واقعیّت آنست که محمد این آیه ها را بدین منظور وارد قرآن کرده که خود بتواند، در مواقع نیاز به عنوان پیامبر «الله» از امکانات مالی اعراب برای استوار کردن پایه های قدرتش بهره برداری کند.

جن، روح، ديو

عقیده بهوجود موجودات غیر دیدنی از زمانهای بسیار پیش که بهدورهٔ عصر حجر جدید میرسد، بین افراد ابتدائی بشر متداول بوده است. این اعتقاد در سراسر پهنهٔ خاور میانه و بویژه افرادی که در بیابانهای بین رود فرات، دریای مدیترانه و دریای سرخ بسر میبرند، بهشدت رواج داشته است. تازینهای پیش از اسلام نیز بهوجود جنّ، روح ودیو اعتقادی راسخ داشتند و جنّها را موجوداتی نیمزمینی و نیم آسمانی میدانستند و باور داشتند که جنّها با خدایان موهوم ارتباط داشته و از اسرار دنیای بالا آگاهی داشتند. تازینهای دورهٔ جاهلیّت، به گفتهٔ قرآن حتّی جنّها را نیز پرستش میکردند. زیرا، آیهٔ ۱۱ سورهٔ سبأ میگوید: «فرشتگان زبان به تسبیح (الله) گشوده و گویند، بارانها تو از هر شرک و نقصی پاک و منزَهی، تو (الله) و باور مانی نه آنها که جنّها را

محمد وجود موجودات نامرئی یادشده را که امروز حتّی از افسانهها نیز حذف شده است، در قرآن تثبیت و از قول «الله» آیات و احکام زیادی برای جنّ و روح مقرّر نمود و ضمن کوشش در اثبات وجود جنّ، حتّی یکی از سورههای قرآن را زیر عنوان «سورهٔ جنّ» نامگزاری کرد. قرآن رویهمرفته در چهل آیه از جنّ سخن رانده است. «الله» در آیهٔ ۱۵ سورهٔ رحمان می گوید، جنّها از شعلهٔ بیدود و در آیهٔ ۲۷ سورهٔ حجر می گوید، جنّها را ازآتش گدازنده آفریدیم. آیهٔ ۱۷۹ سورهٔ اعراف می گوید، و بهراستی برای بسیاری از جنّها و افراد بشر، آتش دوزخ را ویژگی دادیم. آیههای ۱ و ۲ 1.1

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت برستی

شگفت شدند و به آن ایمان آوردند. سورهٔ ۱۶ سورهٔ جنّ نیز می گوید، و از ما جنّها نیز بعضی مسلمان و برخی کافر و ستمکارند و آنهائی که اسلام آوردند، بهراستی بهراه رشد و صواب شتافتند. در آیهٔ ۹ سورهٔ جنّ نمایندهٔ جنّها می گوید، و ما برای شنیدن سخنان آسمانی در کمین می نشستیم، ولی اکنون کسی که به این کار مبادرت کند با تیر شهاب روبرو خواهد شد. در همین جهت «الله» در آیهٔ ۵ سورهٔ الملک می گوید، ما آسمان دنیا را به چراغهایی زینت دادیم و با تیرهای شهاب آن شیاطین را راندیم و برایشان عذاب آتش را آماده ساختیم.

اینهمه آیههایی که در قرآن در بارهٔ جنّها گفته شده، این باور را برای مسلمانان بهوجود آورده که محمد پیامبری است که برای جنّ و بشر هر دو به پیامبری گزینش یافته است. در احادیث معتبر اسلامی نیز مانند جامع الصحاح نوشتهٔ «ایی الحسین مسلم بن الحجّاج» و همچنین صحیح البخاری از جنّها بسیار سخن رفته است.

یکی دیگر از موجودات خیالی و غیر دیدنی که قرآن وجود آنرا تأکید کرده، «روح» است. در کتاب قرآن، آیههای بسیاری در بارهٔ «روح» دیده میشود که از آن جملهاند: آیهٔ ۸۵ سورهٔ اسراء، آیهٔ ۳۸ سوره نبأ، آیهٔ ٤ سورهٔ معارج و آیهٔ ۲ سورهٔ نحل. سه آیه از آیههای قرآن (آیهٔ ۲۹ سورهٔ حجر، آیهٔ ۹ سورهٔ سجده و آیه ۷۲ سورهٔ ص) می گویند که «الله» برای آفرینش آدم، روح خود را در او دمید و در آیه (آیهٔ ۱۷ سورهٔ مریم، آیهٔ ۹۱ سورهٔ انبیاء و آیهٔ ۱۲ سورهٔ تحریم) حاکی است که «الله» برای آفرینش مسیح، روح خود را در مریم دمید. آیهٔ ٤ سورهٔ قدر نیز می گوید، فرشتگان و روح در شب قدر به زمین فرود می آیند و تا سحرگاه روی زمین باقی می مانند.<sup>۳۱</sup>

هرگاه بخواهیم هوش و درایت انسانی خود را در راستای ذهنیّت نویسندهٔ قرآن و تفسیرنویسان مذهبی که گروهی باور دارند جنُ «روح» است و برخی

۳محمد این افسانهها را ازجشن فروردینگاه (فردوک) زرنشنیان که در آن روز «فرموشها» و یا ارواح از آسمان بهدمدار بازماندگان خود بهزمین میآیند و زرتشنیان برای نیک کامی و شادی آنها بر سر کوهها آتش میافروزند، باید آموخنه باشد.

الكسه اكبر

معتقدند که جن «جسم» است، قرار دهیم و برای کشف و شناسائی وجود جن و ارواح به بحث بپردازیم، چون جن ها و ارواح دیدنی نیستند، بویژه در مورد جن ها این پرسش به وجود می آید که آیا موجودات جن «جسم» هستند و یا «روح.» از گفته های قرآن چنین بر می آید که اگرچه جن ها از آتش آفریده شده اند، با این وجود دست کم به دو دلیل، دارای جسم هستند، یکی از این دو دلیل، مفهوم آیهٔ ۱۷ سورهٔ نمل است که می گوید: «و سپاه سلیمان از گروه جن و انس و مرغان، هر سپاهی زیر فرمان رئیس خود در رکابش حاضر آمدند.» دلیل دوم، مدلول آیهٔ سورهٔ هود است که «الله» در این آیه می گوید: «...

مفهوم آیهٔ ۱۷ سورهٔ نمل، تردیدی باقی نمی گذارد که جن دارای «جسم» است، زیرا سپاهیان سلیمان، پیامبر افسانه ای نمی توانند بدون جسم در رکاب او خدمتگزاری کرده باشند. مدلول آیهٔ ۱۱۱ سورهٔ هود نیز همین دلیل را به ثبوت می رساند؛ زیرا اگر جن روح باشد، چگونه «الله» می تواند، دوزخ را از جن ها پر کند و آنها را به آتش بسوزاند. بنابر این، «جن» بدون تردید بر پایهٔ گفتهٔ قر آن، دارای جسم است که «الله» آنرا به آتش دوزخ می سوزاند. این نکته، بحث مهمتری را پیش می آورد و آن اینست که اگر جن وجودش از آتش ساخته و آفریده شده، چگونه می تواند به آتش سوخته شود؟ آیا منطقی آتش ساخته و آفریده شده، چگونه می تواند به آتش سوخته شود؟ آیا منطقی ناست که آتش با آتش سوخته شود؟ از اینرو، جن باید دارای وجودی بجز آتش باشد تا به آتش دوزخ سوخته و عذاب شود. حال اگر، وجود جن آتش نباشد، روح هم نباشد، پس این موجود مرموز که تا کنون هیچ انسان خردوری نشانه ای از آن ندیده، چه جانور شگفتی می تواند باشد ؟ پاسخ این پرسش را تش نامانه ای از آن ندیده، چه جانور شگفتی می تواند باشد ؟ پاسخ این پرسش را

روح چیست؟ محمد، عرب ترفند بازی که ادّعا می کرد، پیامبر پایانی است، در یکجای کتاب قر آن می گوید، «روح» و چگونگی وجود آنرا ابغیر از «الله» کسی نمیداند 1.5

آیهٔ ۸۵ سورهٔ اسراء) و در جای دیگر قرآن میگوید، «روح» از آسمان بهزمین فرود می آید (آیهٔ ۶ سورهٔ قدر) . ولی، در واقع آیا «روح» چیست؟ بدیمی است که در بارهٔ «روح» و چگونگی وجود آن کتابها نوشته شده و

برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی

ازاینرو شرح چنین موضوع پیچیده و حسّاسی را نمیتوان تنها با یک بازنمود کوتاه برگزار کرد. ولی به هرروی، برای شرح تئوری «روح» باید ابتدا به چگونگی ایجاد اورگانیسم (موجودات زنده) نظر کوتاه و سادهای بیفکنیم.

زیست شناسان، شیمیدانان و فسیل شناسان به این نتیجه رسیده اند که بیلیونها سال طول کشیده است تا زندگی و جانداران روی کرهٔ زمین از عناصر شیمیائی بیجان در شرایط مناسب محیطی به وجود بیایند. دانشمندان یاد شده راز زندگی روی کره زمین را نتیجه کنش ها و واکنش های شیمیایی در شرایط محیطی همین کره دانسته و باور دارند که جانداران روی زمین فر آوردهٔ مستقیم خود زمین هستند و با عوامل متافیزیکی هیچگونه پیوندی ندارند. این تئوری در پیش نیز بوسیلهٔ «ارسطو» و یک فیلسوف دیگر یونانی به نام «انکسی مندر» به نام «الکساندر اینانوویچ او پارین» بر اثر پژوه شهای شیمیایی ناشی شده و به نام «الکساندر اینانوویچ او پارین» بر اثر پژوه شهای شیمیایی ناشی شده و تئوری خود را «تکامل شیمیایی» نامید. چند سال بعد، یک شیمیایی ناشی شده و به نام «هالدین» در از کنش ها و واکنشهای شیمیایی ناشی شده و به نام «هالدین» در این از کنش ها و واکنشهای شیمیایی نوری نوری نوری در مین از کنش ها و واکنشهای شیمیایی ناشی شده و به نام «هالدین» در بارهٔ پیدایش زندگی و جانداران روی کره زمین همان تئوری تکامل شیمیایی» دانشمند انگلیسی می باشد.

بر پایهٔ پژوهشهای دانشمندان بالا، عناصر شیمیایی آزادی که در فضا وجود دارند، مانند اکسیژن، هیدروژن و کربن با یکدیگر ترکیب میشوند و سبب ایجاد عناصر دیگری از قبیل متان، آمونیاک، قندها و اسیدهای آمینه میشوند. قندها و اسیدهای آمینه نیز دربرابر تابش نور خورشید با یکدیگر ترکیب و سبب ایجاد عناصر شیمیایی دیگری میشوند، مانند فسفات، نئوکلیدها و سلولز (DNA و RNA). نئوکلیدها نیز بهنوبهٔ خود با پروتوئیدها اللسه اكبر

ترکیب میشوند و در نتیجه آن، ژنها بهوجود می آیند و در این حالت مقدّمات زندگی گیاهی فراهم میشود. سپس، بر اثر نشو و نمای نئوکلیدها، امکان ایجاد حیوانات تکسلّولی که سادهترین شکل حیوان می باشند و سرانجام زندگی حیوانی ودر پایان زینه تکامل، بشر حیوان با هوش و خردی که برتر موجودات عنوان گرفته است، پا به پهنهٔ هستی می گذارد.

در بدن اورگانیسم (انسان و یا حیوان) ترکیباتی وجود دارد که سبب ایجاد انرژی و حیات آنها میشود. تا زمانی که بین یاختههای بدن انسان و یا سایر حیوانات، هم آهنگی وجود داشته باشد، انسان و یا حیوان (اورگانیسم) بهزندگی ادامه خواهد داد، ولی زمانی که هم آهنگی یادشده مختل شود، زندگی اورگانیسم بازمی ایستد و به اصطلاح مرگ به وجود می آید.

با توجّه بهاینکه هدف ما در این جَستار، شرح تحلیلی انرژی (نیرو) و مکانیسم آن درزندگی انسان است، برای اینکه به چگونگی ترکیبات بدن که سبب ایجاد انرژی و حیات میشود، بهتر پی ببریم، بیمناسبت نیست، به«تئوری نسبیّت اینشتین» نگاهی بسیار ساده و گذرا داشته باشیم.

«تئوری نسبیت اینشتین» «تئوری نسبیت اینشتین» را میتوان در دو بخش توضیح داد. یکی «تئوری نسبیت ویژه» و دیگری «تئوری نسبیت همگانی.» «تئوری نسبیت ویژه» شبیه تئوری حرکت کشتی «گالیله» میباشد. این تئوری که همان قانون حرکت نیوتون میباشد، حاکی است که اگر به جسمی فشار وارد نیاید، جسم یادشده دارای یک حرکت یکنواخت و بدون تغییر خواهد بود، مانند یک کشتی که روی آب با حرکت بدون فشار و به گونه یکنواخت در حال گذر است و از اینرو حرکت کشتی در روی آب نه موجی ایجاد میکند و نه اینکه مسافران کشتی میتوانند حرکت کشتی را روی آب احساس نمایند. «تئوری نسبیت همگانی اینشتین» مربوط بهانواع گوناگون حرکات میشود، مانند حرکتهایی که تغییر بذیر بوده و میتوان آنها را سریعتر نمود. عواملی که زیر تأثیر قانون برابریهای فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستی ۱۰۵

جاذبه بهزیر می افتند، از نوع این حرکت ها به شمار می روند. فرمول مشهور «اینشتین» در بارهٔ «مادّه» <sup>۲</sup> و «انرژی» نماد بارز «تئوری نسبیت ویژه» می باشد. این فرمول عبارتست از <sup>2</sup> MC=. در این فرمول E شناختگر Energy و یا «نیرو،» M شناختگر Matter و یا «مادّه» و C شناختگر «سرعت نور» می باشد، بر پایهٔ این فرمول زمانی که در یک کنش و مناختگر «سرعت نور» می باشد، بر پایهٔ این فرمول زمانی که در یک کنش و واکنش شیمیائی، توده ای از «مادّه» ناپدید می شود، «نیرو» بموجود می آید که برا بر «مادّه» ناپدید شده، ضرب در توان دوم «سرعت نور» خواهد بود. چون توان دوم «سرعت نور» (<sup>2</sup>C) بسیار کلانی به وجود آورد، این فرمول نشان می دهد که ما همیشه در برا بر وجود کمی «مادّه» مقادیر هنگفت و کلانی «نیرو» دریافت می کنیم، به مین مناسبت است که نیروئی که بمب های اتمی تولید می کنید، در برا بر مادّهای که مصرف می شود، به مراتب زیادتر خواهد

"اوازه «ماده» برای هو چیزی که دارای جسم بوده و قصا را اشعال کند، بهکار میرود. ابنابر این تعریف هر چیز جاندار و با بیجانی که بوسیله حواس ما درک شود، «ماده» نامیده میشود. ابیشتر مواد بهسه شکل جامد، مایع و یا گاز وجود دارند. با امن وجود، موادی نیز در زندگی ما یافت میشوند که فاقد شکل هستند، ولی با سرعت نور حرکت میکنند و تمام وجود آنها در شکل نور متعرکز شده و زیر تأثیر نیروی جاذبه زمین قوار میگیرند که البته از بحث ما خارج خواهند بود.

کوچکترین واحد ماده «اتم» نامیده میشود. اشیاء جاندار و بیجان، هو دو دارای بسیاری از انواع اتهها هستند و زیر تأثیر کنشها و واکنشهای شیمیایی قرار میگیرند. «اتم» دارای سه عامل پرونون، نینرون و الکیرون میباشد. این قاعده در باره تمام اتمها بجز هیدرژن به کار میرود، زیرا هیدرژن فاقد بیرون است. بوسیله افزایش حرارت و یا کاهش آن مینوان یکی از انواع ماده وا بهماده دمگر تبدیل کرد. بیشتر موادی که در زندگی در محیط پیرامون ما قرار دارند، به گونه دایمی در حال تغییر هستند، عامل و سب اساسی ایجاد تغییر در ماده «نیرو» می باشد.

<sup>۱۳</sup> انرژی» و یا «نیرو» بر حلاف ماده، نه فضا را اشعال میکند و نه دارای ویژگیهای ماده می باشد. «نیرو» را میتوان عامل فعالیت و نفییر نعریف کرد. بهعبارت دیگر، نیرو سبب تغییر و عامل ایجادکنده حرکت است. «نیرو» را به «نیروی بالفوه» و «نیروی فعّان» میتوان بحش کرد. «نیروی بانفوه» عبر فعّال و ذخیره شده است و در شرایط حاصی روی ماده اثر میگذارد. «نیروی فعّال» بر خلاف «نیروی بانفوه» حرکت و جنبس دارد و همیشه روی ماده اثر میگذارد. «نیرو» در جندین شکل گوناگون؛ ماسد نور، حرکت و حرارت بافت میشود. «نیرو» از یک شکل به شکل دیگر میتواند تغییر یابد، ولی نه میتوان آنرا هیچگاه خلق و نه میتوان آنرا نابود کرد (قانون اول نرمودینامیک).

بود .

1.3

نکتهٔ بسیار جالب در این بحث که حتی پیش از «اینشنین» توجه دانشمندان را جلب کرد، آنست که هر نیروئی قابل تبدیل به نیروی دیگری خواهد بود. نیروئی که در سیبی که از درختی آوبزان است، وجود دارد، هنگام افتادن سیب نخست به نیروی حرکت تبدیل میشود و سپس هنگام برخورد سیب با زمین به نیروی حرارت بدل میشود و سبب خیزش مولکول های گردوخاک از زمین می گردد. هنگامی که ما دو تکه چوب را به یکدیگر می مالیم و در نتیجهٔ این عمل آتش به وجود می آید، در واقع نیروی مکانیکی مالش دو تکهٔ چوب با یکدیگر به نیروی حرارت تبدین خواهد شد. «تئوری مالش دو تکهٔ چوب با یکدیگر به نیروی حرارت تبدین خواهد شد. «تئوری به نیروهای دیگر و با وزنهای گوناگون تبدیل شود. نتیجهٔ این بحث آنست که: «ماده در اساس، نوعی نیروی ساکت و یخ بسته است.»

تبدیل مادم به نیرو عملی است که ما هر روز در زندگی تجربه می کنیم. هنگامی که ما یک تودهٔ زغال روشن کرده و آنرا می سوزانیم، در واقع ما نیروی مادم را به نیروی حرارت تبدیل می کنیم. اگر ما پیش از روشن کردن زغال و پس از آن، تمام مولکول هایی را که در چوب و در هوا وجود دارند، اندازه گیری کنیم و آنهارا با یکدیگر سنجش نماییم، خواهیم دید که درونمایه زغال و هوا در زمان سوختن سبکتر از زمان پیش از سوختن آنست. تکته آنست که سوختن زغال سبب تبدیل آن به دود نخواهد شد، بلکه به نیرو تغییر شکل خواهد داد و ما این تحول و یا فراگشت «مادم» به «نیرو» را به آسانی می توانیم با فرمول E=MC<sup>2</sup> محاسبه کنیم.

چکیدهٔ این بحث آنست که «ماده» و «نیرو» به یکدیگر قابل تبدیل بوده و نمیتوان آنها را از یکدیگر تفکیک و جدا نمود. دانش پیشرفته امروز ثابت کرده است، همانگونه که وجود «ماده» و «نیرو» در طبیعت لازم و ملزوم یکدیگر بوده و نمیتوان وجود یکی را بدون هستی دیگری پندار کرد، بههمانگونه نیز «روح» و «بدن» دو روی سکّه بدن انسان بوده و از هم جدایی برابريهاي فرهنگ اسلام با فرهنگ بت پرستي ۲۰۷

ناپذیر می باشند. همانگونه که «ماده» از «اتم» تشکیل می شود، بدن انسان نیز از بیلیون ها یاخته و یا واحد جسمی ساخته شده و ترکیب این یاخته ها تولید نیرو و حرکت می نمایند. اگر قرار باشد، عاملی را در زندگی انسان به نام «روح» بشناسیم، چنین عاملی غیر از «نیرو» چیز دیگری نمی تواند باشد. آنچه که کُند آوران مذهبی «روح» نامیده اند، در واقع همان «نیروی» زندگی ساز انسان است. هنگامی که تعادل و ترکیبات یاخته های بدن بهم بخورد، نیروی فعّال<sup>ه ا</sup> در وجود انسان، به نیروی بالقوه<sup>۲</sup> تبدیل می شود و چون نیروی فعّال بدن از حرکت و جنبش بازمی ایستد، بدن از کار می افتد و می میرد.

«روح مجرّد» و وجود آن یکی از اختراعات خرافی سوداگران مذهبی و از کالاهای تقلّبی وزهرآگین روانی آنهاست که بوسیله آن خرد تودههای مردم را تسخیر و آنها را آلت منافع شخصی خود قرار میدهند.

کوتاه آنکه محمد بن عبدالله، درون قومی که انجام آداب و رسوم یادشده بالا جزء ایمان مذهبی و فرهنگ قومی آنها بود پا به پهنه وجود گذاشت و ازاینرو هنگامی که بر خود عنوان پیامبری بست، تمام آداب و رسوم موجود بت پرستان و مشرکان عربستان را وارد اصول و موازین دین نوساخته خود نمود. این موضوع تا آنجا آشکار و مسلم است که یکی از دانشمندان عرب بهنام «نظر علی» مینویسد: «اسلام، بسیاری از آداب و رسوم بت پرستان عرب را وارد آئین و شعایر مذهبی خود کرد.»

> <sup>۵۱</sup>بهزیرنویس بالانگاه فرمایید . ۲۱یهزیرنویس شماره ۲۴ همین فصل نگاه فرمایید . .

<sup>27</sup>Michael Nazar-Ali, Islant: A Christian Perspective (Philadelphia: Westminster Press, 1983), p.21.

## <sup>فصل ششم</sup> «الله» و آفرینش جهان

. انسان نادان آنچنان نیازمند دین است که حتّی به گاوپرستی نیز روی می کند .

افسانه هائی را که کتاب قرآن و احادیث اسلامی در بارهٔ آفرینش جهان بوسیلهٔ «(الله» بیان کرده اند، بر استی می توان کاتانیسم باطل کنندهٔ تمام سازمان شیدنهاد و وا پسگرای دین اسلام به شمار آورد. کتاب قرآن هفتصدو پنجاه آیه به آفرینش جهان بوسیلهٔ «الله» ویژگی داده است. فلسفه و روش قرآن در بارهٔ شرح آفرینش جهان آنقدر بی پایه و نابخردانه است که شگفت مسخره بار تمام فرنودسارها و کتابهائی را که در بارهٔ فلسفهٔ اسلام در بارهٔ آفرینش سخن رانده اند، برانگیخته است. سطح پوچی و بیهوده گی متون قرآن در بارهٔ آفرینش جهان تا آن اندازه است که دائرة المعارف دین و علم اخلاق که یکی از معتبرترین فرنودسارهای جهان بوده و در ۱۳ جلد بزرگ، چاپ و منتشر شده، در صفحهٔ ۱۷۶ جلد چهارم نوشته است: «مطالب پنداری قرآن در بارهٔ

1.9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> James Hastings, Encyclopedia of Religion and Ethics (New York: Charles Scribner's Sons, 1927), p. 174.

الله اكبر

آفرینش جهان تا آن اندازه بیارزش است که آنرا میتوان جزئی از کتاب هزارو یکشب نوشتهٔ «لین» - Lane بهشمار آورد.»<sup>۲</sup>

از آنهمه آیههانی که در قرآن از آفرینش جهان سخن گفتهاند، چنین برمی آید که «الله» جهان هستی را برای نشان دادن مهر و عشق خود نسبت به بندگانش نیافریده، بلکه دستگاه آفرینش را به منظور نشان دادن توانائی خود به وجود آورده است. مدلول برخی از بیش از ۲۵۰ آیهٔ قرآن که در بارهٔ آفرینش جهان سخن راندهاند، به شرح زیر است:

«ما آسمانها و زمین و آنچه را که بین آنهاست، درشش روز آفریدیم و هیچگاه از این کار خسته نشدیم.» (آیهٔ ۳۷ سورهٔ قاف.)» «آیا براستی کسی که زمین را در دو روز آفرید، انکار می کنید و بر او مثل و مانند قرار می دهید ؟ او (الله) جهانیان است و در بالای زمین کوههای استوار برافراشت و انواع برکتها در آن قرار داد و قوت و ارزاق را در چهار روز مقدّر و معیّن کرد و روزی طلبان را در کسب روزی خود یکسان نمود. آنگاه به آفرینش آسمانها که دودی بیش نبود، توجّه کرد. پس (الله) بهزمین و آسمانها گفت، بیائید به فرمان من یا از روی شوق و رغبت و یا از روی اکراه و بی میلی. آسمانها و زمین گفتند ما از تو فرمانبرداری می کنیم. سپس نظم هفت آسمان را در دو روز استوار کرد و به هر آسمانی وحی نمود که به نظم درآید و آسمان دنیا را به چراغهای درخشنده زینت داد. این تقدیر (الله) مقتدر و داناست.» (آیههای ۸ تا ۲۲ سورهٔ فصّلت.)

آیههای ۳ و ۶ سورهٔ نحل نیز میگویند، «الله» آسمانها و زمین را برای احراز حقیقت خود آفرید و از آنچه که مشرکان گویند و برای او شریک آورند، منزه است. «الله» انسان را از آب نطفه آفرید و آنگاه انسان با آفریدگار خود بهمخالفت شدید برخاست.

آیهٔ ۲ سورهٔ رعد می گوید، او اللّهی است که آسمانها را چنانکه مشاهده

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lane, One Thousand and One Night (London: 1859).

111

الله و آفرينش جهان

میکنید، بدون ستون برافراشت، سپس خود را بر عرش نشانید و خورشید و ماه را تسخیر کرد که هر کدام در زمان ویژه خود بهگردش آیند و جهان را با ترتیب محکمی منظم ساخت.

درحالیکه نتیجهٔ آخرین پژوهشهای دانشمندان فضائی نشان میدهد که جهان هستی در حدود بیست بیلیون سال پیش بر اثر انفجار بزرگی (که بزودی از آن سخن خواهیم گفت)، بهوجود آمد، پیروان ادیان سامی عقیده دارند که «الله» در حدود ۲۰۰۰ سال پیش جهان را در شش روز آفریده است. سر اسقف «جیمز آسشر» ایرلندی Assher James (۱۵۸۱–۱۵۸۱)، از بررسی تورات نتیجه گرفته است که جهان هستی در ساعت ۹ صبح روز یکشنبه ۲۳ اکتبر سال ۲۰۰۴ پیش از میلاد مسیح آفریده شده است.

پیش از اینکه به ادامه این جستار بپردازیم، باید به این نکته اشاره کنیم که عقیده به آفرینش جهان هستی در شش روز، در آغاز به وسیلهٔ دین زرتشت نوآوری شده، سپس کلیمیها در زمانی که در بابل در اسارت بودند، این عقیده را از زرتشتیها جذب کردند و آنرا در سر فصل سفر آفرینش در تورات آوردند و آنگاه محمد که بسیاری از اصول و احکام قرآن را از زرتشتیها و موسویها برداشت کرده، موضوع آفرینش جهان درشش روز را از زرتشتیها و

نخستین نکته ای که در بارهٔ مفاهیم بی پایهٔ آیه های یادشدهٔ بالا توجه را بر می انگیزد، ناهمگونی آنها در مورد شماره روزهای آفرینش است. زیرا، به گونه ای که ملاحظه می شود، آیهٔ ۳۷ سورهٔ قاف می گوید، ما جهان را در شش روز آفریدیم و آیهٔ ۸ سورهٔ فصلت می گوید، «الله» زمین را در مدّت دو روز آفرید و آیهٔ ۱۰ سورهٔ فصلت در بارهٔ آفرینش جهان، از چهار روز سخن می گوید و آیهٔ ۱۲ سورهٔ فصلت اشعار می دارد، «الله» در مدّت دو روز آسمانها را برقرار کرد.

تضادّها و ناهمگونیهای قرآن ایدیدهٔ تازمای نیست و بهگونهای که میدانیم، بسیاری از مفاد آیههای قرآن ابا یکدیگر تضادً چشمگیر دارند و الله اكبر

گوئی «الله» بینقص و عیب و آگاه به همه دانشهای نهان و آشکار جهان، مانند برخی از بنده های پریشان مغزش از هوش و حافظه عادی برخوردار نبوده که اینهمه در سخنانش ضدونقیض گوئی کرده است. ولی آنچه که در این جُستار قابل توضیح به نظر می رسد، تفسیر «بیضاوی» در بارهٔ تضاد مدلول های سه آیه یادشده بالاست. «بیضاوی» در تفسیر خود سخت کوشش می کند که تاهمگونی های مفاهیم آیه های یادشده را به گونه ای با قدرت مفاهیم گوناگون واژه ها با یکدیگر آشتی دهد، ولی کوشش او به جائی نمی رسد و سرانجام تسلیم می شود. «بیضاوی» در تفسیر آیه ۸ سورهٔ فصّلت می نویسد: «هدف (الله) از اینکه به آسمانها و زمین فرمان داد تا به نظم درآیند، این نبود که آنها فرمانبرداری خود را نسبت به (الله) ثابت کنند، بلکه هدف (الله) از آفرینش زمین و آسمانها آن بود که قدرت و توان خود را نشان دهد.» «بیضاوی» در بنجشنبه و یکشنبه و ماه و ستارگان را روز جمعه آفرینش کرد.»

مشکات المصابح، در بارهٔ آفرینش آسمانها و زمین بوسیله «انله» مطالبی نوشته است که برای همگان و بویژه کودکان عقب افتاده مغزی در خور سرگرمی است. در کتاب نامبرده میخوانیم که در شب معراج، هنگامی که محمد بن عبدالله با «الله» در آسمان به خوردن غذا مشغول بوده، «الله» به او گفته است که وی زمین را روز شنبه، کوهها را روز یکشنبه، درختها را روز دوشنبه، تمام اشیاء ناخوش آیند را روز سه شنبه، نور را روز چهار شنبه، حیوانات را روز پنجشنبه و آدم را که آخرین اقدام آفرینش بوده، بعد از ظهر روز جمعه، بعد از نماز روز جمعه خلق کرده است.

نکتهٔ دیگری که در بارهٔ مفهوم آیه ۲ سوره رعد و همچنین آیه ۳ سوره یونس، آیه ۵ سوره طه، آیه ۵۹ سوره فرقان، آیه ٤ سوره سجّده و آیه ٤ سوره حدید، در خور بررسی شایان است، «تشستن (الله) بر عرِش» می،اشد. این

> ا قاضی ناصر الدُن عبدالله بن عمر البیضاوی، انوارالتَّز بل و اسرارالتَّأویل (قاهره: ۱۳٤٤). اجارالله ابوالفاسم محمود بن عمر بن خوارزمی زمحشوی، اهشکاتالمصابح .

114

الله و آفرینش جمان

نکته که چگونه «الله»بر عرش مینشیند، بین فقها و مفسران آیههای قرآن بعثهای بی پایانی برانگیخته است. واژه ای که برای نشستن «الله» در آیه یادشده به کار رفته، «استوی» می باشد. بسیاری از مفسّران قرآن که مغز وخامهشان در برا بر متون پوچ و نابخردانه قرآن منجمد شده، نوشته اند، هدف از نشستن روی عرش این بوده است که «الله» پس از آفرینش زمین، آنرا ترک کرده و به آسمان رفته است. «زمخشری»<sup>6</sup> در بارهٔ تفسیر مفهوم آیهٔ بالا سکوت کرده و خود را از رسوائی مفهوم آیهٔ مورد نظر، برکنار نگهداشته است، ولی «بیضاوی»<sup>۲</sup> مینویسد، «الله» به عرش رفت تا از آنجا فرمانروائی خود را بر زمین و آسمانها استوار سازد.

نگاهی به فرهنگهای لغت، ریاکاری و سالوس پیشگی دکانداران مذهبی را برای مسخ کردن مفاهیم مسخره قرآن به آسانی آشکار می کند. فرهنگ لغت المهادی واژهٔ «استوی» را «نشستن، پابرجا و مستقر شدن» ترجمه کرده و این جمنه را مثال آورده است: «علی سربرالمنک تمکن و استقر فیالسلطان،» که ترجمه آن به زبان فارسی چنین است: «او بر تمام عالم قدرت خود را مستقر کرد.» همان کتاب، آیهٔ ۵ سورهٔ طه را نیز به عنوان مثال دیگر ذکر کرده است. این آیه می گوید: « اُلرَّحْنَنُعَلَیَ اَلْعَـرَشِ اَسْتَوَکْی .» یعنی «(الله) بخشنده بر عرش نشسته است.»

فرهنگ لغت المنجد ۲ نیز واژهٔ «استوی» را «نشستن و استقرار یافتن» ترجمه کرده و مثال آورده است: «استوی علی سریرالملک» یعنی « او روی تخت عالم برنشست.»

مفهوم آیه یادشده و ترجمهها و مثالهای فرهنگهای لغت، تردیدی باقی نمیگذارند که محمد بن عبدالله، عربی که سطح دانش و آگاهی و فرهنگش از

مجارالله ا بوالقاسم محمود بن عمر خوارزمي زمخشري . الكمَّاف في نفسير القر آن. ابيصاوي. الوارالتنزيل و اسرارالتاويل. احسن سعيد الكرمي، الهادي، جلد دوَّم (بيروت، لبنان: داراللَّبناناالطَّباعة والنُّشر، ١٩٩١)، صفحة ٤١١. \* المتجد الإحدى (بيروت، لبنان: دارالمشرق، ١٩٨٦) ، صفحة ٧٦.

الك اكبر

فراز ذهنی تازینهای عادی آغاز سدهٔ هفتم میلادی، تجاوز نمی کرده، با این افسانههای هزارویکشب مایه، ریاکارانه ذهن ساکنان شبهجزیرهٔ عربستان را افسون کرده و پس از گذشت بیش از یکهزاروچهارصد سال، هنوز پیروان اسلام و قرآن دست کم زحمت خواندن و فهمیدن کتابی را که نهاد ایمان دینی آنها را تشکیل میدهد به خود نمیدهند و در ژرفنای ناآگاهی و واپس ماندگی گیاهوارانه زندگی می گذرانند.

صحیح البخاری نیز از قول محمد بن عبدالله، در بارهٔ آفرینش جهان حدیثی ذکر کرده که بسیار سرگرم کننده است. این حدیث می گوید: «نخستین چیزی که (الله) آفرید، یک قلم بود. سپس (الله) بهقلم فرمان داد، [بنویس.] قلم پرسش کرد، [چه بنویسم؟] (الله) پاسخ داد، [شماره هر چیزی را که باید آفریده شود، بنویس.] و قلم آنچه را که تا ابد وجود دارد، بهرشتهٔ نوشتن در آورد.»

یکی از مفسّران مشهور قر آن بهنام حسینی نیز در تفسیر قسمت آخر آیه ۱۲۹ سوره توبه که میگوید: « ... وَهُوَرَبُّ اَلْحَرْشِ ٱلْحَطِّیمِ .» مینویسد: «تخت (الله) دارای ۰۰۰/۸ ستون بوده و فاصلهٔ بین هر ستونی از ستون دیگر، ۰۰۰/۰۰۰ ۳ میل است.»<sup>۱</sup>

سایر مفسران قرآن، بهعرش و تخت «الله» بیشتر جنبهٔ روحانی و غیر مادی دادهاند، ولی همهٔ آنها موافقت دارند که «الله» روی عرش قرار گرفته و بوسیلهٔ فرشتگان، جنّها و افرادی که فرمانبردار او هستند، بر جهان فرمانروائی میکند. یکی از نویسندگان اسلامی، در بارهٔ «نشستن (الله) بر روی عرش» مینویسد: «تردید نیست که (الله) بر روی عرش مینشیند؛ ولی چگونه او روی عرش مینشیند، موضوعی است که تنها خود او میداند و هرکس پرسش کند،

> ادکتر محمد حسن حان، صحیح البخاری، ۹ جلد (پاکستان: ۱۹۷۱). اقر آن الحسینی.

الله و آفرینش جهان ۱۱۵

چرا (الله) مینشیند، کافر است.»<sup>(۱</sup>

شاهکار دانش هیئت و ستارهشناسی محمد، نویسندهٔ قر آن به مطالب ناروا و مسخرهٔ بالا با یان نمی یابد. آیه ۲۰ سوره بقره و آیه ۳ سوره نبأ می گویند: «آیا ما زمین را مانند بستری پهن نکردیم؟» و مسخرهتر از دو آیهٔ یادشده، آیهٔ ۳۰ سوره انبیاء است که می گوید: «آیا کافران ندیدند که آسمانها و زمین بسته بود، ما آنهارا بشکافتیم و از آب هر چیزی را زنده کردیم، پس چرا مردم ایمان نمی آورند؟» مفسّر نادان و یا شیّاد یکی از قرآنهائی که زیر عنوان قرآنالکریم<sup>۳</sup> با بودجهٔ سازمان اوقاف و امور خیریهٔ حکومت جمهوری اسلامی در ایران چاب شده، در تفسیر آیهٔ بالا نوشته است: «شاید از آسمان، علوم مفسّران قرآن، هنگامی که در برابر آیه ها و متون پوچ و مسخرهٔ قرآن قرار مفسّران قرآن، هنگامی که در برابر آیه ها و متون پوچ و مسخرهٔ قرآن قرار اسلامی بخورانند، به چنین تفسیرهای ابلهانه و غیر منطقی که هیچ ارتباطی با اسلامی به درارد، دست یازیدهاند، انهانه و غیر منطقی که هیچ ارتباطی با

تردید نیست که اگر نویسندگان اسلامی کوچکترین اطلاعی از دانشهای پیشرفتهٔ امروزی داشتند، بهجای بازی کردن با مفاهیم واژهها، لافهای محمد را بهدانشهای پیشرفتهٔ عصر ما پیوند میزدند و آنهارا در چارچوب منطقی تری قرار میدادند. برای مثال، اگر این افراداز تئوری «انفجار بزرگ»Big Bang میداشتند، بدون شک مفهوم آیهٔ ۱۳۰ سورهٔ انبیاء را که از بسته بودن زمین و آسمانها و شکافتن آنها سخن می گوید، به تئوری «انفجار بزرگ» نسبت میدادند و ادعا می کردند که هدف از مدلول آیه یادشده همان تئوری «انفجار بزرگ» بوده است.

به هر روی، شاهکار نجومی کتاب قرآن در آیهٔ ۳۲ سورهٔ انبیاء ادامه

" قر آن الكريم (تبهران: سازمان اوقاف و العور خيريَّه، انتشارات السوم، ١٣٧٠)، صفحه ٣٢٤.

<sup>&</sup>quot;Quoted in Samuel M. Zwemer, The Moslem Doctrine of God (New York: American Tract Society, 1905),

اللماكير

می دهد: «ما آسمان را سقفی محفوظ و طاقی محکم آفریدیم و این کافران از آیات آسمانی روگردانند.» آیهٔ سورهٔ ۵ انملک نیز می گوید: «و ما آسمان دنیا را به چراغهای درخشنده زیب و زیور دادیم و آنها را به منزلهٔ تیرهائی قرار دادیم تا شیاطین را برانند و ما آماده کردیم برای آنها عذاب آتش را.» همچنین آیهٔ ۱۰۴ سورهٔ انبیاء می گوید: «روزی که آسمانها را مانند طومار درهم می پیچیم و به حال اول که آفریدیم برمی گردانیم. این وعدهٔ ماست که البته انجام خواهیم داد.» جالبتر از همه بخشی از مدلول آیهٔ ۱۵ سورهٔ حجّ است که می گوید: «... و (الله) نگه می دارد آسمان را که روی زمین نیفتد، مگر هنگامی که فرمان این عمل را صادر کند.»

گروهی از خرده رهبران دینی اسلامی که در واقع نقش رمالان و جادوگران مذهبی را بازی کرده اند، گفته های بس سبک مغزانه ای در بارهٔ آفرینش جهان هستی دارند و جالبتر آنکه، برخی از نویسندگان مذهبی کوشش کرده اند، گفته های آنها را با بژوه شهای علمی تطبیق داده و به آنها جنبهٔ علمی بدهند. برای مثال، شخصی به نام محمد رضا حسینی الهاشمی، کتابی زیر عنوان آغاز و فرجام جهان هستی از نظر قرآن و یا علم کلام به روش نوین " به رشتهٔ نگارش در آورده و از جمله می نویسد، محمد باقر، اعام پنجم شیعیان گفته است: «آنگاه م اردهٔ خداوند به خلق عادیات و جسمانیات تعلق گرفت، نخست آب را آفرید... سپس باد را از آب آفرید. پس از آن باد را بر آب چیره کرد، به گونه ای که باد آب را منفجر کرد. پس از آن باد را بر آب چیره کرد، می خواست از آن پدیدهٔ زمین را بسازد. پس حداوند از آن زمین را آفرید و می خواست از آن پدیدهٔ زمین را بسازد. پس خداوند از آن زمین را آفرید و می خواست از آن زمین را بسازی از این انفجار برخاست به آن اندازه که خداوند آنرا مانند گلوله ای به هم پیچید و روی آب قرار داد. آنگاه آتش را از آب آنرا مانند گلوله ای به هم پیچید و روی آب قرار داد. آنگاه آتش را از آب خلق کرد. سپس به آتش فرمان داد که آب را منفجر کند. در نتیجهٔ انفجار آب

۳محمد رضا حسینیالمهاشمی، آغاز و فرجام جمهان از نظر قر آن با علم کلام بهروش نوین (شیراز: چاپ افست کورش، ۱۳۳۹ خورشیدی) ، صفحههای ۱۷۷ و ۱۷۸.

الله و آفرینش جمهان ۱۱۷

دودی (گازی) پدید آمد که خداوند بوسیلهٔ آن آسمان را ساخت. در این هنگام نه شمسی بود و نه قمری. نه ستاره و نه سحاب و کهکشان. آنگاه خداوند، آسمان را به هم پیچید و زمین و آسمان را با یکدیگر سنجید و سپس آسمان را بلند کرد و بالای زمین قرار داد، پیش از آنکه زمین را پهن کند.»

«الکساندر پوشکین» شاعر و نویسندهٔ شهیر سدهٔ نوزدهم روسی می گوید: « قرآن ؟ از نظر دانش هیئت و ستارهشناسی بسیار توخالی، ولی از نظر شعر و شاعری بسیار عظیم است.»

جالبتر از همهٔ این افسانه سرائیهای خندهدار اسلامی، حدیث باب سوّم کتاب صحیح البخاری است، این حدیث از قول «ابو قتاده» روایت می کند که «الله» گفته است: «ما ستاره ها را برای سه منظور آفریدیم؛ زینت دادن آسمان، تیر زدن به شیاطین و راندن آنها از نزدیک شدن به آسمان و راهنمائی مسافرین، بنابراین هر کسی که تعبیر دیگری برای آفرینش ستاره های آسمان داشته باشد، نادانی خود را ثابت کرده و نیروی خود را بیهوده به هدر داده است.<sup>۱۱</sup>

اگرچه انسان همیشه پدیده ها را آنگونه می بیند که از راه وراثت در مغز او جای گرفته اند، نه آنگونه که در واقعیت وجود دارند، با اینحال تردید نیست که اگر مسلمانان دنیا با دیدهٔ خالی از احساس بیهوده گوئیهای قرآن را بررسی می کردند، خرد و درایت خود را از اسارت پاره ای خرافات بیهوده آزاد می نمودند و عمر خود را در سیاهچال نادانی و ناآگاهی بسر نمی بردند.

نویسنده، در پایان این بخش، بهشرح ساده و کوتاهی از مکانیسم نجومی جهان هستی خواهد پرداخت. هنگامی که گفتههای خنده آور رمالان و جادوگران مذهبی را که عنوان پیامبر و امام برای خود قائل شدهاند با دانش پیشرفتهٔ ستارهشناسی زمان حال، برابری میکنیم؛ برایمان تردیدی باقی نخواهد ماند که این افراد با عناوین دروغینی که به خود بسته اند، ایمان مردم را

"دكتر محمد حسن خان، صحيح البخاري، جلد جهارم (باكستان: ١٩٧١)، باب سوم، صفحه ٢٨٢.

الك اكبر

116

سرقت کرده و سدهها آنها را از درک واقعیّاتی که در محیط پیرامونشان میگذرد، محروم نمودهاند.

کرهٔ زمین یکی از سیّاره های منظومهٔ شمسی است که در هر ۲۱ ساعت یکبار به دور خود و در هر سال (۳٦۵ روز) یکبار به دور خورشید می چرخد. اولی را حرکت وضعی و دومی را حرکت انتقالی گویند. بر اثر حرکت وضعی زمین، روز و شب و بر اثر حرکت انتقالی خورشید، چهار فصل به وجود می آید. زمین را پوششی از گاز فراگرفته است که قسمت عمدهٔ آن اکسیژن و ازت می باشد. وسعت خشکی های زمین در حدود ۲۰۰ / ۸۰۸ کیلومتر مربع و وسعت آبهای آن در حدود ۲۰۰ / ۳۵۱ کیلومتر مربع است.

آسمان به بخش بسیار کوچکی از فضای لایتناهی که دیدگان ما توان مشاهده آنرا دارد، گفته میشود. تقسیم فضای لایتناهی آسمان به هفت طبقه، عقیدهٔ نابخردانهای است که برای کودکان دبستانی نیز قابل پذیرش نیست. بنابراین، عقیده به افتادن فضای خالی آسمان بر روی زمین که محمد در آیهٔ ٦۵ سورهٔ حج آورده، حتّی از عقیده هفت آسمان نیز نابخردانه تر است. عقیده به وجود هفت آسمان را نخست فلاسفهٔ یونان باستان نوآوری کردند و این عقیده نادرست در زمان حملهٔ اسکندر مقدونی به آسیا و خاور میانه وارد شد و از انجا به قرآن راه یافت.

«ویل دورانت» سالها پیش از اینکه باستان شناسان موقق به کشف لوحه های گلی در بارهٔ کشتی نوح درسرزمین بین النّهرین شوند، نوشته است: «داستانهای لذّت بخش آفرینش و فریب خوردن آدم و طوفان نوح از افسانه های بین النّهرین گرفته شده است. ریشه این افسانه ها به ۲۰۰۰ ۳ سال پیش از میلاد مسیح و حتّی پیشتر از آن می رسد. احتمال دارد که برخی از این داستانها را یهودیان در زمان اسارت در بابل از مردم آن سرزمین فراگرفته باشند. احتمال بیشتر آنست که این داستانها از زمان سومری ها و سامی های قدیم به آنها رسیده باشد.»<sup>۵۰</sup>

میدانیم که در گذشته افراد بشر، حرکت باد و باریدن باران را ناشی از فرمان خدا وایجاد رعد و برق وطوفان را نتیجهٔ خشم و غضب او میدانستند. بهمین سبب افراد بشر برای حرکت کشتیهای خود منتظر فرمان الهی برای وزیدن باد می شدند. این افکار و عقابد افسانه ای و نا بخردانه، سراسر قر آن را بر کرده است. چنانکه آیه ۲۲ سوره یونس می گوید، او اللهی است که شما را در زمین و دریا سیر می دهد تا آنگاه که در کشتی نشینید و باد ملایمی کشتی را به حرکت آرد و شما شادمان باشید که ناگاه باد تندی بوزد و کشتی از هر را بخوانید که شما را از خطر درافتد و خود را در جریان هلاک به بینید، آنزمان «الله» را بخوانید که شما را از خطر نجات دهد. آیههای ۲۷ و ۷۷ سورهٔ انبیاء نیز را بخوانید که شما را از خطر نجات دهد. آیههای ۷۱ و ۷۷ سورهٔ انبیاء نیز را بخوانید که شما را از خطر نجات دهد. آیههای ۷۱ و ۷۷ سورهٔ انبیاء نیز را الله) تندبادی می فرستد و همهٔ شما را به کیفر کفر در دریا غرق می کند.» آیهٔ ۳۳ سورهٔ شوری می گوید: «هرگاه (الله) بخواهد باد را ساکت می کند تا کشتیها از حرکت بازایستند.» آیهٔ ۸۸ سورهٔ روم و آیهٔ ۹ سورهٔ فاطر (الله) تا بامل ایجاد باد دانسته و می گویند، «الله» کسی است که باد را می فرستد تا ابرها را در فضا برانگیزد.

گذشته از آیه های قرآن، احادیث اسلامی نیز در بارهٔ پیوند باد و باران و سایر عوامل طبیعی با ارادهٔ «الله» نکاتی بس شایان توجّه نوآوری کرده اند. تمام این احادیث حاکی از باورهای خرافی محمد در بارهٔ باد و باران است که با معتقدات انسانهای نخستین تفاوتی ندارد. کتاب مشکات المصابح از کتاب دعوة الکبیر نقل می کند که «ابوهریره» روایت کرده است که محمد گفته است: «باد رحمت (الله) است که ممکن است هم دربردارندهٔ برکت باشد و هم مجازات. بنابراین از باد ناراضی نباشید و نسبت به آن ناسزا نگوئید، بلکه از (الله) بخواهید برکتهای آنرا شامل حال شما کند واز خطرات آن به (الله) پناه ببرید."» این حدیث را «ابو داود شفیعی،» «این ماجه» و

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Mishkat Al-Masabih, trans. James Robson, vol. 1 (Pakistan, Lahore: Kashmir Bazar, 1965), pp. 317-18.

«بیمهقی» نیز ذکر کردهاند.

«ا بنعبّاس» روا یت می کند، هر زمانی که باد میوزید، محمد زانو میزد و می گفت: « یا (الله،) این باد را برای ما رحمت کن و نه مجازات....»"

«این ماجه،» «داود شفیعی» و «نسائی» از قول عایشه روایت کردهاند که هر زمانی که ابر در آسمان پدید می آمد، محمد دست از هر کاری که در پیش داشت می کشید و رو به آسمان می ایستاد و می گفت: «یا (الله) من از شرً آنچه که در این ایرها ممکن است وجود داشته باشد، بهتو پناه می برم.» اگر «الله» آسمان را صاف می کرد، محمد شکر بهجای می آورد و هرگاه باران می بارید، محمد می گفت: «یا (الله،) رحمتت را شامل حال من کن.»<sup>۱</sup>

« بخاری » و «مسلم» از قول عایشه روایت کردهاند که هرگاه باد وزیدن آغاز میکرد و یا ابر در آسمان پدید میآمد، محمد بهترس و وحشت میافتاد و هراسان میشد ۲۰

گذشته از آن این پیامبرنمای نادان نمیدانسته است که در طبیعت کنشها و واکنشهانی وجود دارند که منجر بهرویدادهای جوی می شوند، برای مثال، هنگامی که آب اقیانوس ها بر اثر حرارت خورشید بخار می شود، تبدیل به گاز می گردد و در نتیجه سرد شدن توده های گاز و فشردگی آنها، ابر به وجود می آید. زمانی که درجهٔ سردی توده های ابر بیشتر شود، به باران تبدیل می گردد. حال اگر سردی ابرها به درجهٔ بیشتری برسد، تگرگ باریدن می کند. سپس بخشی از آن برای تغییرات فیزیکی و شیمیائی بوسیلهٔ زمین جذب شده و بقیهٔ آن از راه رودخانه ها به دریاها باز می گردند. هنگامی که دو تودهٔ ابر که دارای بارهای الکتریکی ناه مگون (مثبت و منفی) هستند با یکدیگر برخورد کنند، رعدوبرق به وجود می آید. باد، یعنی حرکت سریع هوا در فضا، نتیجهٔ برخورد توده های هوای سرد و گرم و نبود تعادل نیروهای

<sup>17</sup> Ibid. Baidavi, ib. 211. Ind. p.317. 111

الله و آفرینش جمان

موجود در فضا می باشد. با وزیدن باد، کیفیت هوا به حالت تعادل درمی آید. ولی اشکال کار بشر آنست که پیوسته قواعد طبیعی را در سطح کره زمین بررسی می کند. در حالی که می دانیم، کره زمین (با ۲۰۰/۲۲ میل محیط) در برا بر که کشان ها و یا جهان هستی، حتّی ناچیزتر از یک پشه (که ارزش یک اتم، یعنی کوچکترین واحد ماذه را نیز ندارد)، می باشد. حال اگر کره زمین در برا بر جهان هستی تا این اندازه ناچیز باشد، دیگر وجود انسان با کمتر از شش فوت قدّ، چه وضع و ارزشی خواهد داشت !

Advancement of Learning «فرانسیس بیکن» در کتاب Advancement of Learning «پیشرفت آموزش» مینویسد، افراد نادان و نا آگاه تا هنگامی که آب می بینند، فکر میکنند که در دنیا خشکی وجود ندارد، مفهوم این گفته آنست که بازتابهای معزی محمد بن عبدالله، یک تازی پرورش یافته قرن ششم میلادی در صحراهای عربستان از مطالب بیهوده و بی اساسی که سراسر قرآن را پر کرده، فراتر نمی رفته است.

«احمد» و «ترمذی» از قول «ابن عمر» روایت کردهاند که هر زمانی که رعدوبرق آغاز میشد، محمد می گفت: «یا (الله،) ما را یا خشم و غضبت هلاک مکن و با مجازاتت نابود مساز، بلکه ما را در پناه خود نگهداری کن.<sup>۲</sup>» به گونهای که میدانیم، بسیاری از تاریخ نویسان" نوشتهاند که محمد دچار

هیستری و غش و ضعف بوده است. حالت یادشدهٔ بالا، یعنی ترس و وحشت از بادوا برو مانند آنها، یکی از نشانههای بیماری یادشده است.

خوشبختانه، همه میدانیم که امروز دانش هواشناسی و جوَشناسی، توان وحشی و تجاوزگر «الله» را مهار کرده و دیگر «الله» خودسر قادر نیست، برای مردم طوفان و ملخ و شیشک و وزغ و خون بفرستد (آیۀ ۱۳۳ سورۀ اعراف.) امروز مردم از پیش میدانند که آیا در روزهای آینده باد خواهد وزید، باران خواهد بارید و یا طوفان و رعد و برق ایجاد خواهد شد. حتی

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> S. W. Koelle, *Mohammed and Mohammedanism* (London: Rivingtons, 1888), p. 37.

دانش هواشناسی پیش بینی میکند که در چه ساعاتی از روز هوا آفتابی و در چه ساعاتی ابری خواهد بود. حال چگونه «الله» زبان بستهٔ محمد، حاضر شده است، بندههایش بهدانشی دست یابند که دکمان جادوگری او را تخته کند، چیستانی است که پاسخش را باید در دانشهای پیشرفتهٔ هواشناسی و جوَشناسی جستجو کرد و نه کتاب دینی قران.

از مفاهیم خنده آور قرآن در بارهٔ آفرینش جهان هستی که بگذریم، تفسیرهای مفسران آیههای قرآن نیز در خور بسی سرگرمی است. «زمخشری» و «بیضاوی» در قرآنی که بوسیلهٔ «سیل»<sup>۲۲</sup> تدوین شده، مینویسند، دود و یا تاریکی آسمان از آبی که زیر تخت «الله» بود (و پیش از ایجاد آسمانها و زمین آفرینش یافته بود)، بهوجود آمد. آنگاه دود و تاریکی آسمان از سطح آب بالاتر آمد وآبی که زیر تخت «الله» جاری بود خشک گردید و بدینترتیب زمین آفرینش یافت. آسمانها نیز از دود یادشده بهوجود آمدند. همچنین باید دانست که آسمانها روز پنجشنبه و خورشید، ماه و ستارگان روز جمعه آفرینش یافتند. آدم نیز در روز جمعه بعداز ظهر آفریده شد. و به گروهی از فرشتههای نگهبان مأموریت داده شد که مراقب شیاطین فضول باشند.<sup>۳۱</sup>

مطالب مشکات المصابح نیز در پوچنویسی های پنداری از سایر نویسندگان و مفسّران مذهبی زیاد عقب نمانده است. کتاب یادشده می نویسد: «پیش از (الله،) هیچ چیزی وجود نداشت وتخت فرماندهی او روی آب قرار داشت. پس از آنکه (الله،) زمین و نواحی مربوط به آنرا آفرید؛ روی لوح حافظهاش همه چیز را نوشت. سپس فرشتگان از گوهر درخشان و جنّها از آتش بیدود و آدم از خاک آفریده شدند. هنگامی که آدم در بهشت آفریده شد... شیطان نزد او آمد و نگاهی بهوی انداخت و مشاهده کرد که او دارای

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> G. Sale, *The Koran*, translated into English with notes and a preliminary discourse (London: 1734), p. 389

174

الله و آفرینش جهان

بدن است. شیطان با مشاهدهٔ بدن آدم فلهمید که (الله) مخلوقی آفریده است که بدون غذا نمیتواند، زنده بماند.»<sup>۲۲</sup>

یکی از شگفتیهای جانگداز روزگار ما آنست که مسلمانان جهان، کشفیّات و واقعیّات علمی جهان را که تمرهٔ پژوهشهای دانش و تکنولوژی پیشرفته زمان ماست، نادیده می گیرند و هنوز به یاوههای اشاره شده در قرآن مانند مفهوم آیه ٦ سورهٔ نبأ که می گوید، ما زمین را مانند بستر و یا فرشی گسترانیدیم و یا آیهٔ ۵ سورهٔ الملک که می گوید، ما ستارگان را بهمنزلهٔ تیرهائی قرار دادیم تا شیاطین را برانند؛ گوش می دهند و این یاوهها را دلیل و برهان ایمان خود قرار می دهند.

مسلمانان جهان چشم خود را به تمرمهای دانش پیشرفته بسته و هنوز باور دارند که در فضا هفت آسمان وجود دارد که یکی روی دیگری قرار گرفته و در دنیا هفت زمین آفریده شده که یکی زیر دیگری واقع شده است. همچنین آنها معتقدند که قطر هر یک از به اصطلاح آسمانها و زمینها و فاصلهٔ بین آنها را با دقت می توان اندازه گرفت. یکی از احادیث اسلامی می نویسد، چون هفت زمینی که روی یکدیگر قرار گرفته اند، محکم و ثابت نبودند؛ «الله» در زیر هر یک از آنها عوامل نگهدارنده ای آفرید تا آنها در جای خود ثابت بمانند. بدین شرح که «الله،» نخست به یک فرشتهٔ بزرگ هیکل فرمان داد، تا اینکه فرشتهٔ یاد شده آتکاء کافی داشته و بتواند این وظیفه را به خوبی انجام زیرزمین (و یا زمینها) برود و آنها را محکم روی شانههایش نگهدارد. و برای دهد، «الله» زیر باهای او یک سنگ بزرگ یاقوت آفرید که دارای هفتهزار موراخ بود و از هر سوراخی یک دریا جاری بود. ولی، چون سنگ یاد شده روی موراخ بود و از هر سوراخی یک دریا جاری بود. ولی، چون سنگ یاد شده روی موراخ بود و از هر سوراخی یک دریا جاری بود. ولی، چون سنگ یاد شده روی میده و دارای چهارهزار چشم بود و هر یک از اعضای بدنش نیز چهارهزار می شد و دارای چهارهزار چشم بود و هر یک از اعضای بدنش نیز چهارهزار

<sup>24</sup> Mishkat Al-Masabih.

الك أكبر

بودند و گاو یادشده، زمین (و یا زمینها) را روی شاخها و پشت خود نگهداری می کرد. و زیر این گاو، «الله» یک ماهی بزرگ هیکلی قرار داد که «باهاموت» نامیده می شد. در زیر این ماهی، آب و در زیر آب تاریکی قرار داشت و دانش بشر نمی تواند بفهمد که زیر تاریکی چه عاملی واقع بود.<sup>۳۵</sup>

نگاهی تند و کوتاه بهمکانیسم جهان هستی هر یک از جوامع گوناگون بشر در فرهنگ خود، عقیده ویژهای در بارهٔ ایجاد جهان هستی و افراد بشر دارند. در زمانهای بیشین، افراد بشر فکر می کردند که جهان هستی، تنها بهمحیط پیرامون زندگی آنها و مناطق دوردستی که نام آنها را شنیده بودند و نیز خورشید، ماه، ستارگان و سیّارات ویژگی داشت. افراد انسان در آن زمانها برای اجرام سماوی فروزهٔ الوهیَّت قائل بودند و آنها را خدایان و ارواح بهشمار می آوردند. گروهی نیز آفرینش جهان هستی و افراد انسان را ناشی از نیاز، خواست و اعمال خدایان میدانستند. ولی، از سدهٔ ششم پیش از میلاد مسیح، فلاسفهٔ یونانی که در اطراف دریای مدیترانه بسر می بردند، به این اندیشه افتادند که کنش،ها و واکنش،های عناصر طبیعی مانند زمین، آتش، هوا و آب ممکن است سبب ایجاد جهان هستی شده باشند. تا آن زمان، اندیشههای بشر در بارهٔ جهان هستی روی «عاملی» که این جهان را به وجود آورده است، دور میزد، ولی از سدهٔ ششم پیش از میلاد با پژوهشهائی که فلاسفه یونان در بارهٔ چگونگی جهان هستی بهعمل آوردند، مرکز اندیشههای بشر در این باره از «عامل آفرینندهٔ جهان» به«چگونگی ایجاد» آن تغيير ييدا كرد.

«ارسطو» (۳۲۲–۳۸۴ پیش از میلاد)، فیلسوف شمیر یونانی و «بطلمیوس» (۱٦۸–۹۰ میلادی)، عقیده داشت که جهان هستی بیحرکت، ساکت و محدود بوده و کره زمین مرکز آن می باشد. عقیدهٔ «ارسطو» در این

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Al-Damiri Ibn- al-Wardi, etc. ap. Lane, op. cit.

110

الله و آفرینش جهان

زمینه، در حدود مدّت دو هزار سال بر چگونگی اندیشه گری دانشمندان و بژوهشگران علم هیئت حکمفرمائی داشت. «اپیکور» (۲۷۰–۳۲۲ پیش از میلاد)، یکی دیگر از فلاسفهٔ یونانی، باور داشت که جهان هستی در آغاز حالت بینظمی و تغییر مداوم داشته و پیوسته از شکلی بدون قاعده و ترتیب بهشکل دیگری تبدیل و دگرگونی یافته تا اینکه سرانجام بهنظم و قاعده در آمده است.

«نیکولاکوپرنیک» (۱۵٤۳–۱٤۷۳ میلادی)، ستاره شناس و ریاضیدان لهستانی، اظهار داشت که زمین نه تنها ثابت و مرکز کائنات نیست، بلکه یکی از سیّارات آسمانی بوده و با هشت سیّارهٔ دیگر منظومهٔ شمسی به دور خورشید میگردد، ولی از ترس مقامات کلیسا جرأت انتشار عقیدهٔ خود را نیافت، شانزده سال پیش، «جیوردینو برونو» Giordino Bruno فیلسوف شهیر ایتالیایی، ضمن سایر عقاید روشنگرانهاش، اظهار داشته بود که زمین مرکز جهان هستی نیست و در آسمان گردش دارد و چون این عقیده بنیان معتقدات بنیادی مسیحیّت را متزلزل می کرد و مهمتر اینکه دکّان کشیشها و سوداگران دینی مسیحیّت را متزلزل می کرد و مهمتر اینکه دکّان کشیشها و سوداگران بنیادی مسیحیّت را به نابودی تهدید می نمود، از اینرو مقامات مذهبی کلیسا، دینی فیلسوف گران ارج را زنده در آتش سوزانیده بودند. به هر حال، کشف «کوبرنیک» تئوری «برتری مرکزیّت انسان»<sup>۳</sup> را بسیار سست نمود. سالها بعد، سایر ستارهٔ شاس ثابت کردند که خورشید یکی از صدها میلیون ستارهٔ جمهان هستی است و ستارگانی را که با چشمان غیر مسلح می توان مشاهده کرد، چندین سال نوری<sup>۷۷</sup> با ما فاصله دارند.

در آغاز سدهٔ بیستم، دانشمندان فضائی غرب دریافتند که در جمان هستی انفجار بسیار بزرگی روی داده و سبب شده است که کمکشانمای۲۰ دوردست از

26 Anthropocentrism

<sup>۱</sup>۳سال نوری فاصلهای است که نور در هر سال می پیماید و میزان آن در هر سال در حدود ۸۸ ۵/۵ تولیون میل (و یا ۴۱ /۱ تولیون کیلومیر) می باشد. نور در هر تانیه ۲۰۰ /۳۰۰ کیلومیر راه می پیماید. ۱<sup>۸</sup>۵ کیهکشان» یکی از اییلیونیها واحدهای ساختمان جنهان آفرینش است که دارای امحمومه کلاتی از ستارگان و سیارات می باشد.

کهکشان راه شیری ما دورتر بیغتند. هر اندازه که این کهکشانها از کهکشان راه شیری دورتر بودند، سرعت دورتر شدن آنها نیز بیشتر بود. در این زمان همچنین کشف قانون جاذبهٔ زمین بهدانشمندان کمک کرد تا بهمکانیسم بههم پیوستن و تشکیل کهکشانها از ستارگان آگاه شوند. یکی دیگر از پیشرفتهای دانش فضائی در سالهای دههٔ ۱۹٤۰، شناسائی هستهٔ اتمی بود. همچنین در این زمان دانشمندان و پژوهشگران کشف کردند که پروتون و نوترون با یکدیگر ترکیب میشوند و در نتیجهٔ این ترکیب شیمیائی، هستهٔ نیدروژن و هلیوم و مادهٔ خام تشکیل ستارگان بهوجود می آید. پیشرفتهای بادشده، دانشمندان را به دقیقه ای لحظهٔ انفجار بزرگ و ایجاد جهان هستی نزدیک کرد.

در دهه سالهای ۱۹۳۰ دانشمندان به چگونگی ذرّاتی که تشکیل هسته اتمی را میدهند، پی بردند و در دههٔ سالهای ۱۹۷۰، دانشمندان به یکهزارمین ثانیه (۲–۱۰ ثانیه) لحظهٔ انفجار بزرگ و ایجاد جهان هستی رسیدند.

نتیجهٔ آخرین پژوهشهای دانشمندان فضاشناسی، در زمانی که این کتاب زیر چاپ می رود، حاکی است که که کشان راه شیری تنها یکی از میلیونها کهکشان جهان هستی است که دارای پنجاه بیلیون ستاره است که خورشید یکی از آنها می باشد. بدین ترتیب، می توان گفت که در برا بر هر یک از ساکنان کرهٔ زمین ، شمار چهارصد میلیون ستاره وجود دارد. سایر اعضای نجومی تشکیل دهندهٔ این کهکشان هنوز برای دانشمندان نامعلوم مانده است. گالیله برای نخستین بار کشف کرد که این خط نور سفید کمرنگ، نمودار بوده که آنها را با چشمان غیر مسلح نمی توان مشاهده کرد. بیشتر این یکصد بیلیون ستاره با یکدیگر کنش ها و واکنش های فیزیکی دارند که سبب تولید گاز، گرد، اشعهٔ گوناگون و محیطهای مغناطیسی می شوند. بدیمی است که این عوامل در ساختمان جهان هستی نقش بزرگی برعهده دارند. 114

الله و آفرینش جهان

کهکشانها بسیار کوچک بهشمار میرود. با توجّه به این امر که کهکشان راه شیری در حدود ۱۰۰ / ۱۰۰ سال نوری، درازی دارد، میتوان گفت که کهکشان راه شیری تنها یکی از کهکشانهای بسیاری است که در جهان هستی وجود دارد.

تا کنون برای هیچیک از دانشمندان دانش ستارهشناسی معلوم نشده است که آیا اندازه و حجم جنهان هستی، محدود و یا نامحدود می باشد. در جنهان هستی اجرامی وجود دارند که quasar نامیده میشوند. این اجرام که شمارشان به حدود ۴۰ می رسد، از همهٔ ستارگان و سیّارات و اجرام سماوی به ما دورتر بوده و بین ۱۲ تا ۱۲ بیلیون سال نوری با کرهٔ زمین فاصله دارند و دارای منابع مقتدر نیروی رادیوئی هستند.

اختراع تلسکوپ و دستگاه اسپکتروسکوپ (Spectro-Scope) که بهزبان فارسی (طیفنگار) نامیده میشود و برای تجزیه و تحلیل نور به کار میرود، سبب پیشرفت بیسابقه دانش ستارهشناسی شد. براثر اختراع دستگاههای یادشده و پیشرفت شگرف دانش ستارهشناسی، دانشمندان نجومی به این واقعیت دست یافتند که منظومهٔ شمسی که کره زمین، یکی از سیارات کوچک آن بهشمار میرود، در گوشه ای از کهکشان راه شیری واقع شده است. نام «کهکشان راه شیری» از خط نور سفید کمرنگی که در شبهای صاف و روشن در وسط آسمان دیده میشود، گرفته شده است.

رصدخانه<sup>۳۱</sup> «پالومر» امریکا شمار ۰۰۰/۰۰۰/۰۰۰/۰۰۰/۵۰۰ ستاره کشف کرده است. همچنین ۳۵۰ کهکشان جدید کشف شده که هر یک

<sup>34</sup>رصدخانهٔ مشهور « بالومر» در ایالت کالبغرنیای شمالی کشورهای متّحدهٔ امریکای شمالی، دارای دک ذرهبین ۵۰۸ میتیمتری است که بررگترین ذرهبین نجومی جنهان می باشد و قادر است جنهان هستی را تا مسافت ۲ میلیارد سال نوری به بیند. عکسهانی که یوسیلهٔ دورسن رصدخانهٔ « پالومر » تنبیه شده، نشان میدهد که کمکشان ماصدهزار سال نوری طول دارد و منظومهٔ شمسی که کره زمین یکی از سنارات کوچک آن بهشیار میرود، در مکی از دو سر آن قرار گرفته و این کمکشان میتیاردها سال است با سرعت ۲۵ کیلومتر در ساعت بهنقطهٔ نامعلومی در فضا در حرکت است.

شامل ۵ تا ۲۰ که کشان کوچکتر می باشد. هر یک از این که کشانها دارای ۲ بیلیون ستاره است که اندازهٔ هر یک از آنها به گونهٔ متوسط با اندازهٔ خورشید برابر است. فاصلهٔ هر یک از این ستارگان با زمین، بین ۱۳۰ تا ٤٥۰ میلیون سال نوری است. برای اینکه ما بتوانیم به بزرگی غیرقابل پندارجهان هستی پی ببریم، کافی است بدانیم که شمار کهکشانها در پهنهٔ بیکران جهان، از تمام شنهای ساحلی کلیّه سواحل روی کرهٔ زمین بیشتر است.

«توماس آکیناس» Thomas Aquinas، فیلسوف و دانشمند شهیر ایتالیائی سدهٔ سیزدهم می گوید، از لحظه ای که عاملی در این دنیا به وجود می آید، وارد عمل می شود و اثر خود را به ظهور می رساند. برای مثال، از همان لحظه ای که آتش به وجود می آید، از خود حرارت تولید می کند، به گونه ای که نمی توان، وجود آتش را بدون حرارت آن بندار کرد. حاصل این گفته آنست که اگر نتوان بین علت و معلول، فاصله مدتی را به تصور آورد، به ناچار باید پذیرش کرد که اگر آفریننده ای در این جهان وجود داشته باشد، باید بین زمان وجود او و آفریدن مخلوفاتش فاصله مدتی نباشد.

اگر ما به این عقیده گردن نهیم که جهان ما بوسیلهٔ یک آفریننده خلق شده، باید همچنین معتقد باشیم که آفرینندهٔ جهان، پیش از آفرینش آن وجود داشته است. در اینصورت، چند پرسش اساسی توجّه ما را جلب خواهد کرد: یکی اینکه برای چه مدتی، آفرینندهٔ جهان بیکار بوده و از آفریدن جهان و مخلوقات آن خودداری کرده است؟ چه مدّت زمانی بین بیکارگی آفریندهٔ جهان و تصمیم او برای آفریدن جهان فاصله بوده است؟ چه علل و عوامل و یا شک و تردیدهائی سبب شده که آفرینندهٔ جهان پیش از تصمیم به آفریدن جهان، در این باره اقدامی به عمل نیاورد؟ آیا بین زمان آفرینش و زمان پیش از آن فاصله مدتی وجود داشته است یا نه؟ اگر بین زمانی که جهان آفریندهٔ جمان برای مدتی وجود داشته است یا نه؟ اگر بین زمانی که جهان آفریندهٔ جهان برای مدتی وجود داشته است یا نه؟ اگر بین زمانی که جهان آفریندهٔ الله و آفرینش جهان

سال و یا میلیونها سال باشد، میل و تصمیمی به آفریدن جهان نداشته است. هرگاه بین وجود آفرینندهٔ جهان و زمان آفرینش جهان، فاصله مدّتی وجود نداشته، باید پذیرش کنیم که آفرینندهٔ جهان و آفرینش جهان، هردو در یک زمان وجود داشتهاند.

ادیان سامی (موسویّت، مسیحیّت و اسلام) عقیده دارند که مدّت چهار هزار سال، آفرینندهٔ توانای جهان در حال بی تصمیمی و تردید بوده و نمی دانسته است، آیا جهان، افرادانسان، حیوانات، گیاهان و ارواح را خلق کند یا نه. بدیهی است که آفرینندهٔ جهان باید توانی بالای تصوّر انسان داشته و از لحاظ اراده و تصمیم، موجودی بی نقص و عیب و کامل بوده و پیوسته قادر به گزینش بهترینها باشد. ولی، پندار وجود فاصله بین آفرینش جهان و آفرینندهٔ آن بدون تردید دلیل بر بی ثباتی اراده و ناتوانی آفرینندهٔ جهان در تصمیم گیری درست و گزینش وضع و کیفیّت مطلوب خواهد بود.

هرگاه آفریدگار جهان از ابتدا وجود داشته، آثار آفرینش او نیز باید همزمان با وجود او ایجاد شده باشند. همانگونه که وجود حرارت و آتش را نمیتوان از یکدیگر جدا نمود، به همانسان نیز فرض وجود فاصله زمان بین وجود آفریننده و آثار آفرینش نابخردانه و غیر منطقی خواهد بود. اگر آفریننده دارای وجود ازلی و ابدی باشد ، برای اعمال و اقدامات او نمیتوان آغاز و فرجامی قائل شد و یا آنهارا از یکدیگر جدا نمود. ما باید این واقعیت را بپذیریم که اگر عاملی در زمان پیش آفریده نشده، دلیل بر آنست که پیش از آفریده شدن، وجود آن لازم نبوده است.

در این بحث، این پرسش که چگونه جهان بیکران از هیچ آفریده شده است؟ مهم نیست. بلکه آنچه دارای اهمیّت می باشد، آنست که چرا پیش از آفرینش، جهان و محتویّات آن از هیچ آفریده نشده بود؟ آیا این آفریدگار بسیار توانا چرا پیش از آفرینش، به این واقعیّت پی نبرده بود که به آسانی میتوان از هیچ، جهان بیکرانی آفرید؟ اگر همه چیز از هیچ آفریده شده، پس جوهر و ذات هستی چیست؟

119

بهتر است، به پرسشهای پیشین بازگردیم. ۱- چرا جهان هستی زودتر آفریده نشده است؟ ۲- اگر بین وجود آفریدگار و جهان آفرینش فاصله زمانی وجود نداشته، پس آیا در زمانی که آفریدگار بدون جهان وجود داشته، این جهان در کجا بوده است؟ ۳- اگر این جهان از هیچ آفریده شده، چرا آفرینش از هیچ ادامه نیافته است؟

هنگامی که ما بهواقعیْتهای یادشدهٔ بالا توجّه میکنیم، تئوری آفرینش این جهان بوسیلهٔ خدا و بویژه «الله» لودهٔ محمد، یک تئوری غیر ممکن و یک شوخی خنده آور نجومی بهنظر می آید.

نکتهٔ مهم دیگری که در بارهٔ آفرینش توجّه ما را جلب می کند، موضوع زمان و مکان است. هرگاه بخواهیم موضوع آفرینش را برپایهٔ تئوریهای مذهبی بررسی کنیم، موضوع آفرینش و زمان و مکان، سه عامل وابسته به یکدیگر می باشند، ولی هرگاه جهان هستی را بر اساس دانش و خرد سنجش کنیم، موضوع آفرینش به گونهٔ کامل از زمان و مکان جدا و آزاد و یک پدیدهٔ ابدی و ازلی خواهد بود که از آغاز وجود داشته و تا ابد نیز وجودش ادامه خواهد یافت. اگر فرض کنیم جهان هستی دارای آفرینندهای بوده که توان و اختیارش تابع زمان و مکان بوده، چنین آفریدگاری همان «الله» مسخرهٔ محمد بوده است.

چگونه ممکن است بندار کرد که اجرام فلکی «اندرومدا » Andromeda که نور آن یک بیلیون و پانصد میلیون بار بیشتر از خورشید بوده، مرکز آن ۳۰۰/۰۰۰ سال نوری از خورشید و سه بیلیون سال نوری با ما فاصله دارند و با سرعت ۲۰۰/۰۰۰ کیلومتر در ثانیه بهسوی ما میآیند، بوسیلهٔ یک آفریدگار مذهبی آفریده شده باشند ؟ آیا نور اجرام فلکی «اندرومدا » در چه زمانی و از چه مکانی حرکت خود را آغاز کردهاند ؟

آیا این یک شوخی هذیاننهاد نخواهد بود که ما فکر کنیم، آفریدگار جهان، بهگونهٔ ناگهانی در زمان و مکان ویژهای تصمیم گرفته است، جهان هستی را بهعنوان یک اسباب بازی برای سرگرمی و تفریح خود بیافریند و یا

در رس وسان وبرسی العصل عرب السب البریون است می درد. به ستایش و تحسین او بپردازند ؟

تئورى انفجار بزرگ تئوری انفجار بزرگ Big Bang Theory که در سال ۱۹۲۷ میلادی بوسیلهٔ «جورجس لماتر» Georges Lemaitre فيزيكدان بلژيكي و «ادوين هابل» Edwin Habble ستارهشناس شهیر امریکانی در بارهٔ ایجاد جهان هستی نوآوری شده، آخرین پدیدهٔ همه پذیر علمی در بارهٔ تکامل جهان هستی است. شرح ساده و کوتاه این تئوری آنست که در دههٔ سالهای ۱۹۲۰ «لماتر» و «هبل» در بارهٔ تکامل جنهان هستی بهکشفی دست یافتند که برای همهٔ دانشمندانی که در این رشته بژوهش می کنند، بذیرا شده است. ابر با به تئوری این دو دانشمند، در حدود بیست بیلیون سال پیش جهان هستی بسیار داغ، متراکم و درهم برهم بود. تراکم درجه حرارت و انرژی بهاندازهای بود که به تدریج رو به وخامت می رفت و سرانجام در ۲۰۳٬۳ ثانیه منجر به انفجار بزرگی شد که چگونگی اندازهٔ آن از پندار انسان خارج است. ابراثر این انفجار شگفتانگیز، کهکشانها به ژرفنای فضای لایتناهی بهاطراف پرتاب شدند و جهان هستی را تشعشع بزرگی فراگرفت که سبب شد جهان هستی گسترش پیدا کند. آگاهیها و دانشی که امروز دانشمندان از ماده و چگونگی مکانیسم آن در برابر قدرت جاذبه بهدست آوردهاند، بهخوبی ما را بهچگونگی گسترش جمهان هستی در نتیجهٔ تشعشیم آن انفجار بزرگ آشنا می کند.

همچنان که جهان گسترش می یافت، در همان حال به سردی می گرائید. دلیل این امر آنست که، هنگامی که هوا گسترده می شود، به سردی می گراید. پس از گذشت چند صد سال، آنچه که از تشعشع یادشده باقی ماند، ماده و بویژه هیدروژن بود. مادّه باقیمانده از تشعشع مورد نظر نیز شامل مقادیر کمی هلیوم و سایر عناصر خفیف بود. امواج ضعیف رادیونی که امروز در جهان وجود دارد، باقیماندهٔ تشعشع یادشده می باشد. پس از ایجاد تشعشع ذکر شده،

تراکم ماده رو به کاهش گذاشت. با گذشت زمان، ماده یادشده از هم جدا شد و تشکیل انبوههای کهکشانها را داد. سپس، دست کم بخشی از کهکشانها، ستارگان و گروهی از سیّارات، منظومهٔ شمسی را تشکیل دادند.

کهکشانها هنوز با سرعتهای بالای پندار از یکدیگر در حال دور شدن هستند، یعنی جمهان در حال گسترش است و این کار برای ابد ادامه خواهد یافت. این عمل، درست مانند خمپارهٔ آتشباری است که پس از انفجار، اخگرها و پارههای آن با هزاران رنگ و بهسرعت از یکدیگر میگریزند و سرانجام خاموش میشوند.

ستارهشناسان به این نتیجه رسیدهاند که امکان دارد، کمهکشانها دوباره در حدود هفتاد بیلیون سال دیگر مانند وضع پیش از تشعشع که شکل یک تودهٔ لایتناهی داشتند، با یکدیگر جمع و متراکم شوند. هرگاه این رویداد بهوقوع پیوندد، دوباره انفجار بزرگی اتفاق خواهد افتاد و بهجهان شکل تازهای که بیشباهت بهشکل امروز آن نیست، خواهد داد.

ممکن است، برخی افراد فکر کنند که آغاز این «انفجار بزرگ» را باید مبدأ زمان به حساب آورد، در حالیکه چون دنیا از آغاز وجود داشته و برای ابد نیز به وجود خود ادامه خواهد داد و تغییری در سرشت آن به وجود نخواهد آمد، از اینرو، نمی توان برای آن قائل به زمان شد. هرگاه عاملی در خارج از جهان وجود می داشت، ممکن بود برای جهان زمان قائل شد، ولی چون همه چیز در داخل جهان وجود دارد، از اینرو ویژگی بعد زمان برای جهان، به شکلی که ما برای تاریخ رویدادهای خود به کار می بریم، منتفی بوده و بعد مکان جهان، خود وجود فیزیکی آنست.

به هر روی، پس از ایجاد سیّارات و سردشدن ستارگان، کنشها و واکنشهای شیمیانی طبیعت، پس از میلیاردها اشتباه، نخستین اورگانیسم زنده را بهوجود آوردند. هرگاه گسترش جهان یک در میلیون سریعتر انجام میگرفت، ماده که برای فرار از فشرده شدن دارای سرعت کافی بود، از میدأ خود دور میشد و کهکشان ها به وجود نمی آمدند. و نیز هرگاه نیروی هسته ای الله و آفرینش جهان ۲۳۳

تنها چند در صد از آنچه وجود داشت، قوی تر می بود، افزایش نیروی هسته ای، سبب تبدیل هیدروژن به هلیوم می شد. در اینصورت براثر نبود هیدروژن، ستارگان قادر به درخشش و نورافکنی نمی شدند و در جهان زندگی به وجود نمی آمد.

«اینشتین» و «الکساندر فریدمن» دانشمند روسی، هر دو ثابت کردهاند که در جهان باز و بیکران هستی، گسترش کهکشانها هیچگاه متوقف نمیشود و حتّی جهان فعلی هنوز به سرحد گسترش خود نرسیده و کهکشانها از یکدیگر در حال دور شدن می باشند. قانون «هبل» نیز همین تئوری را ثابت کرده است. «هبل» در سال ۱۹۲۹ ثابت کرد که کهکشانهانی که دست کم تا میلیون سال نوری فاصله دارند، شتاب رادیوئی آنها متناسب با فاصله آن از کهکشان راه شیری است. به عبارت ساده، هر کهکشانی از مرکز خود دور میشود.

دانشمندان ستارهشناس امروز به این نتیجه رسیدهاند که در هر یک از هر ششصد میلیون ستاره، امکان زندگی وجود دارد. بدین ترتیب می توان گفت که در دهها بیلیون ستاره ممکن است، مانند کره زمین به گونه ای امکان زندگی وجود داشته باشد.

این بود شرح بسیار ساده و کوتاهی از چگونگی نجومی جهانی که ما در آن بسر می بریم، ولی محمد بن عبدالله، این اعرابی بیدانش و فریبگری که براستی باید او را پیامبر دروغهای نقابدار و خرد شکن و قهرمان دگردیسی واقعیّتهای آشکار و نهان دانست، دنیای ما را به مثابهٔ خیمه ای پندار کرده است که آسمان، سقف آن؛ کره زمین کف و کوهها، میخها و تیرکهای نگهدارندهٔ آن هستند. بهمین جهت، این اعرابی ناآگاه و دغلکار که از عظمت بالای پندار کهکشانها، ستارگان و سیارات جهان آفرینش غافل بوده، در آیهٔ ۱۵ سورهٔ حجّ کودکوارانه. گفته است، «الله» آسمان را نگهداشته است که روی زمین نیفتد.

اگر پندار کنیم، «الله،» یعنی بتی که محمد آنرا خدای جهانیان

شناخنگری کرد، براستی آفرینندهٔ جهان هستی باشد، آیا هیچ خرد حتی عقب افتاده ای میتواند تصور کند که چنین خدای توانائی، این جهان بالای بندار را که زمین ما در برابر بزرگی آن، شبیه دانهٔ خشخاشی در برابر تمامی آبهای کره زمین میباشد، نادیده بگیرد و به صحرای خشک و سوزان عربستان رو میخواهید محمد را صدا بزنید، با صدای بلند او را از پشت خانه اش نخوانید؛ میخواهید محمد را صدا بزنید، با صدای بلند او را از پشت خانه اش نخوانید؛ آنهائی که با صدای بلند، محمد را از پشت خانه اش دی خوانند، افرادی بیشعور و بی عقل هستند (آیه ٤ سوره حجرات)؛ و یا هنگامی که به خانه محمد میروید، به ظروف غذا چشم ندوزید (آیه ۵۳ سوره احزاب)؛ و یا اینکه خود محمد را خطاب قرار دهد و به او بگوید، تو لازم نیست برای زنانت نوبت همبستر شدن را رعایت کنی، هر یک از زنانت را که میل داری نوبتش را عقب بینداز و هر یک را که اراده کردی نزد خود بخوان (آیه ۵۱ سورهٔ احزاب). همچنین با ذهنی کودکانه بگوید، و در روی زمین کوههای استوار قرار دادیم تا مردم را از اخطراب حفظ کند (آیه ۳۱ سوره ناه.)

براستی، ما افراد بشر که از نظر درک و شعور، بالاترین موجودات زندهٔ جهان بهشمار میرویم، چه افراد سبکمغز و سادهباوری بوده، چه زود قربانی فریبگریها و دغلکاریهای همنوع خود واقع میشویم و چه آسان در برابر افسونهای ترفندگران جاهطلب و قدرتخواه تاریخ، نرد خِرد می بازیم و با ارادهٔ آزاد، خود را بهژرفنای فقر معنوی و نقطهٔ صفر هوش و درایت واژگون می کنیم.

<sup>&</sup>quot;مفشر کتاب قرآنالکریم، اچاب جمهوری اسلامی در صفحهٔ ۳۲۴، پس از عبارت (و در روی زمین کوههای استوار قرار دادیم)، نوشته است، (شاید امامان و مردمان ثابت اینان مراد نظر باشد).

فصل هفتم

## نامها و صفت های نود و نه گانه «الله»

با زمانی که جامعه شغل شرافتمندانهای برای روحانیان پیدا نکند. این گروه مفتخوار، سربار و انگل اجتماع انسان خواهد بود .

دانشمندان فقه اسلامی «الله» را «اسم ذات» و صفتها و یا لقبهای نود و نه گانه او را «اسم صفت» می دانند، ولی آیه ۱۷۹ سورهٔ اعراف، آیه ۲٤ سورهٔ حشر و آیهٔ ۱۱۰ سورهٔ بنی اسرائیل، صفات «الله» را «اسماءالحسنی» و یا «نامهای خوب» بشمار می آورند. احادیث موجود، شمار نود و نه لقب برای «الله» برشمردهاند که بیشتر آنها در قرآن ذکر شده است. کلمهٔ «الله» خود، تعداد ۲۷۰۰ مرتبه در قرآن ذکر شده است. «ا بوهریره» روایت می کند که محمد گفته است: « (الله) دارای نود و نه لقب است و هر کسی که (الله) را به آن نامها بخواند، وارد بهشت خواهد شد.» همان حدیث به شرح القاب نود و نه گانه «الله» پرداخته، ولی فهرست القاب یادشده در کتابهای اسلامی با شماره و نامهای مختلف ذکر شدهاند.

مسلمانان مؤمن و بویژه آخوندهای شیعهگری، پیوسته تسبیحی در دست دارند که دارای نود و نه دانه است و هر یک از آنها نمودار یکی از القاب

180

«الله» می باشد. فرض اینست که مسلمانان مؤمن، دانه های تسبیح را یکی یکی در بند آن رد کنند و با انداختن هر یک از آنها، یکی از القاب نود و نه گانه «الله» را بر زبان بیاورند و به این رسم «ذکر» می گوبند. وها بی های سنّی عربستان سعودی، برای ذکر نامهای «الله» از تسبیح استفاده نمی کنند، بلکه انگشتان خود را برای این عمل به کار می برند و عقیده دارند که محمد نیز برای ذکر نامهای «الله» از تسبیح استفاده نمی کرده است.

این عمل، گذشته از تلف کردن اوقات گرانبهای عمر، یکی از نشانههای تظاهر و خودنمائی بهدینداری است. بدین شرح که آنهائی که تسبیح در دست دارند، به جای ذکر نامهای «الله» معمولاً با دانههای تسبیح بازی می کنند. حال اگر هم این ابلهنمایان مذهبی، براستی بهذکر نامهای «الله» بپردازند، تردید نیست که با این عمل خرافاتی کُمبلانه، اوقات گرانبهای عمر و زندگی خود را در راه ذکر رسم موهوم و خرافاتی یادشده تلف می سازند.

در این بخش از کتاب، القاب نود و نه گانه «الله» و آن گروه از آیههای قرآن که به توضیح هر یک از آنها ویژگی داده شده، به شرح زیر به رشته بازنمود آورده می شود. به گونه ای که ملاحظه خواهد شد، این نود و نه لقب به اندازه تفاوت شب با روز و یا سفید با سیاه با یک یگر ناهمگون می باشند. سبب این موضوع آنست که محمد با کُندآگریهای فساینده ای کوشش می کند، رنگهای گوناگون طیف ناهمسازی را با هم درآمیزد و از مجموع آنها هر رنگی را که اراده کند به پیروانش عرضه دارد. به مین سبب است که در بین این نود و نه نام، برای مثال، «الله» هم با نام «بهترین مکآرها،» به معنی «بدترین حیله گرها،» شناختگری می شود و هم با فروزهٔ «الحلیم» به معنی «شکیبا و بردبار.» «الله» هم صفت «القهار» به معنی «چیره شونده و خرد کننده پشت دشمن» دارد و هم نام «الرّحمان» به معنی «چیره شونده و هم از فروزهٔ «الخافض» به معنی «پست و خوارکننده» به می برد و هم نام «الرّافع» به معنی «باند کننده و جاه دهنده.» به هر حل نامها و صفت های نود و نه گانه «الله» به شرح زیر می باشد: نامها و صفات نودونه گانه الله

۱- «الرّحمان» به معنی « بخشنده.»
صفت «الرّحمان» در آیه ۱ سوره فاتحه (بسمله) آمده و بغیر از آن پنجاه صفت «الرّحمان» در آیه ۱ سوره فاتحه (بسمله) آمده و بغیر از آن پنجاه و پنج بار در آیات دیگر قرآن تکرار شده است. در کتاب قرآن صفت «الرّحمان» بکرات هم مفهوم و مترادف با نام «الله» به کار رفته است. برای مثال، آیه ۱۰ سورهٔ اسراء (بنی اسرائیل) می گوید، خدا را می توانید با نام «الله» و یا با نام «رحمان» بخوانید. به هر یک از این نامها که «الله» را الله» و یا با نام «رحمان» بخوانید ، به ماه ست. در کتاب قرآن صفت «الله» و یا با نام «رحمان» بخوانید. به هر یک از این نامها که «الله» را الله» و یا با نام «رحمان» بخوانید. به هر یک از این نامها که «الله» را الله» و یا با نام «رحمان» بخوانید. به هر یک از این نامها که «الله» را بخوانید با نام «رحمان» دارای نامهای نیکوست. نام «رحمان» را به تنها در سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» فرزندی بگیرد. آیه ۲۵ همان سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» فرزندی بگیرد. آیه ۲۵ همان سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» فرزندی بگیرد. آیه ۲۵ همان سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» فرزندی بگیرد. آیه ۲۵ همان سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» فرزندی بگیرد. آیه ۲۵ همان سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» نافرمانی کرد و در آیه ۲۵ سوره همان سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» نافرمانی کرد و در آیه ۲۵ سوره همان سوره می گوید، شیطان نسبت به «رحمان» نافرمانی کرد و در آیه ۲۵ سوره به «رحمان» نافرمانی کار دست بزند، «رحمان» او را به «رحمان» او را را بازات خواهد کرد.

باید دانست که بهودیان و مسیحیان جنوب عربستان، خدای خود را «رحمانان» که یک واژهٔ آرامی و یا عبری است، میخواندند، همچنین «مسیلمه» یکی از افرادی که مانند محمد دعوی پیامبری کرد، خدای دین خود را «رحمان» میخواند.

ادر رمان ظهور محمد، جندین نفر دعوی پیامبری کردند که یکی از آنها «مسیسه» از قبیلهٔ «حنیفا» بود. این شخص که برای مدتی فرمانروای شهر «یمامه» بین دربای سرخ وخلیج فارس بود. نامهای یهمحمد نوشت و اظهار داشت که او نیز در پیامبری یا محمد شریک است و ایندو باید فرمانرواتی بر عربستان را بین یکدیگر نقسیم کنند. محمد در پاسخ نامهٔ «مسیلمه» مردی بانام «رحال» را نزد او فرسناد، اولی، «رحال» زیر تأثیر«مسیلمه» قرار گرفت و پیرو او گردید و گفت: «مسیلمه در امر پیامبری یا محمد شریک است و

«مسیلمه» نیز مانند محمد «دما می کرد که از آسمان بهاو وجی می شود. ادر زمان خلافت ابوبکر، کار «مسیلمه» یالا گرفت و ابسیاری از افراد پیرو او شدند. ابوبکر، «خالدین ولند» را با سپاه فرآوانی ایهسرکوبی «مسیلمه» فرستاد. ایبروان «مسیلمه» سخت در این جنگ معاومت کردند و ابویژه «رحال» نما بندهٔ ایبشین محمد، پیشاپیش سپاه او جنگ می کرد. اگرچه سپاه «مسیلمه» اسیار به پیروژی نزدیک بودند، ولی سرانجام شکست خوردند و «مسیلمه» فراری و کشته شد. ادر این حنگ، یکهزارودویست نفر از از

۲ – «الرحیم» بهمعنی «مهربان.» دو صفت «الرّحمان» و «الرّحیم» هر دو از یک ریشه هستند و در جملهٔ «بسماللهالرحمان[لرّحیم» در ابتدای تمام سورهها بجز سورهٔ توبه (نهمین سوره قرآن ذکر شده است.)

«بیضاوی» مینویسد، صفت «الرّحمان» برتر از صفت «الرّحیم» است، زیرا، واژهٔ «الرّحمان» نه تنها در زبان عربی دارای پنج حرف و واژهٔ «الرّحیم» دارای چهار حرف میباشد، بلکه «الرّحمان» صفتی است که «الله» بوسیلهٔ آن مهر و بخشش خود را بهتمام افراد، شامل انسانهای بد، خوب، مؤمن و غیر مؤمن گسترش میدهد.

۳- «المالک» بهمعنی « بادشاه.)»

صفت «مالک» در بسیاری از آیدهای قرآن و از جمله آید ٤ سورهٔ فاتحه، «مالک یوم الدین،» یعنی «مالک و یا پادشاه روز قیامت» به کار برده شده است. ولی، با کمال شگفتی در آیهٔ ۷۷ سورهٔ زخرف، صفت «مالک» به فرشته ای که سرپرستی آتش دوزخ را برعهده دارد، اطلاق شده است. بدیمی است، برای آنهائی که به ناهمگونی های متون قرآن آشنائی دارند، وجود امثال این موارد نابخردانه، شگفت انگیز به نظر نخواهد آمد.

٤- «القدوس» بدمعنى «مقدس.»

این صفت «الله» در دو مورد، یکی در آیهٔ ۲۳ سورهٔ حشر و دیگری در آیهٔ ۱ سورهٔ جمعه به کار رفته است.

۵- «السَّلام» بهمعنی «صلح و آرامش و یا آرامش دهنده.»

این صفت «الله» در آیه ۳۳ سوره حشر ذکر شده است. «السّلام» همان لفظ «شلیم» است که در نماز مسیحیها ذکر می شود و محمد «سلام» را از آن گرفته است.

۲- «المؤمن» بهمعنی «با ایمان.»

افاضي ناصرالدُين عبدالله بن عمرالبيضاوي. انوارالتَّنزيل و اسوارالتأويل. (فاهره: ١٣٤٤ هجري قمري) .

نامها و صفات نود و نه گانه الله 134 این صفت «الله» نیز در ۲۳ سورهٔ حشر آمده است. ۷- «المهیمن» بهمعنی «ایمن کننده از ترس.» این صفت «الله» نیز در آیهٔ ۲۳ سورهٔ حشر ذکر شده است. هرگاه «مهیمن» یعنی «آیمن کننده از ترس» یکی از فروزههای «الله» باشد، باید از محمد پرسش کرد، پس چگونه است که «الله» در آیه ۷ سوره شوری ترا خطاب قرار داده و می گوید: وَكُذَلِكَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَيُنْذِرَأُمُ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلِهَا وَنُنذِرَبَوْمَ ألجميع «ماقر آن را برای تو بهزبان عربی وحی کردیم تا تو مردم مادر شهرها (مکه) و اطراف آنرا از روز قیامت بنرسانی.» ۸- «العزیز» بهمعنی «نگهبان.» صفت «عزیز» شمار نود بار در اقرآن ابرای «الله» به کار رفته و یکی از چند لقبی است که حاکی از قدرت «الله» است. صفت «عزیز» بویژه در آیههای ۳ و ۱۹ سوره شوری، آیه ۲ سوره آلعمران و آیه ۱ سوره احقاف و آیه. ۲۳ سوره حشر و بطور کلّی نود بار در قر آن ذکر شده است. ۹- «الجبّار» بهمعنی «زورگو و ستمگر.» فروزهٔ «جبّار» در آیهٔ ۲۳ سورهٔ حشر ذکر شده است. در حالیکه «جبّار» معنی «زورگو و ستمگر» میدهد، ولی چون یکی از صفات «الله» می باشد، فرهنگ عمید آنرا چنین معنی کرده است: « یکی از صفات باریتعالی، و نیز بەمغنى مسلّط، قاھر، متكبّر،)،" مفهوم صفت «جبَّار» را بهخوبی از اصول عقاید فرقه «جبریَّه» می توان تشخیص داد. «جبریّه» از بزرگترین فرقههای اسلامی هستند و رهبر آنها «ابو محرز جبهم بن صفوان ترمذی» (اهل ترمذ خراسان) است که بهسال ۲۸ هجری قمری درگذشته است. «فرقه جبریّه» باور دارند، انسان در رفتار و

احسن عمید، فرهنگ عمید (تهران: انتشارات جاویدان، ۱۳۵۲)، صفحه ۱۱۲

اللـــه اكبر

کردار و اعمالش آزاد نیست، هیچگونه قدرت و اختیاری از خود ندارد، بلکه در حکم جماد است.<sup>۱</sup>

شاید تنها توجه به همین صفت کافی باشد که انسان به بوچ مغزی نابخردانه آورندهٔ اینهمه کاوکگوئیها پی ببرد! «جبّار» یک صفت منفی است که اگر به کسی نسبت داده شود، همه از او دوری می جویند. ولی، خرد محمد شایسته دیده است که «الله» را جبار و یا زورگو و ستمگر به پیروانش شناختگری کند. -۱۰ «المتکبّر» به معنی «خود خواه.»

در حالیکه تمام فرهنگهای لغت، «متکبّر» را «خودخواه» معنی کردهاند، ولی «زمخشری»<sup>ه</sup> آنرا چنین تعریف کرده است: «کسی که نسبت بهخود احساس منتهای فخر و افتخار و بزرگی را دارد و یا کسی که با خودخواهی بالای شرارت و تبهکاری بندگانش قرار بگیرد.» این صفت «الله» در آیه ۲۳ سوره حشر ذکر شده است.

بدیمهی است که تمام مفسّران و تعبیرگران و تاریخ نویسان قشری اسلامی کوشش کردهاند، زهر متون نابخردانه قرآن ارا با تعبیرات و تفسیرات خود بگیرند، ولی بهگونهای که ملاحظه میشود، در این وادی ترفندنهاد ادبی، بههیچ مکانی ره نبردهاند.

۱۰ المواعظ والاعتبار به ذكر الآثار، جلد دوم (بغداد: مكنبة التَّلى)، صفحه ۳٤٩.
۴ المواعظ والاعتبار به ذكر الآثار، جلد دوم (بغداد: مكنبة التَّلى)، صفحه ۳٤٩.
۴ جارالنه ا بوالقاسم محمود بن عمر خوارزمی زمخشری، الكشَّات فی تفسیر القر آن، جلد دوم (قاهره: ١٣٥٤).

نامها و صفات نودونه گانه الله 121 این صفت «الله» بکرات و بویژه در آیه ۲۲۵ سورهٔ بقره آمده است. ۱۵ - «القمار» به معنى «بسیار چیره شونده». این صفت «الله» در آیه ۱۲ سوره رعد و بطور کلّی شش بار در قرآن ذکر شده است. ۱۳– «الوهَّات» بەمعنى « بسيار بخشندە،» این فروزه در آیهٔ ۸ سورهٔ آلعمران و آیههای ۸ و ۲۲ سورهٔ ص ذکر شده است، ۱۷ – «الرَزَاق» بەمەنى روزىدەندە. این صفت «الله» تنبها یک مرتبه در آیهٔ ۵۸ سورهٔ ذاریّات آمده است. ۱۸- «الفتّاح» بەمعنى «گشايندە.» این صفت «الله» که در آیهٔ ۲۲ سوره سبا ذکر شده، معمولاً در بالای سردر خانههای سنّتی مسلمانان نوشته می شود. ۱۹ «العليم» بهمعنى «دانشمند.» این صفت سیزده بار و بویژه در آیهٔ ۲۳ سورهٔ فاطر ذکر شده است. نباید فراموش کرد که «الله» محمد آنچنان دانشمندی است که پنداشته است، خورشید در چشمهٔ آب تیره ای غروب می کند (آیه ۸۳ سورهٔ کهف)؛ «الله» کوهها را مانند میخ در زمین کوبیده (آیه سورهٔ ۷ نباء)؛ دنیای ما دارای دو شرق و دو غرب است (آیهٔ ۱۷ سورهٔ الرّحمان) و غیره و غیره... حال اگر محمد این بیهوده گوئیهای نابخردانه را از قول خود می گفت، مانند سایر لاطائلاتی که فقها و یا بهاصطلاح علمای اسلامی گفتهاند، جای شگفتی نبود، ولى جالب آنجاست كه او اينهمه افسانه سرائيهاي بي پايه را از قول اللَّهي بازگو میکند که او را آفریننده جهان هستی دانسته و معتقد است که او از تمام جنبش های این دنیا آگاه بوده و حتّی میداند در مغز و قلب و اندیشهٔ افراد بشر چه می گذرد ! ۲۰- «القابض» بهمعنی «گیرنده.» ا بن صفت «الله» بهشکل فعل در آ به ٤٦ سورهٔ فرقان به کار رفته است.

| الله اكبر                                                                                                                       | 157       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| (الباسط)) بەمغنى ((گشايندە،))                                                                                                   | )-11      |
| سفت «الله» در آیهٔ ۱۶ سورهٔ رعد ذکر شده است.                                                                                    | ا ين م    |
| «الخافض» بەمعنى « پست كنندە، خواركنندە.»                                                                                        | -11       |
| ن صفت «الله» در کتاب قر آن اذکری نرفته و شاید دلیل آن باشد                                                                      | از این    |
| شرم داشته است، چنین صفنی را دستکم در قرآن به«الله»                                                                              | که محمد   |
| اش نسبت دهد. ابدینهی است که اگر فکر کنیم که «الله» ن                                                                            |           |
| لکه همان شاهبت خانه کعبه بوده باشد، نسبت دادن صفت « پست و                                                                       | «خدام» با |
| » به او باز هم از خرد دور است.                                                                                                  |           |
| «الرقيع» بەمعتى «جاەدھندە، بلند كنندە،»                                                                                         | -72       |
| «المعز» بەمعنى «عزيزكنندە، گرامىكنندە،»                                                                                         |           |
| اژه در قرآن ذکر نشده، ولی تئوری آن بهشکل «تُعزّ» در آیهٔ ۲۵<br>                                                                 |           |
| ران آمده است.                                                                                                                   |           |
| «المزل» به معنى «خواركننده.»                                                                                                    |           |
| ، از نویسندگان، این فروزه «الله» را با واژهٔ «مضلّ» به کار می برند<br>م                                                         |           |
| اگمراهکننده» میدهد، ولی پژوهشهای نویسندهٔ این کتاب نشان                                                                         |           |
| هدف این نام و یا فروزهٔ الله، «مزلّ» بوده است، نه «مضلّ»)                                                                       |           |
| «(السَّميع») بەمغنى «شنوندە.»)                                                                                                  |           |
| مفت «الله» ۲۲ بار و از جمله در آیهٔ ۲۰ سورهٔ غافر ذکر شده است.<br>                                                              |           |
| «الیصیر» بهمعنی « بینشگر .»                                                                                                     |           |
| لفت «الله» به کرّات در قرآن و از جمله در آیهٔ ۲۰ سورهٔ غافر ذکر<br>آ                                                            |           |
| آیههای سورهٔ لقمان، حاکی است که «الله» از پنج سر آگاه                                                                           |           |
| ، اسرار پنجگانه عبارتند از: روز قیامت، زمان باریدن باران، جنین<br>داردار بنجگانه عبارتند از: روز قیامت، زمان باریدن باران، جنین |           |
| ، رویدادهای فردا و مکانی که هر آدم زندهای خواهد مرد.                                                                            | داخل شكم  |

**بازنمود نویسنده** در اینجا بیمناسبت نیست، بازنمود کوتاهی از این پنج سرّ «الله» بهرشتهٔ نامها و صفات نودونه گانه الله

نگارش درآوریم. به نظر می رسد، سازمانهای هواشناسی دنیا که امروز به گونه بسیار دقیق تحولات جوّی را پیش بینی می کنند و یا دانش پیشرفتهٔ پزشگی که جنس نوزاد را بدون اشتباه در زهدان مادر تشخیص می دهند، از دانانی های «الله» پیش افتاده باشند. و اماً در بارهٔ دانش «الله» از زمان رویداد روز قیامت، محمد با ضد و نقیض گوئی در این باره از پیش آبروی «الله» خود را از بین برده است. زیرا، او در چهار مورد در قرآن (آیهٔ ۱۸۲ سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۳ سورهٔ احزاب، آیهٔ ۲۷ سورهٔ سجده و آیهٔ ۸۵ سورهٔ زخرف) از قول «الله» می گوید، دانائی روز قیامت نزد «الله» من است و به غیر از او هیچکس تاریخ رویداد روز قیامت را نمی داند. در شش مورد در قرآن (آیهٔ ۱۲ سورهٔ انبیاء، آیه ۴۱ سوره نجم، آیه ۱۱ سوره قمر، آیه ۳۱ سوره رحمان، آیه ۱۱ سوره انبیاء، آیه ۵۰ سوره نجم، آیه ۱۱ سوره قمر، آیه ۱۳ سوره رحمان، آیه ۱۱ سوره انبیاء، آیه ۲۰ سوره نبام) از قول «الله» می گوید، روز قیامت بسیار نزدیک شده است. در یک مورد (آیه ۱۷ سوره شوری)، می گوید، روز قیامت ممکن است است. در یک مورد (آیه ۱۷ سوره شوری)، می گوید، روز قیامت ممکن است آیه ۲۵ سورهٔ زمل)، از قول «الله» می گوید، به مسلمانان بگو: «نمی دانم روز قیامت دور است یا نزدیک.»

۲۸ – «الحکیم» بهمعنی «خردمند.» صفت «الحکیم» نود و هفت بار و از جمله در آیهٔ ۱۳۳ سورهٔ بقره ذکر شده است.

۲۹ «العادل» بهمعنی «دادگر.» در حالیکه صفت «دادگر» و یا «عادل» در احادیث اسلامی، یکی از نود و نه نام «الله» بهشمار آمده، ولی جای بسیار شگفت است که در سراسر متون و محتویات کتاب قرآن، بهیچوجه از این واژه و انتساب آن به «الله» ذکری نرفته است. واژهٔ «عدل» تنها در دوازده مورد در قرآن ذکر شده، ولی در هیچیک از این موارد، صفت «عدل» به اعمال و رفتار «الله» ارتباط نیافته، بلکه در بارهٔ متش و رفتار انسان، انصاف و تساوی حقوق افراد بشر و چگونگی رفتار مرد با همسرانش به کار رفته است. این موارد عبارتند از: آیه ۲۳۲ سوره بقره و آیههای ۱۹ تا ۲۳ و آیه ۱۲۸ سوره نساء.

نکتهٔ بالا بویژه از اینجهت دارای اهمیت بسیار است که اگر کتاب قرآن ذکری از صفت «عادل» برای «الله» نکرده، ولی سراسر متون قرآن پر از آیدهائی است که برای «الله» فروزههای قهار، جبار، مکّار، انتقام گیرنده، پست کننده، خود خواه و کشنده قائل شده اند.

تردید نیست که محمد چنین «الله» قَبّار، جَبّار، مکّار و انتقامجوئی را برای آن در ذهن پرریای خود به وجود آورد تا بتواند در پرتو اصول و احکامی که برای حفظ منافع فردی اش لازم می بود، از زبان آن «الله» مرموز صادر و بوسیلهٔ آنها بر همنوعان خویش حکومت و پیامبرشاهی کند، ولی باز جای شکر و ستایش دارد که محمد دست کم در عدم کاربرد صفت «عادل» به الله» فرضی و خود ساخته اش در قرآن، تا اندازه ای شرافت خود را حفظ کرد.

۳۰- «اللطيف» بەمعنى «زيرك، ناقلا..»

این صفت «الله» هفت بار و از جمله در آیهٔ ۱۰۳ سورهٔ انعام و آیهٔ ۱۹ سورهٔ شوری ذکر شده است.

«رالله» نوشته است: « (الله) زیرکتر از آنست که انسان بتواند با چشمان خود «الله» نوشته است: « (الله) زیرکتر از آنست که انسان بتواند با چشمان خود او را مشاهده کند.» یک گفتهٔ عامیانه می گوید: «عقل انسان به چشمان اوست.» تردید نیست که چشمان یک انسان با خرد، هیچگاه قادر به مشاهدهٔ قهرمانان خیالی این افسانه ها نخواهند بود. حال اگر خرد انسان نیز تتواند به پوچی این افسانه ها پی ببرد، براستی که در تاریکی نادانی های افسونگرانی که این مطالب بیهوده و نابخردانه را جعل می کنند، بسر می برد. ۱۳– «الخبیر» به معنی «بینا، آگاه.» فروزهٔ «خبیر» در ۱۳ مورد و از جمله در آیهٔ ۱۰۳ سورهٔ انعام ذکر شده

اجارالله ابوالفاسم محمود بن عمر خوارزمي زمحشري، الكشَّات في نفسير الغر أن، جلد دوَّم (فاهره: ١٣٥٤) .

نامها و صفات نودو نه گانه الله 120 است. ۳۲ – «الحليم» به معنى « بخشا ينده.» صفت «حلیم» در آیهٔ ۲۲۵ سورهٔ بقره ذکر شده است. مدلول این آیه میگوید: ﴿(الله) شما را برای آنچه که بر زبان میآورید (و یا لغو سوگندهایتان) مسئول نخواهدشمرد، بلکه شما را مسئول آنچه که در قلبتان می گذرد، خواهد دانست.» براستی که باید به این صفت «بخشندگی» که محمد برای «الله» خود اختراع کردہ، آفرین گفت! ۳۳- «الادهم» بهمعنی «بزرگ.» ا بن صفت «الله» در آیهٔ ۲۵۷ سورهٔ بقره آمده است. ۳٤- «الغفور» بهمعنی «بخشنده و با گذشت.» این صفت «الله» در آیهٔ ۲۸ سورهٔ فاطر ذکر شده است. ۳۵- «الشکور» بهمعنی «شکر گزار.» این فروزهٔ «الله» در آیهٔ ۳۰ سورهٔ فاطر ذکر شده است.«شکور» در لغت معنی «شکر گزار» میدهد. حال چگونه «الله» می تواند شکر گزار آفریدگان و بنده های خود باشد، موضوعی است که چون مفسران قرآن انتوانسته اند برای آن مفهوم خردیذیری بسازند، به سادگی نوشته اند، منظور اینست که «الله» از شکر گزاری بندگان خود قدردانی می کند . ۳۱– «العلی» بهمعنی «متعال» و یا «باجلال.» این صفت «الله» نه بار و از جمله در آیهٔ ۲۵۷ سورهٔ بقره و آیهٔ ۶ سورهٔ شوری ذکر شده است. ۳۷- «الکبير» بەمعنى «بزرگ.» این صفت «الله» در آیهٔ ۲۲ سورهٔ سبا ذکر شد است. «زمخشری» در كتاب الكشَّاف في تفسير القر آن، " جلد دوَّم، صفحه ٢٣١ مي نويسد: «الكبير،

°همان کتاب.

ነደን

هنگامی که از صفت حسابداری «الله» سخن بهمیان می آید، نباید فراموش کنیم، زمانی که محمد در رؤیای خیالی خود در سفر معراج به طبقه هفتم آسمان رسید، صدای خشخش کاغذ به گوشش خورد . هنگامی که در جستجوی کشف آن صدا بر آمد، معلوم شد که «الله» مشغول نوشتن اعمال و حسابهای بندگانش روی کاغذ بوده است. شاید صفت حسابداری «الله» از همین رویداد بهوجود آمده باشد . حال معلوم نیست، اگر «الله» شایسته نمی دانسته است، در آن زمان بندگانش به علم و تکنولوژی کامیپیوتر دست پابند، چرا خود از این تکنولوژی ييشرفته براي نگهداري حساب اعمال بندگانش بهرهجوني نكرده است. ٤١- «جلال» بەمعنى «باشكوه، بزرگوار.» ا بن فروزهٔ «الله» در آیهٔ ۲۵ سورهٔ الرّحمان آمده است. ٤٢ - «الکريم» بهمعنی «سخاوتمند-» این صفت «الله» جهاربار در آیهٔ ٤٠ سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۱۷ سورهٔ مؤمنون، آیه ۳ سورهٔ علق و آیه ۲ سورهٔ انفطار ذکر شده است. ۲۲- «الرقیب» بهمعنی «نگهبان و پاسدار.» این صفت در آیهٔ اول سورهٔ نساء و آیهٔ ۹۳ سورهٔ هود ذکر شده است. به گونه ای که ملاحظه می شود، بسیاری از فروزه هائی که به «الله» نسبت داده شده و هر یک جداگانه یکی از صفات «الله» بهشمار آمده، همه دارای 111

نامها و صفات نودونه گانه الله

یک مفهوم هستند، ولی محمد بدانجهت به این بازی ادبی دست زده، تا «الله» آفریده شده اش را که خود درجلد پنداری او فریبگری می کند، هراندازه که ممکن است، بیشتر بزرگ و باشکوه جلوه دهد. ٤٤- «المجیب» به معنی « پاسخ دهنده.» این صفت «الله» در آیهٔ ٢١ سورهٔ هود آمده است. ٤٥- «الواسع» به معنی «گشاینده و فراخ.» این فروزهٔ «الله» نه بار و از جمله در آیهٔ ٢٤٧ سورهٔ بقره ذکر شده است. ٢٦- «الحکم» به معنی «دادرس، دادگر.» این صفت «الله» در آیهٔ ۸۷ سوره اعراف و آیه ۸ سورهٔ تین ذکر شده است.

نویسندگان و مخترعین پدیده های خیالی بالا، معلوم نیست چگونه می توانند صفت «خردمند و دادرس» را به همان اللّمی نسبت دهند که (برپایهٔ مدلول آیهٔ ۵۴ سورهٔ آل عمران)، بهترین مکّارها؛ (برپایهٔ مقهوم آیهٔ ۱۸۲ سورهٔ اعراف)؛ گمراه کننده و (برپایهٔ مدلول آیهٔ ۱۰۰ سورهٔ یونس)، سرایت دهندهٔ کفر به افراد بیخرد به شمار آمده است.

۷۲- «الودود» بهمعنی «مهربان، بامحبّت.» ۱ ین صفت «الله» در دو مورد در قرآن در آیه ۹۰ سوره هود و آیه ۱۶ سوره بروج ذکر شده است. ۸۲- «المجید» بهمعنی «شریف، گرامی.»

این فروزهٔ «الله» به کرات و از جمله در آیهٔ ۷۳. سورهٔ هود آمده است. ۴۹ – «الباعث» به معنی « بیدار کننده، برخیزاننده.» ۱ ین فروزهٔ «الله» به کرات در قرآن در زمان رویداد روز قیامت و از جمله در آیهٔ ۷ سورهٔ حجّ به کار رفته است. ۵۰ – «الشاهد» به معنی «گواه.» این صفت «الله» به کرات و از جمله در آیهٔ ۹۸ سوره آل عمران ذکر شده است. ۵۱– «الحقّ» بهمعنی «واقعیّت.» صفت «حقّ» در آیههای ۲ و ۲۲ سورهٔ حجّ، آیه ۱۱۳ سوره طه، آیه ۲۵ سوره نور و آیه ۲۹ سوره لقمان ذکر شده است.

بر پایهٔ احادیث اسلامی، دروغگوئی در سه مورد جایز شمرده شده است: مورد نخست، برای آشتی دادن دو نفر که با یکدیگر اختلاف دارند. مورد دوم، برای خشنود کردن همسر (زن) و مورد سوم، در هنگام جنگ.^ «ابو حنیفه» می گوید، اگر کسی به حقّ «الله» سوگند یاد کند، این عمل در حکم سوگند نخواهد بود. فتوای «ابوحنیفه» مورد تأیید امام محمد باقر نیز قرار گرفته است.

گذشته از موارد یادشده در بالا، در اسلام در مذهب شیعهگری، دروغ و دروغگوئی زیر پوشش «تقیّه» یک منش جایز و شرعی شمرده شده و پیروان شیعهگری زیر عنوان شرعی «تقیّه» معمولاً تا آنجا که منافع خصوصی و شخصی آنها ایجاب میکند، بهدروغ و دروغگوئی می پردازند.<sup>۲</sup> ۵۲ – «الوکیل» بهمعنی «نماینده.»

این فروزهٔ «الله» نوزده بار و از جمله در آیه ۸۱ سورهٔ نساء ذکر شده است.

\* الهدايه، جلد چهارم، صفحه ٨١.

\* Thomas Patrick Hughes, Dictionary of Islam, "Oath," (New Delhi: Cosmo Publications, 1977), p. 438.

ایرای آگاهی کامل از ۱۱ تقیّقاتا در شیعه گری به کناب اشیعه گری و امام زمان، انگارش همین نویسنده تگاه فرمانید.

نامها و صفات نود و نه گانه الله 129 ۵۵ – «الوالي» بەمعنى «فرمانروا .» ا ین فروزهٔ «الله» در آیهٔ ۷۸ سورهٔ حجّ آمده است. ۵۱ – «الحميد» بهمعنی «ستوده.» این صفت «الله» هیجده بار و از جمله در آیهٔ ۲۲۷ سورهٔ بقره و آیهٔ ۲ سورهٔ ممتحنه ذکر شده است. ۵۷ – «المحصى» بەمعنى «حساب كنندە.» این صفت در آیه ۱۱ سورهٔ یسین به«الله» نسبت داده شده است. ۵۸ – «المبدى» بەمعنى «آغازكنندە،» این صفت «الله» در آیهٔ ۱۳ سورهٔ بروج آمده است. ۵۹ – «المعید» بهمعنی «بازگشتدهنده، آفرینندهٔ دیگربار،» ا بن صفت «الله» در آیهٔ ۱۳ سورهٔ بروج آمده است. ۰۱- «النحمی» به معنی «زنده کننده» ۳۱ «الیمیت» به معنی «کشنده.» این دو صفت (یُحیی و یمیت) در آیهٔ ۲۱ سورهٔ بقره ذکر شده است. فروزهٔ « بُحيي» در آيهٔ ۵۰ سورهٔ روم و آيهٔ ۳۱ سورهٔ فصلت (سجده) ذکر شده و در هر دو مورد، مفهوم زندهشدن مردگان در روز قیامت را میدهد. ۲۴ - «النحيّ» بەمعنى «زندە.» این فروزهٔ «الله» پنج بار و از جمله در آیهٔ ۲۵٦ سورهٔ بقره، آیه ۲ سورهٔ آل عمران، آیه ۱۱۰ سورهٔ طه، آیه ۲۰ سورهٔ فرقان و آیه ۲۷ سورهٔ مؤمن ذکر شده است. بهنظر می رسد که محمد با ویژگی دادن این فروزه برای «الله» تلاش کرده است که «الله» را از جلد بت خانه کعبه درآورد، ولی بهگونهای که مطالب مستند این بژوهش نشان خواهد داد، کوشش وی تلاش مذبوحانه ای بيش نبوده است. ۳۳- «القيّم» به معنى «قائم بالذّات.» این صفت «الله» سه بار و از جمله در آیه ۲۵۶ سورهٔ بقره، آیهٔ ۲ سورهٔ

آل عمران و آیهٔ ۱۰۱ سورهٔ طه ذکر شده است.

آیهٔ ۲۵۲ سورهٔ بقره، «الله» را یک موجود فیزیکی و حیوانی فرض کرده و می گوید: « (الله) وجود یکتانی است که خدانی به جز او وجود ندارد. زنده و پاینده است. نه چرتش می گیرد و نه به خواب می رود. هرچه در آسمانها و زمین وجود دارد به او تعلّق دارد. کسی جرأت ندارد در پیشگاه او به شفاعت برخیزد، مگر به فرمان خود او. (الله) به کلیّه امور مردم و حوادثی که در آینده برایشان روی خواهد داد، آگاه است ومردم قدرت احاطه به علم و دانائی او را ندارند، مگر آنچه را که خود او اراده کند. قلم و قدرت (الله) آسمانها و زمین است و او از گسترش قدرتش به آسمانها و زمین خستگی نخواهد یافت و او دانای بزرگ و توانای با عظمت است.»

«بیضاوی»" و «زمخشری»" نیز بههمین ترتیب در نوشتارهای خود به«الله» بهشکل یک موجود فیزیکی و حیوانی (Anthropomorphism) نگاه کردهاند.

«زمخشری» در تفسیر آیهٔ بالا، دنیل بی نیازی «الله» را به چر تزدن و خواب آلوده شدن به این شرح توجیه می کند: «فرزندان اسرائیل از موسی پرسش کردند چرا (الله) نه به خواب نیاز دارد و نه استراحت؟» در پاسخ این پرسش، «الله» به موسی فرمان داد، برای مدّت سه روز و سه شب بیدار بماند و در پایان آن زمان دو بطری شیشه ای در هر یک از دسته ایش نگهدارد. موسی فرمان «الله» را انجام داد، ولی در این زمان آنچنان خواب بر او مستولی شد که بطریهائی که در دست داشت به یکدیگر برخورد کردند و هر دو شکسته شدند. سپس «الله» به موسی اظهار داشت، من با یک دست هفت آسمان و با دست دیگرهفت دنیارا نگه می دارم. بدیهی است که اگر مرا

نامها و صفات نودونه گانه الله 101 خود نگهداشته بود، با یکدیگر برخورد می کردند و متلاشی می شدند.۳ ٦٤ «الواجد» بهمعنی «دارنده» از این صفت «الله» در قرآن ذکری نرفته است. ۸۵- «المغیث» به معنی «فریادرس.» از این فروزهٔ «الله» نیز در قر آن ذکری بهمیان نیامده است. ۲۱− «الواحد» بهمعني «يكتا.» سراسر متون قرآن ایر از این صفت «الله» است. ابویژه این صفت در آیهٔ ۲ سوره اخلاص، و آیههای ۱۳۲ و ۱۳۳ سوره بقره، آیه ۳۹ سوره یوسف، آیه ۱۷ سوره رعد ، آیه ۲۵ سوره ص و آیه ۲ سوره زمر تصریح شده است. ۲۷- «الصَّمد» بمعنى «آبدى.» این صفت «الله» تنبها در آبه ۲ سورهٔ اخلاص ذکر شده است. ۸۲- «القادر» بهمعنی «توانمند» این صفت «الله» ٤٤ بار در متون قرآن و از جمله در آیه ۲۰ سوره بقره ذکر شده است. اریشهٔ این صفت از واژهٔ «قدر» بهمعنی تقدیر و سرنوشت گرفته شده است. «زمخشری» در تفسیر آیه ۲۰ سوره بقره مینویسد، مفهوم این آیه آنست که «الله» از پیش تقدیر و سرنوشت بندگان خود را تعیین کرده است." ۳۹– «المقتدر» بهمعنی «توانا». این صفت «الله» در آیه ٤٥ سورهٔ کنهف و آیهٔ ٤٢ سورهٔ قمر ذکر شده است. ۷۰ – «المقدّم» بهمعنی « آغاز کننده.» ۷۱ «المؤخّر» بەمعنى «ئىپندة هر چيز بەجايش.» از این دو صفت «الله» در قر آن ذکری به میان نیامده است.

> "همان کتاب. "همان کتاب.

نامها و صفات نود و نه گانه الله 107 است، احساسات او نیز به همان درجه متعال هستند و باید با انتقام کشیدن از بندگان بینوایش آرامش یابند . بهمین جهت است که محمد بن عبدالله با جرآتی نابخردانه، صفت «المنتقم» و یا «انتقام گیرنده» را برای یکی از نامهای «الله» خود ساخته اش و پژگی داده است. ۸۱ – «العقو» بهمعنی « بخشنده.» این فروزهٔ «الله» در آیه ٦٠ سوره حجّ و در آیه ۲ سوره مجادله و در چند جای دیگر کتاب قر آن ذکر شده است. ۸۲ – «الرأوف» بهمعنی «منهر بان». این صفت «الله» به کرات و بویژه در آیه ۱۳۸ سورهٔ بقره قرآن ذکر شده است. ۸۳- «ملک الملک» بهمعنی «فرمانروای جنهان هستی،» این فروزهٔ «الله» در آیه ۲۲ سورهٔ آلعمران آمده است. ۸٤ – «ذوالخلال» بهمعنی «دارنده شکوه و خلال،» این صفت «الله» دو بار و از جمله در آیههای ۲۷ و ۷۸ سورهٔ الرّحمان ذکر شده است. ۸۵ – «المُقسط» بهمعنی «دادگر.» این فروزه «الله» در آیهٔ ۱ سوره حجرات ذکر شده است. ۸۹- «الجامع» بهمعنی «گرد آورنده.» ا بن صفت «الله» در آیه ٤ سوره نساء آمده است. ۸۷ – «الغنی» بهمعنی « تروتمند .» ا بن صفت «الله» نوزده بار و از جمله در آیه ۲ سورهٔ ممتحته آمده است. ۸۸- «المغنى» بەمعنى «بىنيازكىنىدە» این صفت «الله» در آیه ٤ سورهٔ ممتحنه آمده است. ۸۹ «المعطی» بهمعنی « بخشنده..» آیهٔ ۱ سورهٔ کوتر به این فروزهٔ «الله» اشاره کرده است.

اللسه اكبر

101

این فروزهٔ «الله» در افراآن نیامده است. ۸۱ «الضّار» بهمعنی «مضرّ، آسیب رساننده.» از این فروزهٔ «الله» نیز در فر آن ذکری نرفته است. ۲۲ - «النَّافع» بهمعني «سودمند.» از این فروزهٔ «الله» در قر آن سخن بهمیان نیامده است. ۱۴ «النور» بمعنى «روشنائى.» ا بن فروزهٔ «الله» در آیهٔ ۳۵ سورهٔ نور ذکر شده است. ابر پایهٔ مفهوم این آيه «الله» نور زمين و آسمان است. اين صفت «الله» به گونه كامل با مدلول آیهٔ ۲۵۵ سورهٔ بقره<sup>۱۰</sup> تفاوت دارد. این عقیده و تشابه بین نور یک چراغ شیشهای و یک ستاره تا بان را محمد از تورات و شمعدانی زرّین اقتباس کرده است. ۹۴ - «النهادي» بهمعنی «راهنها.» ا ین صفت «الله» در آیهٔ نحست سورهٔ فاتحه آمده است. ۸۵ – «الازلی» بهمعنی «آبدی.» ۱۹ - «الباقی» بهمعنی «یا ینده.» این فروزهٔ «الله» به گونه آشکار در قرآن اذکر نشده، ولی آیه آخر سوره قصص (آیه ۸۸)، دلالت بر صفت یادشده دارد. ۲۷ - «الوارث» بهمعنی «ارث برنده.» از این فروزهٔ بیمعنی «الله» در قر آن ذکری نرفته و تردید نیست که محمد این القاب و عناوین و صفات ناههگون، بی بایه و نابخردانه را از آن جهت برای «الله» ویژگی داده تا دکان فریبگری خود را گرم نگیدارد. آیا براستی اگر کسی از یکی از افرادی که خود را عالم دین میدانند، برسش کند که چگونه «الله» از بندگان خود ارث میبرد و گذشته از آن «اللَّهي» كه داراي نامها و صفات مالك، باري، خالق، وهَاب، رزَّاق، فَتَاح،

\* بعلووژه شماره ۲۳ «الله» (اخبوم) نگاه فرمانید.

نامها و صفات نودونه گانه الله

حلیم، والی و واجد بوده و برپایه آیهٔ ۱۵۸ سورهٔ اعراف، مالک زمین و آسمانهاست، چه نیازی به میراث آفریده های خودش دارد؟ معلوم نیست آنها چه پاسخی خواهند داد! مگر اینکه فکر کنیم که «الله» ریاکاری و ترفندهای سازندگان این بیهوده گوئیهای دغلکارانه و نیز باورکنندگان ساده لوح و افسون شدهٔ آنهارا به ارث می برد.

۸۰ - «الرّشيد» بهمعنی «دلیر.»

این صفت «الله» تنها یکبار در قرآن در آیهٔ ۷۸ سورهٔ هود ذکر شده، ولی به «الله» نسبت داده نشده است. مفهوم این آیه می گوید: «آیا بین شما شخص شایستهای نیست که به راهنمائی دیگران بپردازد.» ۹۹- «الصّبور» به معنی «شکیبا.»

در کتاب قرآن از فروزهٔ «شکیبانی» و اینکه «الله» پیوسته با افراد شکیبا همراه است، بسیار سخن گفته شده، ولی نویسنده موردی نیافتم که صفت «صابر» بهطور مستقیم به«الله» نسبت داده شده باشد.

نود و نه نام و یا فروزهٔ «الله» بهطور کلّی بهدو گروه بخش شده است: «اسماءالجلالیّه» و یا «نامهای نیکو» و «اسماءالجمالیّه» و یا «نامهای ناهنجار،» «اسماءالجلالیّه» عبارتند از نامهائی مانند الرّحیم، الکریم، العفو و «اسماءالجمالیّه» عبارتند از نامهائی مانند القوی، المنتقم، القادر و غیره،

واژهٔ «رب» بهمعنی «پروردگار» ۸٦٤ مرتبه و پیش از همهٔ نامها و فروزههای «الله» در کتاب قرآن ذکر شده است. با این وجود، این واژه در فهرست نامها و فروزههای «الله» نیامده است.

باید دانست که بعدها بیروان محمد، بسیاری از نود و نه نام و فروزهٔ «الله» را به خود محمد ویژگی دادند. نامهائی که به محمد ویژگی داده شده، ۲۰۱ نام است که شامل بسیاری از نامها و فروزههای «الله» می باشد.<sup>۱۱</sup>

آنچه که از نود و نه نام و یا صفت «الله» مستفاد می شود، آنست که محمد

" به کتاب مشکات المصابع، نوشتهٔ زمخشری زیر عوان «اسماءالنّبی،» نگاه فرمانید.

اللسه اكبر

قصد داشته است برای استوار کردن قدرت پیامبرشاهیاش، نیروی وحشتناک و ترس آوری بسازد و پیروانش را بوسیلهٔ ترس از آن نیرو فرمانبردار خود سازد. ولی بعدهاکه اسلام بهاندازهٔ کافی توانمند شد و به شکل یکی از ادیان مهم دنیا درآمد، ترس و وحشت از قدرت «الله» جبّار، انتقامجو، خوارکننده، مکّار، گمراهکننده و غیره برای تمام عمر مسلمانان را در زندان بیم و وحشت روانی از «الله» در بند نمود.

نود و نه نام و فروزهای را که محمد چه در قر آن و چه در احادیث به«الله». نسبت داده است، بهشش گروه بهشرح زیر می توان بخش کرد:

الف– هفت نام از نودونه نام «الله» حاکی از فروزهٔ یگانگی و بینهمتانی او هستند. این نامها عبارتند از: ٦٦ (انواحد)، ٦٧ (الصّمد)، ٧٢ (الاوّل)، ٧٣ (الآخر)، ٧٤ (الظّاهر)، ٧٥ (الباطن) و ٨٦ (انجميع).

ب- پنج نام از نامهای «الله» از فروزهٔ آفرینندگی او سخن می گویند. این نامها عبارتند از: ۱۱ (انخالق)، ۱۲ (الباری)، ۱۳ (المصوّر)، ۲۲ (الحیّ) و ۳۳ (القیّوم.)

پ- بیستوچهار نام از نامهای ((الله،)) او را بخشنده و مهربان شناختگری می کنند. این نامها عبارتند از: ۱ (الرّحمان)، ۲ (الرّحیم)، ۵ (السّلام)، ۲ (الرّزّاق)، ۲۲ (الوهّاب)، ۱۷ (الرّزّاق)، ۲۲ (السلام)، ۲۱ (العفور)، ۱۵ (الغفّار)، ۲۸ (الحافظ)، ۲۲ (الکریم)، ۷۹ (الحلیم)، ۳۵ (العمور)، ۳۵ (المحیی)، ۲۸ (الحافظ)، ۲۱ (التوّاب)، ۸۱ (الودود)، ۲۸ (الرّزّاف)، ۲۹ (المحیی)، ۸۱ (الرّزّاف)، ۹۲ (المادی)، ۸۱ (الرّزّاف)، ۹۲ (المادی)، ۸۱ (الرّزّاف)، ۹۲ (الموفر)، ۸۱ (الرّزّاف)، ۹۲ (الرّزّاف)، ۹۲ (الودود)، ۲۰ (الرّزّاف)، ۹۸ (المعطی)، ۹۲ (الرّزّاف)، ۹۲ (الرّزّا

ت- سیودو نام از نودودو نام «الله» عظمت و قدرت مطلقة او را برمی شمارند، این نامها عبارتند از: ۳ (المالک)، ۷ (المهین)، ۸ (العزیز)، ۱۰ (المتکبّر)، ۲۱ (البسیط)، ۲۳ (الرّفیع)، ۲۲ (المعزّ)، ۲۸ (الحکیم)، ۳۳ (الادهم)، ۳٦ (العالی)، ۳۷ (الکبیر)، ۳۹ (المقیت)، ۱۱ (الجلیل)، ۵۵ (الواسع)، ۸۸ (المجید)، ۹۹ (الباعث)، ۵۳ (القوی)، ۵۱ (المتین)، (۸۵

## نامها و صفات نود و نه گانه الله

(المبدى)، ٥٩ (المعيد)، ٦٥ (المغيث)، ٦٨ (القدير)، ٦٩ (المقتدر)، ٧٦ (الوالی)، ٧٧ (المتعال)، ٨٣ (ملکالملک)، ٨٤ (ذوالجلال)، ٨٧ (الغنی)، ٨٨ (المغني)، ١٥ (الازلی)، ٩٦ (الباقی) و ١٧ (الوارث).

ث نه نام از نودونه نام «الله» حاکی از صفات منفی و آزاردهندهٔ او می باشند. این نامها عبارتند از: ۹ (جبّار)، ۱۵ (قبّار)، ۲۰ (قابض)، ۲۲ (الخافض)، ۲۵ (المزلّ)، ۲۱ (ممیت)، ۷۱ (المؤخّر)، ۸۰ (المنتقم)، ۹۰ (المانع)، ۱۱ (الضّار).

ج – چهار نام از نامهای «الله» دارای مفهوم مثبت «مهربانی» هستند. این چهار فروزه عبارتند از: ٤ (القدّوس) ، ۲۹ (العادل) ، ۵۱ (الحقّ) و ۸۵ (المقسط) .

بدین ترتیب در حالیکه کتاب قرآن و احادیث تنها در کمتر از پنچ مورد از فروزههای مثبت و نیک «الله» نام می برند، سراسر مفاهیم قرآن و احادیث اسلامی پر از مواردی است که از صفات منفی، ترس آور و مضرً «الله» سخن می گویند.

با وجود اینکه متون قر آن سرشار از واژهٔ «الله» می باشد، ولی محمد در خارج از قر آن کوشش کرده است، کمتر در بارهٔ وجود «الله» و فروزه های آن سخن بگوید. بهمین سبب است که امامها و سایر دانشمندان فقه اسلامی، بحث و گفتار در بارهٔ سرشت وجود «الله» را از نظر دینی نکوهش می کنند و آنرا کفر می شمارند. مفهوم مخالف این اصل آنست که یک نفر مسلمان، چشم بسته باید بهای آنچه را که دکانداران دینی به او می فروشند، بدون اینکه اجازهٔ پرسش و یا حتی مشاهدهٔ کالا را داشته باشد، بپردازد و گرنه کافر خوانده می شود و دست کم بر پایهٔ مفهوم آیهٔ ۸۹ سورهٔ نساء، آیهٔ ۲۱ سورهٔ احزاب و آیهٔ ۷۳ سورهٔ توبه، خونش مباح می شود.

به هر جلهت، گفتارهای بالا نشان میدهد، هر زمانی که سود شخصی محمد ایجاب میکرده و ابرای استوار کردن پایههای قدرتش لازم میشده، ابهنام «الله» و از زبان غیرمرئی او آیه و حکم نازل میکرده است. اولی، هر زمانی که الله اكبر

می با یستی در بارهٔ ویژگیهای «الله» مرموزی که در کتاب قر آن دارای نودونه لقب و آنهمه فروزهها وخصوصیّات ضد و نقیض است، در خارج از قر آن سخن بگوید، خردش نارسا و زبانش فلج میشده است.

فروزه های ضدو نقیصی که محمد در جهت جامه عمل پوشانیدن به هدفهای قدرت طلبانه و منافع شخصی اش به «(الله» نسبت داده، هر انسانی را به شگفت وامی دارد - برای مثال، «الله» آفریده شده بوسیلهٔ محمد، در قرآن، گاه مهربان و بخشنده است، برخی اوقات خشم می گیرد، نفرت، کینه و حتّی مکر و حیله در بارهٔ بندگانش به کار می برد و از پذیرش توبه آنها خودداری می کند؛ زمانی نیز ابراز رضایت می کندو آرام می شود. بعضی اوقات درجه و فراز می دهد و بدیهی است مواردی نیز وجود دارد که «الله» بندگانش را تحبیب و می دهد و بدیهی است مواردی نیز وجود دارد که «الله» بندگانش را تحبیب و با تطمیع می کند از دگر فروزه های مرموز و ناه مگون «الله» آنست که وی هم صلح طلب و هم جنگجو است، هم خردمنده و هم کننده است، هم انتقام گیرنده و هم شکیباست، هم مضرً و هم خردمند و دانا می باشد.

بدیمی است که تمام صفات ناهمگون «انله» در چارچوب دو فروزه اصلی شکل گرفته است: یکی اینکه تمام کائنات هستی در اختیار «الله» بوده و با ارادهٔ او زندگی، حرکت و نابودی می یابند و دیگر آنکه «الله» دارای قدرت مطلق بیرحمانهای است که هرچه اراده کند، بدون توجه بهجنبههای خردگونه آن انجام میدهد و هیچ عاملی در دنیا توان نفوذ در ارادهٔ او را ندارد.

بدون تردید میتوان گفت که واشکافی و روشنسازی اینهمه فروزههای پنداری و ناهمگون و نابخردانهای را که محمد برای «الله» خودآفریدهاش مهسازی میکند تا پیوسته از قول و زبان او که گاه نادان، زمانی خردمند، دمی بخشنده و گاهی نیز ابله و بیرحم و انتقام گیرنده است، برای استوار کردن قدرت پیامبرشاهیاش، حکم صادر کند، کار آسانی نبوده و از همینروست که محمد در خارج از متون کتاب قرآن، کمتر بهتشریح فروزههای «الله» پرداخته است.

۱۵۸

نامها و صفات نودونه گانه الله

سورهٔ اخلاص که یکصدو دوازدهمین سورهٔ قرآن است، بهشرح فروزهٔ یگانگی «الله» ویژگی داده شده و در واقع بیانگر تعریف محمد بن عبدالله از «الله» می باشد. « بیضاوی» می نویسد: «زمانی پیروان محمد از او در بارهٔ (الله) پرسش کردند و این سوره در پاسخ پرسش آنها نازل شد.»<sup>۱</sup> «زمخشری» می نویسد: «ابن عباس» روایت کرده است که افراد طایفه قریش از محمد خواستند، فروزهای اللهی را که او قصد دارد آنها را به پرستش وی فراخواند، برایشان شرح دهد، آنگاه سورهٔ اخلاص به محمد وحی شد.<sup>۱</sup>

مدلول سورهٔ اخلاص که قسمتی از متن نماز مسلمانان را تشکیل میدهد، بدین شرح است: قُلْ هُوَ اَللَّهُ اَحَدُ اللَّهُ اَلصَّمَدُكُمْ سَكِلَاً وَلَـمْ يُولَدَ وَلَـمْ يَكُنُ لَهُ, حَكُمُوا اَحَدًا «بگو، او (الله) یکتاست. او (الله) بینیاز است. نه کسی را زائیده و نه از کسی زائیده شده و نه هیچکس مثل و همتای اوست.»

ولی نکتهٔ بسیار جالب در بارهٔ اصل و منشاء سورهٔ اخلاص آنست که مؤلف راستین این سوره «خالد بن سنان بن غیث العبسی» بوده، نه «الله،» چه رسد بهمحمد بن عبدالله. شرح موضوع بدینقرار است که بر پایهٔ نوشتهٔ «خواند امیر» در حبیب السیر و «مسعودی» در مروج الذهب، « «ابن عبّاس» عموی محمد روایت کرده است که روزی زن سالخورده ای که دختر «خالد بن عبسی،» یکی از پیامبران پیش از محمد بوده، به دیدار محمد رفته است. محمد به وی احترام زیاد کرده و اظهار داشته است، پدر وی پیامبری بوده که قومش ارزش او را ندانسته و ویرا خراب کرده اند ، سپس، محمد متن سورهٔ اخلاص را برای وی خوانده است. دختر «خالد بن عبسی» پس از شنیدن متن سورهٔ اخلاص به محمد می گوید، متن آن سوره برایش تازگی ندارد، زیرا پدرش آن سوره را

> <sup>س</sup>اعبدالله بن عمر بیضاوی انوارالتنزیل و اسرارالناویل. ازمخشری،الکشاف فی تفسیرالقرآن.

النمیات[الدّین بن همام]الدّین الحسینی (خواند امیر)، جیب السیرَ، ازبر نظر دکمر محمد دیمر سیافی (مهرژن: انتشارات خیّام، ۱۳۹۲) صفحه ۱۹۵۷ علی بن حسین مسعودی، مروج الذَّهب و معادن|الجوهر، اجلدهای توّل و دوَم = (قم: حلد اوّل، ۱۹۹۵، صفحه ۸۸، جلد دوم، ۱۹۸٤، صفحههای ۲۱۱ تا ۲۱۳). الله اكبر

با همان کلمات و جمله ها پیوسته قرائت می کرده است. یکی دیگر از نکات بسیار جالب و در همان حال تماخرهانگیز، در بارهٔ اسامی و فروزه های «الله» مفهوم آیهٔ ۱۸۰ سورهٔ اعراف است، این آیه می گوید: مَاكَانُوُاَیَعْمَلُونَ مَاكَانُواَیَعْمَلُونَ «(الله) دارای نامهای نیکو می باشد. بنابراین (الله) را با نامهای یادشده بخوانید و از آنهائی که در نامهای او کفر و دشمنی می ورزند، دوری کنید. این افراد به سبب قصوری که از این جهت مرتکب می شوند، مجازات خود را خواهند دید.»

هنگامی که متن آیهٔ بالا مورد بررسی قرار می گیرد، برای خواننده مشکل است بفهمد، آیا این آیه بوسیلهٔ محمد وارد کتاب قرآن شده و یا اینکه سخن مستقيم «الله» است كه بهاصطلاح بممحمد وحي و البهام شده است. بهچند دلیل میتوان گفت که آیهٔ بالا در فرض توضیحی ما سخن مستقیم و یا وحي «الله» مي باشد. نخست اينكه، مشهور است كه كتاب قرآن اسخنان و دستورات «الله» است که به گونهٔ مستقیم بوسیلهٔ جبرئیل بهمحمد وحی و المهام شده است. دوم اینکه، اگر ما به یک آیهٔ بالاتر و یک آیه پائین تر از آیهٔ ۱۸۰ سورهٔ اعراف توجّه کنیم، می بینیم که در آیهٔ ۱۷۹ «الله» می گوید: «و ما بسیاری از افراد مردم و جنَّها را برای دوزخ آفریدهایم...» و در آیهٔ ۱۸۱ نیز می گوید: «از میان افرادی که ما آفریده ایم....» بنابراین در حالیکه «الله» در آیههای ۱۷۹ و ۱۸۱ سورهٔ اعراف به گونهٔ مستقیم بندگانش را مورد خطاب قرار میدهد و می گوید: « ... ما ...چنین و چنان کردیم....،» می توان گفت که متن آیه ۱۸۰ نیز سخن مستقیم «الله» است که بهمحمد وحی و البهام شده است. اگر اینگونه باشد، براستی که محمد چه موجود کوته فکر، خودخواه و تنهی مغری از «الله» ساخته است، زیرا اگر یک فرد عادی بشر آنقدر خودخواه و نابخرد باشد که بگوید، «مرا چنین و چنان بنامید،» ما او را از ارزشهای

نامها و صفات نودونهگانه الله

انسانی خالی می بینیم؛ چه رسد به اللّهی که عنوان خدای آسمانها و زمین به او نسبت داده شده است. و حتّی خندهدارتر آنکه، «الله» می گوید، اگر مرا با این نامها نخوانید، شما را مجازات خواهم کرد.

حال اگر فرض کنیم که آیهٔ یادشده، گفتهٔ خود محمد است که خواسته است با نسبت دادن این عناوین به اللّهی که ادعا می کند، از سوی او به بیامبری مبعوث شده، شأن و بزرگی ببخشد، با این عمل ناشیانه اش ثابت کرده است که اوَلاَ کتاب قرآن وحی و الهام از سوی «الله» نیست و ثانیاً با این گفته های نابخردانه، گامی بیشتر در اثبات ریاکاری و دغلبازیهای خود برداشته است. روانشاد علی اکبر سیرجانی می سراید:

| خداناشناسم خداناشناس      | خبر داری ای شیخ دانا که من   |
|---------------------------|------------------------------|
| نگردد به کار کسی چارهساز  | خدائی که بیمزد مدح و ثنا     |
| بەمدح و ثنای تو دارد نیاز | خدا نیست بیچاره ور نه چرا    |
| خدا نيست اين جانور اژدها  | انه پنهان نه سريسته گويم سخن |
| خداناشناسم اگر این خداست  | مرنج از من ای شیخ دانا که من |

چکیدهٔ این جستار آنست که محمد برای استوار کردن قدرت پیامبرشاهی و فرمانروانی خود با کمال قوا کوشش می کند، خود را نماینده و بیامبر اللهی شناختگری کند که آفرینندهٔ زمین و آسمانها و جهان هستی و تمام موجودات جهان بوده و دارای قدرت نامحدود و بالای پندار و بدون چون وچراست، ولی هنگامی که برای ساختن چنین اللهی نام و صفت برمی شمارد، تمام نقاط ضعف، کمبودهای اخلاقی و کاستیهای روانی شیوخ مستبد و خود خواه عرب را ناشیانه به «الله» بیچاره ای که آلت دست و اجراکنندهٔ دستورهای اوست، نسبت می دهد و از «الله» وجودی می آفریند که مانند تازیها؛ کینه توز، انتقامجو، خود خواه، گمراه کننده، جبار، متکبر، قهار، خوارکننده و کشنده می باشد.

یازشکافی عدل «الله» اگرچه واژهٔ «عادل» هم در قرآن او هم در احادیث، بهعنوان یکی از نامها و اللسه اكبر

فروزههای «الله» به کار رفته، ولی از مفاهیم اصول و احکام قرآن چنین برمی آید که برای فروزهٔ دادگری و عدالت «الله» نمیتوان اصل و قاعدهای در نظر گرفت، بلکه عدالت «الله» یک فروزهٔ استثنائی و بدون شیوه و هنجار است که به خود او ویژگی دارد و تابع هیچ نهاد ثابتی نیست. بدین شرح که هر عملی که «الله» نسبت به بندگانش انجام دهد، چه خوب، چه بد، چه نیک و چه زشت؛ همه باید عادلانه بشمار آید. برای مثال، هر مسلمانی عقیده دارد که پرستش ویژهٔ ذات «الله» است و پرستیدن مخلوق خدا زشت، گناه و کفر است. با این وجود، آیههای ۳۳ تا ۳۷ سورهٔ بقره حاکی است که چون مجازات و از بهشت بیرون راند. همچنین هنگامی که «الله» بر بایهٔ مدئول آیهٔ مجازات و از بهشت بیرون راند. همچنین هنگامی که «الله» بر بایهٔ مدئول آیهٔ عمل زشت «الله» با فروزهٔ عدالت و دادگری او منافاتی نخواهد داشت و عادلانه بشمار خواهد داشت و عادلانه با در تا و دار برستش ننمود. از بنرو «الله» او را

برای شرح عدالت «الله» آفریده شده بوسیلهٔ محمد، هیچ منطقی گوباتر از نوشتهٔ امام ابو حامد غزالی نیست. این فیلسوف معروف علوم الهی اسلامی مینویسد: «عدالت (الله) را نباید با عدالت افراد بشر برابری کرد. زیرا یک فرد انسان ممکن است با تجاوز به اموال و دارائی انسان دیگری، نسبت به او مرتکب بی عدالتی شود و حقّ او را زیر پا بگذارد. ولی هیچیک از اعمال (الله) را نعی توان غیر عادلانه بشمار آورد. (الله) هر رنج و عذابی که اراده کند می تواند به بندگانش فرود آورد، با این وجود به فروزهٔ عدالت و دادگری او ایراد و یا شبههای وارد نخواهد شد. دلیل این امر آنست که برای انجام عملیات (الله) هیچ مرز و فروزه ای وجود ندارد و او هر عملی که نسبت به بندگانش انجام دهد، بدون توجّه به ذات و چگونگی آن عمل، کردارش

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Al Maksad-ul-Asna, quoted in Ockley's *History of the Suracens* , quoted in Thomas Patrick Hughes, *Dictionary of Islam*.

نامها و صفات نودونه گانه الله

اگر تئوری عدائت «الله» را کمی بیشتر بازشکافی کنیم، به این نتیجه خواهیم رسید که اصولاً «الله» یک هیولای شگفتانگیزی است که اندیشه و منش او در خور بررسی و پیش بینی نیست. این هیولای بی سروته دارای نیشهائی است که از آنها، گاه زهرهای کشنده و گاه نوشهای جان آفرین تراوش مي كند . اينا برا ين آنچه كه در بارهٔ عدل «الله» مهمَّ بشمار ميرود ، تنها حرکت نیشهای اوست که چه در جهت مثبت و چه ذر جهت منفی، عدل و داد بشمار خواهد رفت. ابرای مثال، بریایهٔ نوشتههای اسلامی و معتقدات مسلمانان، شمار --- /۱۲٤ پیامبر برای راهنمائی و ارشاد افراد بشر ظهور کردهاند که همهٔ آنها بویژه شش نفرشان که پیامبر اصلی و مهم بوده (آدم، نوح، ابراهیم، موسی، عیسی و محمد)، بهاصطلاح «معصوم» و بیگناه بوده و چون از طرف «الله» به پیامبری برگزیده شدهاند، مرتکب هیچ لغزشی در زندگی خود نشدهاند. بنا به ین عقیده، «آدم ابوالبشر» که نخستین پیامبر مبعوث از جانب «الله» و بویژه جزء شش نفر پیامبر اصلی و مهم بوده، باید به گونهٔ یقین، پیامبری بیعیب و بیگناه و مصون از هر گونه لغزش و خطائی بشمار رود، ولی با کمال شگفتی می بینیم که بر پایهٔ مدلول آیدهای ۳۵ و ۳۱ سورهٔ بقره، «آدم آبوالبشر» از فرمان «الله» سرپیچی و نافرمانی میکندو یا بعبارت دیگر مرتکب گناه و لغزش میشود و در نتیجه «الله» او را از بهشت بیرون میراند. حال چگونه است که «آدم آبوالبشر» هم پیامبر مبعوث از جانب «الله» و بیلغزش و گناه بوده و هم اینکه «الله» او را به سبب گناهی که مرتکب شده، از بهشت بیرون رانده است، موضوعی است که باید پاسخش را در ترفندبازیهای محمد بن عبدالله برای شناختگری «الله» هزارچهرهاش در قر آن بيدا كرد.

آنجا که دیگر توان محمد برای ترفندبازیهای لفظی به پایان رسیده، بهموضوع «ناسخ و منسوخ» پناه جسته که ما در یک فصل جداگانه در این کتاب در بارهٔ آن سخن خواهیم گفت. ولی، در اینجا باید به این نکته اشاره شود که «الله» هزار چهره محمد که به اسرار آشکار و نهان دانا بوده و از تمام اللسه اكبر

کنش ها و واکنش های دنیای هستی آگاه است، گاهی اوقات خردش غُت می شود و اصول و احکامی را که در پیش مقرر داشته، لغو می کند و به صدور احکام تازه و بهتر مبادرت می ورزد. (آیه ۱۰۲ سورهٔ بقره و آیه ۱۰۱سورهٔ نحل). حال چگونه است که «الله» یعنی دانای هستی آفرین محمد از پیش برای بندگان نادان خود، فرمان نیک نازل نمی کند تا بعدها نیازی به تغییر و اصلاح آن نداشته باشد، چیستانی است که پاسخش را باید در فروزه های ناهمگون «الله» هزار چهرهٔ ساخته شده بوسیلهٔ محمد جستجو کرد. آیا می توان باور آگاهی داشته و دارای دانش و خرد بی مرز و انتها سرار آشکار و نهان جهان عادی، نخست فرمانی (آیهٔ ۵۰ سورهٔ احزاب) نازل کرده و بر پایهٔ آن به محمد رایات اصول و احکامی که برای سایر مقرر داشته، در اختیار درآورد و رایات اصول و احکامی که برای سایر مؤمنان مقرر داشته، در اختیار درآورد و سپس از این نابخردی خود پشیمان شده و با صدور آیهٔ جدیدی (آیهٔ ۲۲ سرهٔ سپس از این نابخردی خود را لغو و نسخ کرده و این امتیاز را از محمد باز پس سیان را این محمد بازیس

تردید نیست که مکانیسم پایه و نهاد اینهمه احکام و فرمانهای ناهمگون و ضد اخلاقی در قرآن را که مسلمانان فکر می کنند، از زبان «الله» نازل و صادرشده، باید در اندیشه های آسمند و منش تردامن محمد، انسان شیدنهادی که برای حکومت بر همنوعان خود در پی کسب قدرت است و برای دستیابی به این هدف از اصل «الغایات مُبَرَّرُالمَبادی» (برای رسیدن به هدف، کاربرد هر وسیله ای، ولو نامشروع، مجاز است)، باید جستجو کرد.

بهمین دلیل است که در قرآن آیههای بسیاری وجود دارد که پیوسته تکرار و تأیید میکند که «الله» آنهائی را که از پیامبرش فرمانبرداری کنند، حمایت و پشتیبانی خواهد کرد. مهمترین این آیهها عبارتند از: آیههای ۳۲، ۵۳ و ۱۳۲ سورهٔ آل،عمران؛ آیههای ۱۳، ۵۹، ۹۱ و ۸۰ سوره نساء؛ آیههای ۱، ۵۰، ۲۷، ۲۷، ۲۵، سورهٔ انفال؛ آیههای ۵۴، ۵۱، ۲۱ و ۷۱ سورهٔ توبه؛ آیههای ۵۰،

ناهها و صفات نود و نه گانه الله

۵۱، ۵۲ و ۵۲ سورهٔ نور؛ آیمهای ۳۱، ۳۳، ۳۱، و ۷۱ سورهٔ احزاب؛ آیهٔ ۱۷ سورهٔ فتح؛ آیهٔ ۱۴ سورهٔ حجرات؛ آیهٔ ۱۳ سورهٔ مجادنه و آیهٔ ۱۲ سورهٔ تغابن. یکی دیگر از نویسندگان شهیر إسلامی بهنام «محمدالبرکاوی»" در کتاب خود شرحی مینویسد که بهخوبی شناختگر وجود «الله» و چگونگی

قداب خود سرحی می تویسند که به خوبی سناختگر وجود ((الله)) و چکونگی فروزههای اوست. این نویسنده می نویسد: « (الله) اگر شایسته بداند، می تواند این دنیا را نابود و دوباره آنرا در یک لحظه ایجاد کند. (الله) از آنچه که روی دهد، نه سود می برد و نه زیان. اگر تمام افراد بیدین، ایمان بیاورند و یا تمام افراد با ایمان، دین خود را از دست بدهند، برای (الله) تفاوتی نخواهد کرد. هرگاه تمام افراد باایمان، دین خود را ازدست بدهند، زیانی متوجه (الله) نخواهد شد. او قادر است، حتّی آسمان را نابود کند. هیچ چیزی در دنیا نمی تواند از دید (الله) پنهان بماند. او قادر است، حتّی حرکت گامهای یک مورچه سیاه را روی یک سنگ سیاه در تاریکی شب مشاهده کند.»<sup>۱۱</sup>

آیا «الله» جسم است یا روح؟ فقها و نویسندگان اسلام در بارهٔ وجود «الله» به این نتیجه رسیده اند که وجود «الله» دارای شکل ویژه ای نیست، نه بدن دارد و نه روح، ولی با این حال همه جا هست و بر حرکت هر موجودی در جهان هستی خواه با جان و خواه بیجان نظارت و کنترل دارد. امام «ابو حامد غزالی» در این باره می گوید: « (الله) نه دارای بدن بوده و نه اینکه ذاتی دارد که دارای حدّ و اندازه باشد. همچنین وجود او با بدن سایر موجوداتی که قابل اندازه گیری و توجیه هستند، هیچ شباهتی ندارد. وجود (الله) نه دارای ذات است، و نه اینکه ذاتی در او وجود دارد. وجود او نه تصادفی ایجاد شده و نه اینکه پیش آمدهای زندگی در وجود

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Quoted in Samuel M. Zwemer, *The Moslem Doctrine of God* (New York: American Tract Society, 1905).

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>نوشته بالا یکی از فرنودهای وجود فیزیکی «الله» در اسلام می باشد که شرح آن خواهد آمد .

اللبه اكبر

او تأثیر دارند. وجود او نه با سایر اشیاء موجود شباهتی دارد و نه هیچ موجود دیگری میتواند، شبیه وجود (الله) باشد. نه نزدیکی او مانند نزدیکی سایر بدنهاست و نه اینکه ذات او مانند ذات سایر بدنها میباشد. او نه در هیچ موجود دیگری وجود دارد و نه اینکه هیچ موجود دیگری میتواند در او وجود داشته باشد.»<sup>۱۲</sup>

بدیمی است که برای فیلسوف اندیشمندی مانند «غزالی،» شرح شکل وجود «الله» بوسیلهٔ بازی کردن با مشتی واژهها و مفاهیم فلسفی بیمعنی و پیچانیدن نوشتههای بیهوده قرآن در بارهٔ وجود «الله» و دگردیس کردن مطالب بیہودہ آن، کاری آسان، ولی این عمل برای محمد، یعنی یک انسان عامی، امًا با هوش و درایتی که در جستجوی دسترسی بهقدرت و پایگاه پیامبرشاهی است، کار آسانی نبوده است. بهمین جهت در کتاب قرآن آیات بسیاری وجود دارد که «الله» را دارای جسم فیزیکی نشان میدهد و تردید نیست که محمد بن عبدالله، ناخودآگاهانه هنگام کوشش برای نشان دادن بزرگی و جبروت وجود «الله» تمام صفات و مشخّصات انسانی را در ساختمان وجود «الله» به کار برده، تا جائی که «الله» را از ردهٔ «تنزیه» خارج و اورا در مرتبهٔ «تشبیه» قرار داده است. چون سخن از «تنزیه» و «تشبیه» بهمیان آمد، بیمناسبت نیست، این دو صفت را به گونهٔ بسیار کوتاه تعریف کنیم. درقر آن فلسفة اساسي «علم لاهوت» يعنى «خداشناسي» بوپاية «تنزيه» در برابر «تشبیه» قرار داده شده است. بهعبارت دیگر، اساس فلسفه اصل «تنزیه» در قر آن اینست که «الله» پاک و منزه است و همانگونه که امام غزالی گفته، نه «الله» شبیه چیزی است و نه اینکه چیزی شبیه «الله» می باشد. بخشی از آية ١١ سورة شورى در اين باره مى گويد: « لَنْسَ كَمَشْلِهِ شَو ٢٠٠٠ » يعنى «٠٠٠ هیچ چیزی در دنیا وجود ندارد که مانند او باشد...» برخی از آیههای دیگر قر آنکه دلالت بر وجود جسمانی «الله» می کنند، بهشرح زیر است:

P Ockley's History of the Saracens, Hughes' Dictionary of Islam.

نامها و صفات نودونه گانه الله

در کتاب قرآن ۵۴ آیه وجود دارد که می گوید ، أَلَمَّهَ هُوَ ٱلسَّ مِيعُ ٱلْبَصِيرُ یعنی « (الله) هم میشنود و هم می بیند.» در آیهٔ ٤٦ سورهٔ طه «الله» می گوید: «هیچ نترسید که من با شما هستم و شما را ایاری میکنم و همهٔ گفتار و رفتار شما را با او (منظور فرعون است) ، می شنوم و می بینم.» آیهٔ ۷۵ سورهٔ ص می گوید: « (الله) بهشیطان گفت، ای ابلیس ترا چه مانع شد که بهموجودی که من به دو دست خود آفریدم سجده کنی ؟» آید ٦٤ سورهٔ مانده نیز آشکارا از دو دست «الله» سخن می گوید . آیهٔ ۱۰ سورهٔ فتح می گوید ، دست «الله» بالای دست شماست. آیهٔ ۲۷ سورهٔ رحمان می گوید، چهرهٔ «الله» دارای جلال و اکرام است. آیهٔ ۱۹۲ سورهٔ نساء، آیهٔ ۲۵۳ سورهٔ بقره و آیهٔ ۱۷۳ سورهٔ اعراف دلالت بر سخن گفتن «الله» می کنند و به گونهٔ آشکار می گوبند، «الله» ... به سخن گفتن برداخت. آیهٔ ۷۷ سورهٔ آل عمران می گوید، «الله» در روز قیامت کافران را از شنیدن سخنان خود محروم می کند. بخشی از آیهٔ ۲۵۵ سورهٔ بقره می گوید، نه «الله» را چرت فرا می گیرد و نه اینکه خواب بر او چیره می شود. آیهٔ ۳ سورهٔ یونس، آیهٔ ۲ سورهٔ رعد، آیهٔ ۵ سورهٔ طه، آیهٔ ۵۹ سورة فرقان، آية ٤ سورة سجّده و آية ٤ سورة حديد همه مي گويند: « (الله) بر عرش نشست.»

آنچه از مفاهیم آیههای بالا بر می آید آنست که «الله» دارای وجود فیزیکی و حواسی است نظیر بدن و حواس انسان. آنجا که «الله» می شنود و می بیند، بدون تردید با گوش میشنود و با چشم می بیند، از اینرو دارای گوش و چشم است. در جائی که «الله» از دو دست خود سخن می گوید، به بقین مانند انسان و حیوان دست دارد. آنجا که «الله» می گوید، من با شما هستم، بدون شک دارای بدن می باشد و آنجا که به چهره «الله» اشاره می شود و یا حاکی از نشستن «الله» روی عرش می باشد،<sup>۱</sup> همه دلیل بر آن هستند که

۳ بهمین دلیل توبسندگان خارجی، «انله» را موجودی بهشمار آوردهاند که نئوری Anthropomorphism در بارهٔ او مصداق کامل دارد،

الله اكبر

۱٦٨

«الله» دارای تمام مشخصات بدن و حواس انسان می باشد . در حالیکه محمد، سخت کوشش میکرد، «الله» را موجودی به پیروانش شناختگری کند که دارای قدرت بالای پندار انسان باشد، تا بدینوسیله بر شأن و ابْهت خود بهعنوان بیامبر او بیفزاید، چون خود انسانی بود که فرهنگ و دانانیاش از تازینهای آغاز سدهٔ هفتم میلادی فراتر نمیرفت، نه تنبها صفات و مشخّصات افراد بشر را در سازمان روانی، اخلاقی و حتّی جسمی «الله» کارسازی کرد، بلکه در زمانهائی که در حالت خشم و کینه و غضب به آیهسازی می پرداخت، شأن و مقام و ارزشهای اخلاقی «الله» را در راستای یک موجود فرونهاد، بددهن، بیفرهنگ، بلشت و بدخواه پائین آورده است. برای اثبات این امر تنبها بهذکر چند آیه قرآن بهشرح زیر می پردازیم: کې د و وو. کانهم حمر آیه های ٤٨ تا ۵۰ سورهٔ مدتو: «فَمَالْهُمْ عَنِ ٱلْتَذْكِرُوَمُعْرِضِينَ مُسْتَنفَ؟ فَرَّتْ مِنفَسَوَرَقِم » « پس چرا از یاد آن روز سخت روی می گردانند، گوئی خران گریزانی هستند که از شیر درنده می گریزند.» آيه ٦٧ سورة البياء: أَنَّى لَكُمْ وَلِمَاتَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلًا تَعْقِلُون « تف بر شما و بر آنچه به جز (الله) یکتا می پرستید. آیا شما عقل خود را ھيچ بەكار نمى بنديد.» آيەھاى 1 تا ٤ سورة المسد: تَبَتَّ يَدَآأَبِي لَهَبٍ وَقُبَّ وَأَمْرَأَتُهُ, حَمَّالُهُ ألُحَطَب «بریده باد دستان ابولیب و مرگ باد بر او ... و عیالش حمّال چوب است.» آیا هیچ خرد و منطقی می تواند حتی پندار کند که خدای بزرگ این جهان لايتناهى كه بهقول گفتارهاى كتاب قرآن و نوشتههاى نويسندگان مذهبى، دانش و آگاهیاش از آسمان و زمین فراتر میرود، با بددهنی بهبندهٔ ناتوان خود بگوید: «تف بر تو!» آیا این در خور شایستگی «الله» است که به یکی از بندگان کافر خود، آنهم در یک کتاب مقدّس دینی که باید از هر جهت پاک و منزه و آموزنده باشد، فحش و ناسزا نثار کرده و به او بگوید: «دستهایت بریده

نامیا و صفات نود و نه گانه الله

باد و عیالت حمّال چوب است.» و نیزآیا این الّلهی که علم و دانائی اش فراتر از مغز انسان است و ناگزیر در ادب و متانت نیز برای بنده هایش باید نمونه باشد، تشبیه دیگری غیر از الاغ به نظرش نرسیده که باید بنده هایش را با الاغ شبیه و برابر سازد؟

بدیمی است که نبود پاسخی برای پرسشهای بالا را باید از آثار و نتایج ورشکستگی واقع گرائی افراد افسونشدهای دانست که زحمت خواندن و درک و ارزشیابی اینهمه سخنان یاوه و بیهوده را در کتابی که محتویاتش را مقدّس میدانند، بهخود نمیدهند و عمری را در تاریکی خرافات موروثی بسر میآورند. افسونهای متافیزیکی آنچنان نیروی درک و درایت این افرادی را که نمونهٔ کامل پرورش یافتگان غار افلاطون<sup>۲۵</sup> هستند؛ شرطی، مسخ و سنگی نموده که دهها سال زندگی و تجربه در این دنیا قادر نیست، بین درک و درایت آنها در لحظهای که از زهدان مادر جدا شده و زمانی که زندگی این دنیا را پشت سر میگذارند، تفاوتی بهوجود آورد. این افراد با هوش و خرد، ولی افسون شده، با همان درک و درایت نارسائی از این دنیا رخت برمی بندند که از زهدان مادر با به پهنه وجود و هستی گذاشتهاند.

**محلّ سکونت «الله»** در بارهٔ مشاهدهٔ «الله» بین فرقههای معتزنه<sup>رم</sup> و اشاعره<sup>م،</sup> اختلاف نظر

<sup>1</sup> بەصفحەھەي شىمارە ٢٢٦ تر ٢٢٣ ھىيىن كتاب بىگام قرما يېد.

<sup>۸</sup> و <sup>۱</sup> فرقه اشاعره از تعنیمات «جمه بن صفوان» که رهس یکی از شش فرفه مجبره بود، در اواخر سدهٔ سوّم و یا اوائل سدهٔ چهارم هجری طهور کرد و بهنام «ابوالحسی اشعری» ارمشهورنرین روسای فرقه بادشده مشهور گردید. هدف ۱۱ بوالحس اشعری» از شکیل فرقهٔ اشعربه مخالفت با عقاید فرقهٔ معیزته بود. فرقههای معتزله و اشعریه در مسائل بسیاری با یکدیگر اختلاف عقیده دارید که مهمترین آنها عبارت از موارد زیر است:

(۱) معتزله عقبده دارند، عمال خوب از «الله» و اعمال بد نز اراده انسان ناشی میشود. اشاعره باور دارند، بدونیک کارها همه آفریدة «الله» است و انسان را در آنها احتیاری نیست. (۲) معنزله معتقدند، «الله» دارای حواس نیست و آن گروه از آیات قرآن را که می گوید، «الله» دارای دست و با و گوش و چشم است، بابد با معنی مجازی تنقی کرد و اسمین مناسبت «الله» را نمیتوان دید، ولی اشاعره عقیده دارند، «الله» دارای حواس و اعضای بدن است و انسان با حس ششم خود میتواند «الله» را در روز قیامت مشاعره الله» کند. (۳) معنزله عفیده دارند، عقل بدون کمک شرع میتواند، خوبی و بدی امور را درک کند، ولی اشاعره اللــه اكبر

وجود دارد. فرقة اشاعره معتقدند که «الله» در روز قیامت مانند ماه شب چهاردهم با چشم دیده خواهد شد، ولی البته تنها مسلمانان مؤمن قادر بهمشاهدهٔ «الله» خواهند شد و این کار برای کافران امکان ندارد. «ابو اسحاق بن محمد اسفراینی» ملقّب به«رکنالدین» (۲۸۱–۳۳۷ هجری قمری)، یکی از پیروان نزدیک «ابوالحسن اشعری»، رهبر فرقهٔ اشعریّه که در واقع سخنگوی این فرقه بوده و از فقهای مشهور شافعی است، در یکی از کتابهایش زیر فرنام التّبصیر فی الدین<sup>۸۰</sup> مینویسد، در روز قیامت «الله» از آسمان بهزمین فرود خواهد آمد.

فرقه ظاهریّه" و برخی از حنبلیها و کرامیّه" باور دارند که «الله» در عرش منزل دارد و میتواند از عرش بهجاهای دیگر برود و عرش در زیر او مانند صدائی که اززین نوی شتر در زیر بدن شترسوار تنومندی برمیخیزد، آواز میدهد. «الله» در باغی سرسبز بسر میبرد و فرشتگان او را حمل میکنند. پهنای «الله» از هر سمت عرش بیشتر از چهار انگشت میباشد. برخی نیز گفتهاند که چهرهٔ او مانند جوانی ساده و مردگونه و بعضی دیگر عقیده دارند که چهرهٔ «الله» به شکل صورت مرد سالخوردهای است که موی

مانده زیرنویس از صفحه قبل. باور دارند که عفل انسان شایستگی بصرف در احکام شرع را ندارد. (٤) معیزله معنقدند، کتاب قرآن حادث است نه قد م و انسان می بواند، بهتر از کتاب فرآن ارا بهوجود بیاورد، ولی اشاعره عقیده دارند کهقرآن معتزه است و انسان قادر به یجاد چنین کتابی نیست. (۵) معتزله عقیده دارند، اعادة معدوم محال، ولی اشاعره معتقدند، این کار امکان پذیر است. (۲) معتزله معتقد به معیین و برگزیدن مقام امامت هستند، ولی اشاعره این کار را در اختیار امک فرار می دهند. (به زیرنویس شماره اصفحه ادر باره فرقه معنزله مراجعه فرمائید.) زیرتویسهای حدیث و است در اسلام

فرهنگ دهخدا، جلد حرف «ح،» صفحة ۳۱۱.

<sup>۸۰</sup>ابو اسحاق ابراهیم بن محمد اسفراینی،تبصیر فیالدین، به کوشش کمان بوسف حوت (ببروت، لبنان: ۱۶۰۳ هجری قمری)

"فرقه ای است که ۱۹ این سلیمان داود بن علی بن خلف اصفهانی» (درگذشته در سال ۲۷۰ هجری قمری) بهوجود آورد - ایبروان ااین مذهب مانند اشعریه بهظاهر آبههای قرآن او احادیث اسلامی عمل می کنند. مذهب ظاهریه از کتاب و سنّت پیروی و رأی و فیاس و تأویل را رد می کنند.

آمیروان «آمی عبدالله محمد بن کرام» را «کرامیَه» مینامند. امین فرقه که اهل سنّت هستند، عفیده دارند که «الله» بر عرش استقرار دارد و دارای حواسٌ دیدن و شنیدن است و برای او دست و پا و صورت قائل هستند. امین فرقه همچنین عقیده دارند، آمیهای اقرآن را ایاید با صورت ظاهر آنها و بدون تأویل و تفسیر انذارفت.

۱۷۰

ناهمها و صفات نود و نه گانه الله

سرش سیاه و سپید است و از جانی بهجای دیگر میرود. «الله» پس از رویداد طوفان نوح آنقدر گریست که بهچشمدرد میتلا شد و فرشنگان از او عیادت میکردند.۳

فَرج (آلت تناسلی) الله و نعلین طلایی او «الله» دارای تمام مشخّصات جسمی انسان بوده، جسم او دارای تمام اعضای بدن افراد بشر است و حتّی دارای فرج نیز می باشد. «الله» آنقدر میخندد که دندانهای آسیایش نمودار میشود و در پاهای او یک جفت نعلین است که از طلا ساخته شده است.<sup>۱۳</sup>

آنچه که در این بحث بسیار آموزنده و شورانگیز نیاز بهتوضیح بیشتر دارد، فرج «الله» است. آیا منظور نویسندگان و فقهای دانشمند کتابهای یادشده ازاینکه «الله» دارای فرج می باشد، چه بوده است؟

نویسندهٔ این کتاب برای آگاهی از مفهوم لغوی واقعی واژهٔ «فرج» بهچندین فرهنگ لغت مراجعه نمود.فرهنگ فارسی دکتر محمد معین <sup>۳</sup>۵ در صفحهٔ شماره ۲۵۱۰، جلد دوم، واژهٔ «فرج» را به این شرح معنی کرده است: سوراخ، شکاف، عورت زن، آلت تناسلی خارجی زن که در جلوی مهبل واقع است، شرمگاه. فرهنگ عمید <sup>۳۱</sup> در صفحهٔ ۸۲۳، «فرج» را چنین معنی کرده است: سوراخ، شکاف، سوراخ پس یا پیش آدمی، عورت زن، شرمگاه.فرهنگ دهخدا، <sup>۵۰</sup>واژهٔ یادشده را در صفحهٔ ۱۲۵ جلد ۳۷ بدین شرح معنی کرده است: فرج، دز لغت پیش آدمی را نامند و نزد فقها اعم از پیش و پس آدمی باشد و

۳۱ من باراگراف از کتاب زیر برداشت شده است: هاشم معروف الحسني، تشيغ و نصوف، مرجمه سبّد محمد صادق عارف (مشهد: شياد پژوهشتهاي آستان قدس رضوی، (۱۳٦۹). نویسندهٔ کتاب یادشده در زیرنویس خواننده را به نخش دوم کتاب مواقف، صفحه ۲۱ و شرح ابن ابني الحديد بر تبهج البلاغه، جلد اول، صفحه ۲۵۹ و صفحههاي بعد مراجعه مي دهد. ™هاشم معروفالحسيني، تشبع و نصوف، همان صفحه. ۲۰ دکتر محمد معین، فرهنگ فارسی، جلد دوم (نمهران: انتشارات امیر کبیر، ۱۳۹٤)، صفحه ۲۵۱۰. ۲۰ حسن عمید ، فرهنگ عمید (تمهران: انتشارات جاویدان ، ۱۳۵۳) ، صفحهٔ ۸۲۳ . ۵۰ على اكبر دهخدا ، فرهنگ دهخدا (نهران: چا يخانه مجنس، ۱۳۲۵ خورشيدي) -

الله اكبر

بیرجندی گفته است که مُراد بهفرج در آداب غُسل، پیش و پس زن و مرد است، هرچند در لغت اختصاص به پیش یافته است. ( از کشّافُ اصطلاحات الفنون )؟ اندام شرم جای (منتهی الارب )؟ عورت انسان و بر پیش و پس اطلاق می شود. فرهنگ لغت مشهور و معتبر عربی المنجد <sup>۲۰</sup> نیز واژهٔ «فرج» را چنین معنی کرده است: هنچ – ویلتن عل الای رالابر یعنی پس و پیش انسان هر دو.

حال آیا یک مسلمان مؤمن برای شکل و اعضای وجود اللّهی که در شبانهروز، دهمها بار نام او را در نماز و دعا بر زبان می آورد، چه پنداری باید در قلب و مغز داشته باشد؟ در حالیکه تمام فرهنگهای لغت واژه(فرج» را سوراخ پس و پیش آدمی، دانستهاند، آیا «الله» شکل مذکّر این سوراخ را در پیش دارد و یا وجه مؤَّنْت آنرا ویا هردوی آنهارا؟

فرض مذکّر بودن «الله» شاید منطقی تر از دو فرض دیگر به نظر آید، زیرا به گونه ای که می دانیم، در احکام کتاب قرآن و اصول اسلام؛ مرد، ارباب سالار بوده و حقوق و اختیارات او بمراتب بیشتر از زن می باشد و براستی زن در اسلام نیمه انسان بشمار رفته است.<sup>۲۷</sup> و از دگرسو، فقهای دانشمند اسلامی معتقدند که چهرهٔ «الله» به جوانی مردگونه و یا مرد سالخورده ای با موی سید و سیاه شباهت دارد. از اینرو شاید به آسانی بتوان پذیرش کرد که «الله» مذکّر است و بهمین دلیل، در آیه های کتاب قرآن و اصول اسلامی، زن نسبت به مرد یک موجود دونمایه بشمار رفته و از هر لحاظ تابع مرد قرار داده شده است.

به فرض دوم، اگر به آن قسمت از توضیح دهخد! که می نویسد، «فرج در لغت اختصاص به پیش یافته است» توجّه کرده و نیز نوشتارهای اینهمه دانشمندان بلندمرتبه فقه اسلامی را به مؤنّث بودن «الله» تعبیر و تفسیر کنیم، با این کشف نوین، بهزنان مسلمان عالم امکان خواهیم داد که بر ضد مردان شورش و انقلاب کرده و حقوق از دست رفتهٔ یکهزار و چهارصد سالهٔ خود را

۲۱ المنجد الابجدي (لبنان، بيروت: دارالمشرق، ۱۰۸۱)، صفحه ۷۵۲.

۲۰ به مطالب فصل تنهم كثاب بازشناسي قر آن، نكارش همين نويسند، نكَّاه فرماييد.

نامها و صفات نودونه گانه الله

دادخواهي و ژنده کنند .

و اماً اگر فرض سوم را محقق دانسته و «الله» را دو جنسی و یا بهقول روانشناسان «هرمافرودیت» Hermaphrodite بشمار آوریم، آنوقت تمام صفات نودونه گانهٔ ناهمگونی که محمد به این هیولای شگفت آور نسبت داده، مصداق واقعی پیدا می کند. زیرا، روانشناسان، خصیصهٔ دوجنسی بودن را ریشه و منشأ بسیاری از ناراحتیهای روانی میدانند که نماد آنها را بهروشنی در نودونه نام و یا صفت «الله» می توان مشاهده کرد.

«الله» گم....راه کننده است. یکی از شگفتانگیزترین فروزه های «الله» که حتّی ترفند بازترین نویسندگان و فقهای اسلامی نیز نتوانسته اند، مفهوم تا بخردانه آنرا با ریاکاریهای هنری نوشتارهای مذهبی خود بپوشانند و در برابر آن درمانده اند، صفت گمراه کننده «الله» است. در کتاب قرآن آیه های بسیاری وجود دارد که اراده و خواست «الله» جانشین مسئولیّتهای اخلاقی، حقوقی و قانونی افراد بشر می شود و انسان در برابر مشیّت الهی اختیار خود را از دست می دهد. در این حالت، فرد بشر مرتکب اعمال و رفتار زشت و یا گناهانی می شود که در انجام آنها هیچ اراده و اختیاری از خود نداشته و بر پایهٔ خواست «الله» آن اعمال را مرتکب می شود. با این وجود، به سبب ارتکاب آن اعمال غیر ارادی به دوزخ می رود و به سختی مجازات می شود.

در بیست آیهٔ قرآن میخوانیم که «الله» افراد بشر را گمراه می کند." مدلول این آیهها آشکارا می گوید، «الله» هر که را بخواهد گمراه و هر کسی را بخواهد هدایت می کند. برخی از آیههای یادشده عبارتند از: آیهٔ ۲۷ سورهٔ رغد، آیهٔ ۹۵ سورهٔ نحل، آیهٔ ۸ سورهٔ فاطر و آیهٔ ۳۱ سورهٔ مدتر.

عبارت «فانائله ایضل من یشاء و یهدی من یشاء» ایهمعنی «(الله) هرکه را بخواهد گمراه و هر کسی را بخواهد هدایت میکند» بهعبارات گوناگون و بویژه با تأکید به ینکه هر کسی را «الله» گمراه کند، یار و یاوری الَّــه اكبر

نخواهد داشت و نیز اینکه اگر «الله» میخواست، همهٔ مردم را هدایت می کرد در نوزده آیهٔ دیگر در قرآن ذکر شده است. برای مثال، ترجمهٔ فارسی تنها چند آیه از آیه های یادشده به شرح زیر است: «کسی را که (الله) هدایت کند او به حقیقت هدایت یافته و کسی را که (الله) گمراه کند، هرگز یار و یاوری بر او نخواهد بود.» (آیهٔ ۱۷ سورهٔ کهف.) (الله) گمراه کند، هرگز بر او راهی وجود نخواهد داشت.» (آیهٔ ۹۰ سورهٔ الله) گمراه کند، هرگز بر او راهی وجود نخواهد داشت.» (آیهٔ ۹۰ سورهٔ نساء.) (الله) گمراه کند، هرگز بر او راهی وجود نخواهد داشت.» (آیهٔ ۹۰ سورهٔ نساء.)

آیدهای بالا و سایر آیدهائی که در این مورد در کتاب قرآن ذکر شده، آشکارا نشان میدهند که اگرچه انسان بهخواست و ارادهٔ «الله» گمراه میشود و در این باره مسئولیت و اختیاری از خود ندارد، با این وجود «الله» انسان گمراه را دچار عذاب دنیا و آخرت خواهد کرد. از مفهوم آشکار آیدهای یادشده و سایر آیدهای بسیاری که در این باره در کتاب قرآن وجود دارد، چنین برمی آید که گمراه شدن انسان (ضلال)، نتیجهٔ مستقیم گمراه کردن (اضلال) او بوسیلهٔ «الله» است و حتّی پیامبر نیز نمیتواند در اراده و مشیّت تومیتواند همه کسانی که در این باره می گوید: «اگر (الله) تو می خواست، همه کسانی که در روی زمین هستند ایمان می آوردند. پس چگونه تو میتوانی همهٔ مردم را بهجبر و اکراه با ایمان سازی؟ هیچکس بدون اجازهٔ (الله) ایمان نخواهد آورد.» آیهٔ ۱۰ سورهٔ نساء که در پیش ذکر شد، نیز می گوید: «آیا میخواهی کسی را که (الله) گمراه کردن می گوید: یا کر می گوید: «آیا میخواهد آورد.» آیهٔ ۱۰ سورهٔ نساء که در پیش ذکر شد، نیز می گوید: «آیا میخواهی کسی را که (الله) گمراه کرده، هدایت کنی؟

نامها و صفات نود ونه گانه الله

آیهٔ ۳۲ سورهٔ هود نیز می گوید، نوح بهقوم خود گفته است: «اگر(الله) بخواهد شما را گمراه گرداند، بند و اندرز من بهشما سودی نخواهد داشت.» . مفهوم تمام آيات يادشدة بالا، «الله» را يک موجود نابخرد، پريشان،مغز و خون آشامی نشان میدهد که از خرد و آوند بویا هیچ نشانی ندارد. در فرهنگ نهادی این «الله» بدسگال و زشتسیرت، ارزشهای اخلاقی و انسانی، فروزههای روانی، کاردادهای بیرامون زندگی انسان، بشردوستی، انسانخواهی، کمک به همنوع، کوشش برای خودسازی و بهبودی هیچ جا و مکانی ندارند. این بشر بیچاره و ناتوان، هنگامی که به بلوغ فکری میرسد باید گیاهوارانه نفس کشیده و منتظر باشد، بهبیند «الله» چه سرنوشتی از پیش برایش مقدّر کرده است. آیا ارادهٔ بی دلیل و علت «الله» بر این استوار شده که او به محمد، پیامبر شیدنهاد «الله» ايمان آورده و راهي بهشت شود ويا اينكه «الله» خواسته است، او در صف ناباوران به بسهوده گوئیهای یک هنر پیشهٔ شمیده باقی مانده و در شعلههای استخوان سوز دوزخ «الله» کباب و بریان شود . فرهنگ قرآن ا به غیر از این دو راه، روش و روند دیگری برای زندگی انسان ارائه نمی دهد. فر آن در بارهٔ اینکه اگر مشیّت «الله» بر این قرار گرفته است که انسان بیچارهای ایمان نیاورد، پس چرا او باید در آتش دوزخ بسوزد، دلیل و منطق و فلسفهای نشان نمیدهد. در منطق جزمی قرآن، نه تنها جائی برای «ارادهٔ آزاد» انسان وجود ندارد، بلکه عامل «اختیار» نیز از انسان سلب شده و او را به شکل یک ماشین گوشتی بدون اندیشه و خرد درآورده که باید منتظر بماند تا بداند و بهبیند، «الله» بدسگال و کژنهاد چه سرنوشتی از پیش برای او رقم زده است.

بحث گمراه کردن و آیا هدایت کردن ارادی و بدون دلیل «الله» تا آن اندازه غیر منطقی و نابخردانه است که ختی مفسّران کُندآور قرآن با همه هنر و توانی که در سایر موارد به کار برده و نقاط ضعف و شرمآور قرآن را با هنر متافیزیکی خود ۱۸۰ درجه به جانب ظاهراً منطقی پیچانیده اند، ولی منطق آچار معجزه آفرین هنر متافیزیکی آنها برای حلّ این موضوع نابخردانه، توان حرکتی نداشته و همه آنها را در خلیش فساد اندیشه و وابسگرائی انسانی مانده کرده است.

فصل هشتم لااله الآاله -

برای رهایی از خرافات و تعصّبات گوناگون هیچ زمانی دیر نیست. هنری تورد

در فرهنگ اسلام هفت کلمه وجود دارد که بنیاد این دین و اصول و احکام آنرا تشکیل میدهد. این هفت کلمه، جمله مشهور «لااله الأالله، محمد رسول الله» می باشد. محمد در مدّت ۲۳ سال پیامبر شاهی خود، به سختی کوشش کرد، خدایی برای دین خود بسازد که از لحاظ توش و توان، خدای هیچ دین، مذهب خدایی برای دین خود بسازد که از لحاظ توش و توان، خدای هیچ دین، مذهب و مسلکی یارای برابری با آنرا نداشته و چنین خدایی بر تمام شئون زندگی آفریدن چنین خدا و نسبت دادن آنهمه فروزه های شگفت انگیز و ضد و نقیض و اسرار آمیز به او، در واقع تقویت نیروی فردی و استوار کردن پایگاه فرماندهی خودش بوده است. زیرا، هر زمانی که پیروانش کوچکترین مقاومتی در برا بر او نشان می دادند، وی بیدرنگ از سوی «الله» آیه ای می آورد و پیروانش را وادار به فرمانبرداری خواست های «الله» که براستی امیال و نیازهای خودش بود، می کرد، برای مثال، یک روز جمعه محمد در مسجد مدینه نشسته بود و

177

الله اكبر

پیروانش تمام گوشه و زوایای مسجد را که دارای وسعت زیادی نبود، اشغال کرده بودند. در این بین، گروهی از بیروان محمد که در جنگ بدر شرکت کرده بودند، وارد مسجد شدند و چون جایی برای نشستن نداشتند، سریا ا یستادند. با توجه به اینکه پیروزی محمد در جنگ بدر که در سال دوم هجری روی داد، نقطه عطف مهمّی در نیرومند کردن یا یگاه پیامبرشاهی او بهشمار میرفت، ازاینرو محمد برای آنهایی که در جنگ بدر شرکت کرده بودند، اهمیّت و احترام زیادی قابل بود. ابهمین مناسبت، هنگامی که گروهی از شرکت کنندگان در جنگ بدر، در آنروز جمعه وارد مسجد شدند، محمد به آنهایی که از پیش در گوشه و کنار مسجد نشسته بودند، فرمان داد از جاهایشان برخیزند و محلّ نشستن خود را بهتازه واردینی که در جنگ بدر شرکت کرده بودند، بدهند. ولی نه تنبها هیچیک از آنبها بهفرمان محمد اعتنایی نکرد، بلکه تمام آن افراد دستور محمد را غیرعادلانه خواندند و آنرا مورد اعتراض قرار دادند. محمد پس از روبرو شدن با نافرمانی افراد یادشده، بیدرنگ آیه ۱۲ سوره مجادله را که تأیید کننده فرمانش بود ، از سوی «الله» نازل کرد و به پیروانش دستور داد که چون این کار، فرمان و خواست «الله» است، بنابراین آنها ناچار به اجرای آن می باشند. آیه ۱۲ سوره مجادله در این بارہ از قول «الله» می گو دد: يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أإذَاقِ لَكُمُ تَفَسَّحُوا فِ ٱلْمَجَلِسِ فَأَفْسَحُوا بَعْسَبِحِ آللَّهُ لَكُمّ وَإِذَاقِيلَ ٱنشُرُوا فَأَنشُرُوا أَيَرْفَعِ أَللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ «ای کسانی که ایمان آوردهآید، هنگامی که در مجالس بهشما میگویند جا باز کنید، پس جا باز کنید. (الله) نیز برای شما جا باز می کند و زمانی که بهشما می گویند برخیزید، پس برخیزید. (الله) کسانی از شما را که ایمان آوردها يد، بلندمرتبه مي كند.»

در بارهٔ رویداد بالا باید گفت، آیا نه تنها یک انسان خردمند، بلکه حَتی یک مسلمان قشری میتواند باور کند، خدای بزرگ جهان هستی – که ما حَتی یک دهم آنرا نیز بخوبی نمیشناسیم – دست از کنترل و نظارت بر جهان بیکران

لاالدالاالله

بردارد و تنها توجه خود را بهگوشهای از صحرای عربستان بدوزد و به بیروان محمد بگوید: «برای آنهایی که تازه وارد مسجد شده اند، جا باز کنید!»

«امانویل کانت» فیلسوف نامدار آلمانی سدهٔ نوزدهم می گوید: «مغز بشر پدیده های موجود را آنگونه که در ذات و هستی وجود دارند، درک نمی کند؛ بلکه آنها را به گونه ای که میل دارد ببیند، درک می کند.» آیا مسلمانی که چنین هزلیاتی را در قرآن می خواند، می تواند باور کند، آنها کلام خدایی است که کاینات هستی را اداره می کند؟ پاسخ اینست که یا مغز انسان باید تا آن اندازه ساده نگر و کوتاه اندیش باشد که شأن و کارداد خدا را در سطح یک مستخدم فرمانبردار و دست به سینه پایین آورد و یا برپایهٔ گفتهٔ «کانت» میل دارد داشته باشد، حقایقی را که در فراگرد او وجود دارند، به گونه ای که میل دارد آنها را ببیند، درک کند.

به هر حال، هفت کلمهٔ «لااله الأالله، محمد رسول الله،» که در آیه ۲۱ سوره محمد ذکر شده، از روز زایش یک مسلمان تا روز مرگ در گوشهایش زمزمه می شود. هنگامی که طفلی زایش می یابد، این جمله در گوشهایش خوانده می شود و زمانی نیز که زندگی را بدرود می گوید، هم در موقعی که او را در تابوت می گذارند ، هم هنگامی که جنازهٔ او را به گورستان تشییع می کنند و نیز زمانی که او را در گور می گذارند، همین جمله در گوشهای فرد مسلمان خوانده می شود. هرگاه مسلمانی به جهتی از جهات خشمگین شود، می گوید: «لااله الأالله،» و اگر به سببی به شگفت افتد، باز همین عبارت را بر زبان می آورد.

در کشورهای مسلمان تا آنجا که چشم کار میکند، این جمله مشاهده میشود. روی پرچم رسمی کشور عربستان سعودی که مرکز اسلام جهان است، این جمله نوشته شده و در زمان حکومت خلفا، نیز جملهٔ پادشده روی سکّههای پول نقش شده بود.

یک فرد غیر مسلمان بهمحض ادای این هفت کلمه مسلمان میشود و یک مسلمان از دین برگشته، با خواندن این هفت کلمه دوباره بهدین اسلام الك اكبر

بازگشت میکند. به گونه خلاصه، این هفت کلمه که «الله» را بالاترین و پرتوانترین وجود جهان هستی و محمد را پیامبر پایانی او میداند، جوهر و پایهٔ دین اسلام را بنیادریزی میکند و مسلمانان را از مراکش تا فیلیپین بهم پیوسته است.

مشکات المصابح مینویسد، محمد بن عبدالله گفته است: «روزی (الله) بهموسی گفت، اگر تو تمام کاینات هستی را در یک کپهٔ ترازو قرار دهی و کلمات (لااله الآالله) را در کپهٔ دیگر، کپه ی که دربردارندهٔ کلمههای (لااله الآالله) است، بر کپهای که تمام کاینات هستی را دربرگرفته، سنگینی خواهد کرد.»

حدیث دیگری می گوید، روزی هنگامی که محمد بن عبدالله همراه گروهی از پیروانش از کنار درختی که شاخههایش خشک شده بود، گذر می کرد، عصایش را به یکی از شاخههای آن درخت زد و به گونه ناگهانی، تمام برگهای خشک شاخه درخت به پایین فرو ریختند. سپس، محمد رو به پیروانش کرد و گفت، هنگامی که یک مسلمان مؤمن حملهٔ (لااله الآالله) را بر زبان می آورد، به همانگونه که برگهای این شاخه از درخت فروریختند، گناهان آن مسلمان مؤمن نیز از بین خواهند رفت،

سراسر قرآن سرشار از تکرار مداوم جملهٔ (لاانه الآالله) است که دلالت بر تاکید یگانگی وجود «الله» میکند. بویژه، سورهٔ اخلاص که یکصدودوازدهمین سوره قرآن است، به کیفیتی که در پیش گفته شد، به شرح و تأکید یگانگی (الله) ویژگی داده شده و مسلمانان باور دارند که ارزش این سوره برابر با یک سوّم تمام قرآن است. زمخشری مینویسد، محمد گفته است: «هفت زمین و هفت آسمان، روی این سوره بنا نهاده شده و کسی که

ا ين سوره راقرائت كند، به بمشت خواهد رفت.»<sup>-</sup>

بديمي است كه همة اين حرفها فرآوردة مغزهاي روان پريش افسانه نويسان مذهبی است که با این گونه شعارهای کودکانه و بیهوده مغز و درایت تودههای مردم را در جهت سود شخصی خود افسون می کنند . هیچ انسان خردوری پذیرش نخواهد کرد که یک فرد بشر حقوق و هستی همنوعان خود را مورد تجاوز قرار دهد و یا بهقول مذهبیون مرتکب گناه شود و تنها با ذکر یک جملهٔ زبانی بیکباره از گناه باک و منزّه و رستگار گردد. وانگهی اگر بهراستی خدای دادگری -بجز (الله) لودة آفريده شده بوسيله محمد - در دنياى ما وجود داشته باشد، آیا چنین خداوندی که باید نماد ارزشهای اخلاقی، دادگری در داوری و والایی در منش باشد، اجازه خواهد داد که بندههایش هر جرم و جنایتی که اراده کنند، بر ضد یکدیگر مرتکب شوند و تنها با بر زبان آوردن یک جملهٔ بیمعنی و توخالی از صافی عدل و دادگری او گذر کنند و رستگار شوند؟ آیا اگر خداوند دادگر و منصفی در این جهان وجود داشته باشد، راضی خواهد شد که بندههایش فراگرد زندگی خود را بهشکل جنگلی جنایتخیز درآورند و تنها با ذکر جملهای که حس خودخواهی او را بهکام میکند، به بهشت رستگاری راه یابند؟ بهراستی که پندار چنین خدایی در دنیای جانوران نیز کار آسانی نخواهد بود!

روانشاد میرزا آقاخان کرمانی در کتاب رضوان مینویسد، یک اصفهانی بهزیارت خانه خدا رفت؛ بخوغای حجّاج و هوای گرم حجاز، او را منقلب و از خود بیخود کرد. اصفهانی یادشده که تاب تحمّل را از دست داده بود، رو به خانه کعبه کرد و گفت: «خداوندا ! اگر بهشت تو هم مانند خانهات باشد، چه آبی به گوش بندگان خود کردهای!» و ای کاش این اصفهانی نیکاندیش و بذله خو می دانست که این «الله»

> اهمان کتاب. امبرزا آقاخان کرمانی، رضوان.

نیست که آب به گوش بندگانش کرده، بلکه خود بندگان او هستند که خویشتن را از خرد و درایت انسانی تهی کرده و هستی و وجودشان را قربانی ترفند افسونهای دکانداران و سوداگران مذهبی نمودهاند.

فصل نهم

كعبه، خانه «الله»

مذهب باکتری بیماریهای اجتماعی بشر است. Fragment Heracleitus

واژهٔ «کعبه» معنی زمین مرتفع و بلند را میدهد. خانهٔ «کعبه» پیش از ظهور محمد و اسلام، مرکز نگهداری بتهای گوناگون تازیهای عربستان بود. در خانهٔ «کعبه» هر یک ازگروههای بت پرست تازی برای خود خدای ویژهای داشتند که به پرستش و ستایش آن می پرداختند. در خانه «کعبه» دست کم شمار سیصدوشصت بت وجود داشت و هر یک از گروههای گوناگون تازی می توانستند، بت و یا خدای ویژهٔ خود را به خانه «کعبه» بیاورند و به شماره بت های موجود در آن بیفزایند.

دا برةالمعارف بريتانيكا مىنويسد: «منبع اصلى درآمد طايفة قريش كه محمد در ميان آنها زاييده شد و رشد كرد، جمع آورى پول از كاروانهاى تجارتى بود كه براى پرستش بت.ها و خدايان خود و بويژه بت.هاى موجود در خانه

۱۸۳

اللبه اكبر

«کعبه» بهمکه مسافرت می کردند ۱

کاروانیهای تجارتی بر ثروتی که برای پرستش بتهای خود از مکه میگذشتند، معمولاً سبب پیوند فرهنگ افریقا، خاور میانه و شرق و غرب میشدند. بهمین مناسبت است که قرآن پر از داستانهایی است که ریشههای آنها را باید در فرهنگ مصر، بابل، ایران، هندوستان و حتّی بونان جستجو کرد.

دا یوةالمعارف چیمبر مینویسد: «محمد در میان یک جامعه بت پرست و مشرک زاییده شد و در همان جامعه نیز رشد کرد. هر یک از گروههای جامعهای که محمد در میان آنها زاییده شد و رشد کرد، برای حود خدا بی داشتند که بوسیله سنگ شناختگری میشد و مردم عربستان معمولاً بهزیارت خدایان یادشده میرفتند. مهمنرین مرکز پرستش خدایان در مکه بود. در این شهر سنگ بزرگ سیاهی در «کعبه» قرار داشت که تازیها آنرا ستایش و پرستش میکردند.»

پس از اینکه محمد، عنوان پیامبری «الله» را بهخود بست، نمام بتهای موجود در خانه «کعبه» را نابود کرد و «الله» خود را جانشین بتهای گوناگون تازیمهای همقومش نمود ، بهعبارت دیگر ، بهراستی میتوان گفت که امروز خانه «کعبه» بت سنگی مسلمانان جهان و قبلهٔ آننها بهشمار میرود ، به گونهای که میدانیم ، محمد در سال اول ممهاجرتش بهمدینه ، بسیاری از روشهای معمول عبادات مذهبی بهودیان را برای اسلام گزینش و از جمله مقرر کرد که مسلمانان بهسوی قبلهٔ مسحدالاقصی در اورشلیم نماز بگزارند ، ونی هنگامی که به تنها مخالفت یمودیها ، بلکه استهزاء آننها را نسبت بهخود و داستان پیامبریاش مشاهده کرد ، قبلهٔ مسلمانان را از مسجد الاقصی به «کعبه» تغییر داد و بهمین مناسبت ، امروز مسلمانان بسوی قبلهٔ «کعبه» نماز می گزارند .

<sup>1</sup> Fncyclopedia, Britanica, 15: 1504f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chamber's Encyclopedia (London, International Learning Center, (1973), IX 453.

كعبه: خانه الله

کتاب قرآن در پنج آیه از خانهٔ «کعبه» نام برده است. از جمله در آیهٔ ۱۲۵ سورهٔ بقره «الله» می گوید، ما خانهٔ «کعبه» را برای مردم یک پایگاه بزرگ پناهندگی، زیارتگاه عمومی و محل امنی ساختیم و به براهیم و اسماعیل دستور اکید دادیم که پاکیزگی و تقدّس آنرا برای زایرین تأمین کنند. همچنین «الله» در آیهٔ ۱۸ سوره توبه می گوید، ما خانه «کعبه» را محلّ مقدّسی ساختیم...

تاريخچه خانه «كعبه»

تاریخچه ایجاد خانه «کعبه» به درستی روشن نیست، ولی بدون تردید می توان گفت که محل یادشده، چندین سده پیش از ظهور محمد و اسلام وجود داشته است. مسلمانان به پیروی از افسانه های مذهبی تورات (سفر تکوین در عهد حتیق، فصل های دهم و یازدهم، آیه های ۲۵ تا ۲۷)، ابراهیم خلیل را بناکنندهٔ خانه «کعبه» می دانند، در حالیکه حقیقت وجود ابراهیم و همسران افسانه ای او، از داستانهای خیالی و بیهوده فراتر نمی رود.

نویسندگان اسلامی که در آفرینش اندیشههای خرافی و افسانهای از نبوغ سرشار برخوردار هستند، مینویسند، خانه «کعبه» ۲۰۰۰ سال پیش از آفرینش دنیا بهوجود آمده است. احادیث اسلامی حکایت می کنند، زمانی که آدم و حوًا بهسبب خوردن سیب بهشت و نافرمانی از دستور «الله» از بهشت اخراج و بهزمین رانده شدند، هر یک آنها در بخشهای مختلف زمین فرود آمدند. «آدم» روی کوهی در جزیرهٔ «سرندیب» و یا «سیلان» و «حوًا» در حواشی دریای سرخ در عربستان از آسمان فرود افتادند. مدّت دویست سال، آنها منفرد و جدا از یکدیگر زندگی می کردند. پس از گذشت مدّت دویست سال جدایی و تحمّل زندگی سخت و مشقّت بار، آدم و حوًا از کرده خود توبه کردند و از اینرو «الله» اجازه داد، آنها به یکدیگر به پیوندند و بدین ترتیب، آنها در

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Thomas Patrick Hughes, *Dictionary of Islam* (New Delhi: Cosmo Publications, 1977), p. 257.

اللسه اكبر

کوه عرفات که در ۱۲ میلی شهر مکّه قرار دارد، بهدیدار یکدیگر کامیاب شدند.

در زمانی که آدم به اوج فلاکت و بیچارگی افتاده بود، هنگام توبه و تقاضای بخشش از «الله» دستها و چشمهایش را به سوی آسمان متوجه و استفائه کرد، خانه ای شبیه خیمه ای که او در بهشت به نیایش آن می پرداخته و فرشتگان دور آن طواف می کردند، در روی زمین بنا نهد و آنرا قبلهٔ انجام مراسم عباداتش قرار دهد. آدم برای بنا کردن ساختمان خانه «کعبه» از سنگ پنج کوه مشهور سینا، الجودی، هیره، اولیوت و لبنان استفاده به عمل آورد و ده هزار فرشته ناظر بنای خانه «کعبه» بودند. پس از پایان ساختمان خانه «کعبه،» آدم آنرا قبلهٔ انجام عباداتش قرار داد و همانگونه که فرشتگان هفت مرتبه به دور خیمه ای که در بهشت قرار داد و همانگونه که فرشنگان هفت مرتبه به دور خانه یادشده طواف می نمود.

حدیثهای افسانه نشان اسلامی میگویند، پس از درگذشت آدم، خانه یادشده یا از بین رفت و یا اینکه بهآسمان منتقل شد، ولی خانهٔ دیگری بههمان شکل و در همان محل بوسیله «ست» فرزند آدم از سنگ ساخته شد. این خانه نیز بعدها بوسیلهٔ بارانهای سنگیز نابود گردید.

افسانهٔ یادشده در قالب یک حدیث مذهبی می گوید، سالها بعد «الله» به براهیم که در «کنعان» سکونت داشت، فرمان داد به مکّه برود و خانه «کعبه» را دوباره سازی کند. افسانهٔ بخشی از زندگی ا براهیم حاکی است که یکی از همسران او به نام «سارا» که خواهر او نیز بود، مستخدمهٔ خود به نام «هاجر» را به ابراهیم داد تا با وی ازدواج کند. ابراهیم با «هاجر» ازدواج کرد و در نتیجهٔ این ازدواج ، اسماعیل به وجود آمد. ابراهیم برای اجرای فرمان «الله» و دوباره سازی خانهٔ «کعبه» به اتفاق «هاجر» و فرزندش اسماعیل، پس از مدّت چهل روز مسافرت با شتر از کنعان به درهٔ خشک عربستان و محلّی

ا برجی از تاریخ بویسان اسلامی «جای «کسان» از شهر «سوریّه» نام برمو عقیده دارند که مجلّ سکونت ا براهیم در آغاز در شهر «سوریّه» بوده است.

144

## كعبه: خافه الله

که امروز مکّه نامیده میشود، وارد شدند. در این لحظه، «هاجر» و فرزندش اسماعیل هر دو از تشنگی به حال مرگ افتادند. «هاجر» در حالت آشفتگی بسیار، برای اینکه جان دادن بچّهاش را نبیند، از او دور شد و برای پیدا کردن آب هفت بار از «مروه» به «صفا» و بر عکس دوید. مرتبة هفتم که «هاجر» از شدّت خستگی ناتوان شد و روی سنگی نشست، فرشته ای بر او ظاهر شد و گرفت و مشاهده کرد که ازمحل پاشنه کفش اسماعیل از زمین شنی، چشمه ای گرفت و مشاهده کرد که ازمحل پاشنه کفش اسماعیل از زمین شنی، چشمه ای فوران کرد.<sup>ه</sup> این چشمه، بر پایهٔ افسانه های مذهبی همان چشمهٔ «زمزم» است کروانها بود و تقدّس آن بوسیله احفاد و فرزندان اسماعیل تا به امروز حفظ شده است. البته باید توجه داشت که رسم مسخرهٔ و تماخره آور دویدن هفت بار از «مروه» به «صفایی سرچشمه گرفته است.

هنگامی که ابراهیم و اسماعیل مشغول ساختن خانهٔ «کعبه» بودند، جبرئیل یکی از سنگهای قیمتی بهشت را در اختیار آنها گذاشت. این سنگ در هنگام اخراج آدم و حوا از بهشت با آنها بروی زمین فروافتاده و بعدها در لجنهایی که از طوفان نوح باقیمانده بود، ناپدید شده بود تا اینکه جبرئیل آنرا دوباره یابی کرد و در اختیار ابراهیم گذاشت.

حدیثی که در اسلام پذیرش همگانی دارد آنست که سنگ یادشده در اصل فرشتهای بوده که «الله» به او مأموریت داده بوده است که بر اعمال و رفتار آدم در بهشت نظارت کند، ولی چون فرشتهٔ یادشده در انجام وظایف خود در مراقبت از کردار و منش آدم سهل انگاری کرده، بهمجازات تغییر شکل بهسنگ محکوم شده و با آدم بهروی زمین فرو افتاده است. ابراهیم و اسماعیل، سنگ یادشده را با نهایت احترام از جبرئیل دریافت

<sup>6</sup>گوساولوبون، تمدن اسلام و عرب، ترجمه فخر داعی، صفحههای ٤١ و ٤٢.

اللبه اكبر

کردند و آنرادر گوشهای از نمای خارجی دیوار خانهٔ «کعبه» کار گذاشتند. این سنگ سیاه که «حجرالاسود» نامیده میشود تا بهامروز در خانه «کعبه» نگهداری شده و زایرین خانهٔ «الله» آنرا پرستش میکنند و به آن بوسهٔ ستایش آمیز میزنند.

«ابن عبّاس» از قول محمد روایت کرده است که «حجرالاسود» در هنگام فرود از آسمان مانند شیر سفید بود و از سفیدی برق میزد، ولی بر اثر بوسه هایی که افراد گناهکار به آن زدند، بتدریج به سیاهی گرایید." در روز قیامت، «حجرالاسود» دوباره به شکل نخستین خود که یکی از فرشته های بهشت بوده، در خواهد آمد و در بارگاه السی به سود آنهایی که با خلوص ایمان مراسم حجّ را انجام داده اند، شهادت خواهد داد.

مدّت اندکی پس از بنای خانه «کعبه» بوسیله ابراهیم و اسماعیل، دو نفر از افراد طایفه «امالکیت» که در جستجوی شتر گمشدهٔ خود بودند، چشمهٔ «زمزم» راکشف کردند و افراد طایفهٔ خود را به آنجا آوردند، شهر مکّه را در آنجا بنا کردند و اسماعیل و مادرش را زیر چتر حمایت خود قرار دادند. چندی نگذشت که ساکنان پیشین آن منطقه افراد طایفهٔ «امالکیت» را از آنجا بیرون راندند، ولی اسماعیل را نزد خود نگهداشتند. هنگامی که اسماعیل بهسن بلوغ رسید با دختر حاکم آن منطقه ازدواج کرد ودر نتیجهٔ این ازدواج، نیاکان مردم عرب بهوجود آمدند.

افسانهٔ بالا که سابقهٔ تاریخیاش به هزارها سال پیش از ظهور محمد و اسلام برمی گردد، سبب شده بود که تازیها برای خانه «کعبه،» چاه «زمزم» و سرزمین مکه، احترام زیادی قایل شوند و آنرا شهری مقدّس بنامند. بهمین دلیل، مکه همیشه مرکز زیارت مردم نقاط گوناگون سرزمین عربستان بوده است. مردم عربستان تا آن اندازه به سرزمین مکه و خانهٔ «کعبه» احترام

۲ مشکات المصابح، کتاب بنازدهم، فصل جنهارم، قسمت دوم. ۲- Amalekite بنام طایفه ای است که در جنوب کمان به حالت چادر نشینی زندگی می کردند.

كعبه: خانه الله

می گذاشتند که چهار ماه سال را بهزیارت خانه «کعبه» ویژگی داده و هر گونه جنگ و خونریزی و یا عملیات خصمانه در این ماهها حرام بهشمار می رفت. در هنگام زیارت خانه «کعبه» تازیها هفت بار گرداگرد خانه «کعبه» طواف می کردند، از آب چاه «زمزم» می نوشیدند و سپس به خانه های خود برمی گشتند. دویدن دیوانه وار و بدون هدف هفتگانه مسلمانان در هنگام برگزاری مراسم حج در مروه و صفا، ادامهٔ همین رسم خرافاتی تازیهای بت پرست زمان پیش از اسلام بوده است.

به گونهای که میدانیم، محمد در میان خانواده خود که بهشغل نگهبانی از بتهای خانه «کعبه» روزگار میگذراندند، با به پهنهٔ وجود گذاشت و برگزاری مراسم بالا در تاروپود اندیشه و منش او نقش بسته بود و ازاینرو برگزاری آداب و مراسم مسخرهٔ یادشده را وارد فرایض دین اسلام کرد.

بس از درگذشت اسماعیل، خانه «کعبه» بهتصرف طایفه «بنی جهرم» درآمد و برای مدّت یکهزار سال در اختیار آنها باقیماند. سپس طایفهٔ «بنی خزعه» آنرا در اختیار خود درآوردند و برای مدّت سیصد سال آنرا در مالکیّت خود نگهداشتند.

چون خانهٔ «کعبه» پیوسته در معرض باران و سیل قرار داشت، بتدریج نابود شد تا اینکه «قصی بن کلآب» آنرا دوبارهسازی کرد. گفته شده است که خانه «کعبه» تا این زمان بدون تاق بود، ولی «قصی بن کلآب» برای نخستین بار تاقی برای آن بنا نهاد.

تاریخ نویسان عرب می نویسند، «عمرین ایولحی» نخستین کسی بود که بت «هوبال» را از شهر «هیت» مقدونیّه به خانه «کعبه» آورد و بدین ترتیب رسم بت پرستی را وارد سرزمین عربستان کرد. خانه «کعبه» بتدریج مرکز نگهداری بت های طایفه های گوناگون عربستان شد و هر طایفه ای بت خود را به خانه «کعبه» آورد.

طایفهٔ «بنی قسی» نخستین طایفهای بود که در اطراف و حوالی خانه «کعبه» بهساختن خانههای مسکونی دست زد. بعدها طایفه «قریش» جانشین الله اكبر

طایفه «بنی قسی» شدند و نگهبانی از بتهای خانه «کعبه» را بر عهده گرفت. اندکی پس از آنکه طایفه «قریش،» نگهبانی از خانهٔ «کعبه» را عهدهدار شد، خانه یادشده طعمهٔ آتش قرارگرفت و نابود شد. طایفه «قریش» خانه «کعبه» را با چوب و با حجمی کمتر از زمان طایفه «بنی قسی» دوبارهسازی کرد. در این زمان که با دورهٔ جوانی محمد همزمان بود، خانه کعبه دارای ٦ ستون بود و بت «هوبال» در آن نگهداری می شد. «الازرقی» می تویسد، شکل مریم مقدس و فرزند شیر خوارهاش عیسی مسیح در یکی از ستونهای خانه «کعبه» که به در خانه نزدیکتر از سایر ستونها بود،

در زمانی که «عبدالمطلب» فرزند «هاشم» جد پدری محمد سرایداری خانه «کعبه» را برعهده داشت، تاق خانه بسیار کوتاه بود و ازاینرو طایفه «قریش» تصمیم گرفت، آنرا خراب و دوبارهسازی کند. در هنگام دوبارهسازی خانه «کعبه» هنگامی که افراد «قریش» میخواستند «حجرالاسود» را در کالبد خانه «کعبه» جاسازی کنند، هر یک از طایفههای عرب کوشش میکرد، به اصطلاح افتخار انجام این کار را بهخود ویژگی دهد و از اینرو سر این کار با یکدیگر به ستیز و نزاع پرداختند. سرانجام، طایفههای گوناگون عرب با یکدیگر موافقت کردند، هر کسی که زودتر از دیگران وارد محوّطه محل خانه «کعبه» شود، در این باره به داوری بنشیند و «کعبه» گزینش کند. محمد نخستین فردی بود که وارد محوّطه خانه «کعبه» شد و از اینرو حکم کرد «حجرالاسود» را برای کار گذاشتن «حجرالاسود» در ساختمان را یه های گوناگون عرب با یکدیگر موافقت کردند، هر کسی که زودتر از میگران وارد محوّطه محل خانه «کعبه» شود، در این باره به داوری بنشیند و میگران وارد محوّطه محل خانه «کعبه» شود، در این باره به داوری بنشیند و ساختمان یکی از طایفههای عرب را برای کار گذاشتن «حجرالاسود» در ساختمان «کعبه» گزینش کند. محمد نخستین فردی بود که وارد محوّطه خانه «کعبه» بعره از اینرو حکم کرد «حجرالاسود» را روی پارچه ای بگذارند و نمایندههای طایفه های گوناگون عرب، هر یک گوشه ای از پارچه را بگیرند و سنگ را بوسیله پارچه در محل خود قرار دهند و محمد خود با دستهایش «حجرالاسود». را در محل ویژه ش کار گذاشت.

نکته بسیار جالب در این بحث آنست که محمد در آغاز ادّعای پیامبری بهخانه «کعبه» توجّه مثبتی نداشت و حتّی «اورشلیم» را قبلهٔ مسلمانان تعیین كعبه: خانه الله

کرد و نه خانه «کعبه» را. این موضوع نشان میدهد که چون خانه «کعبه» بهعنوان بتخانه تازیبها شهرت داشت ودر واقع مرکز خرافه پرستی آنبها به شمار میرفت، از اینرو محمد تمام کوشش خود را برای نابود کردن بت های درون آن به کار گرفته بود و قصد نداشت از محلَّ یادشده استفادهٔ مثبتی به عمل آورد. بعدها که کلیمیها با او و موضوع نبوتش سر مخالفت برافراشتند، محمد تصمیم گرفت قبلهٔ مسلمانان را از «اورشلیم» به خانه «کعبه» تغییر دهد. بدیمی است که اگر کلیمیها در برابر نبوّت محمد تسلیم شده بودند و دین او بدیمی مسیح پذیرش کرده بودند، امروز «اورشلیم» پایگاه مقدّس مذهبی عیسی مسیح پذیرش کرده بودند، امروز «اورشلیم» پایگاه مقدّس مذهبی مدهبی منبح پذیرش کرده بودند، امروز «اورشلیم» پایگاه مقدّس مذهبی «مکه،»

یکی دیگر از دلایلی که محمد در آغاز به «اورشلیم» بیش از خانه «کعبه» توجّه داشت، آیه اوّل سوره بنی اسرائیل در باره سفر رؤیایی محمد به آسمان است. مفهوم این آیه میگوید: «منزّه است (اللّهی) که بنده خود را یک شب از مسجدالجرام به مسجدالاقصی که پیرامون آنرا پر نعمت ساخت سیر داد تا آیات خود را به او بنمایاند. به درستی که (الله) شنوا و بیناست.»

به گونه ای که مشاهده می شود، در آیه بالا «الله» از «اورشلیم» به عنوان مکانی سخن می گوید که به آن برکت داده و از آن مکان می خواهد معجزه هایش را برای پیامبر دروغینش آشکار سازد. مفهوم این آیه و همچنین اقدام محمد در تعیین «اورشلیم» به عنوان قبله مسلمانان در آغاز نبوتش نشان می دهد که خانه «کعبه» بدنام تر از آن بوده است که محمد آنرا قبلهٔ مسلمانان تعیین کند و به آن برچسب «خانه الله» بزند، ولی زمانی که محمد از یک سو، به این نتیجه رسید که کلیمی ها به یچوجه با او سر سازگاری ندارند و از دگرسو، پایه های قدرتش را در مدینه استوار کرد؛ آنوقت توجّهش را از «اورشلیم» یعنی قبله کلیمی ها به خانه «کعبه» تغییر داد و بر پایهٔ معمول، زبان «الله» در دهان محمد به حرکت درآمد و آیه های ۱۲۲ تا ۱۲۹ سوره بقره نازل شد

191

اللهاكبر

و لزوم تغییر قبله را از «اورشلیم» به خانه «کعبه» با فرنودهای ترفندانه ضروری برشمرد.

مشخصات خانه «كعبه»

خانه «کعبه» در میان مسجدالحرام واقع شده و دارای یک شکل مربّع کامل است. خانه «کعبه» از سنگ خارا (گرانیت) ساخته شده، بلندی آن بیش از ۲۱ متر، درازای آن ۱۳ متر و پهنایش ۱۱ متر است. در خانه «کعبه» در سمت شمال شرقی آن قرار گرفته و در حدود ۲ متر بالاتر از سطح مسجدالحرام است. برای رفتن به خانه «کعبه» معمولاً از نردبان متحرکی که در آنجا وجود دارد، استفاده می شود. دیوارها و زمین خانه «کعبه» از سنگ مرمر پوشش یافته و درون خانه به چلچراغهایی که از طلا و نقره ساخته شده، مزّبن گردیده است.

نکته بسیار جالب در خصوصیات خانه «کعبه» تزیین آن با طلا می باشد. زیرا می دانیم که استفاده از طلا برای ظروف و وسایل زندگی در اسلام حرام می باشد. بنابر این، چکونگی زینت خانه «الله» با طلا، چیستانی است که پاسخش را باید در تضادهای نابخردانه اصول و احکام اسلام و مکر و حیله کارگردانان این دین جستجو کرد.

خانه «کعبه» با روپوش سیاهی که از ابریشم و پنبه تشکیل شده و تمام سطوح آن بجز «حجرالاسود» را در برمی گیرد، پوشانیده میشود. در قسمت بالای پرده خانه «کعبه» یک نوار کمربندی که روی آن آیه ۱۹ سوره آلءمران زردوزی شده، دوخته شده است.

حجرالاسود و تاریخچه آن مهمترین قسمت خانه «کعبه» سنگ سیاه و یا «حجرالاسود» است که در گوشه شرقی خانه «کعبه» کار گذاشته شده و در حدود یک مترونیم بالاتر از سطح زمین قرار دارد. «حجرالاسود» بهشکل یک بیضی نامرتّب بوده و قطر كعبه: خانه الله

آن در حدود ۱۸ سانتیمتر است. تاریخچه «حجرالاسود» به پیش از زمان ظهور اسلام پیوند میخورد. مسلمانان عقیده دارند، «حجرالاسود» از بهشت بهزمین افتاده و برخی نیز معتقدند، فرشتگان آنرا از بهشت بهزمین آوردهاند تا ابراهیم هنگام بنای خانه «کعبه» پای خود را روی آن بگذارد.

می گویند، «حجرالاسود» ابتدا سنگ سفیدی بوده که بر اثر تماس و مالش آن با دست تغییر رنگ داده و سیاه شده است. هرگاه این نکته افسانه ای درست باشد، معلوم نیست، پس چرا نام اصلی آن «حجرالابیض» یعنی «سنگ سفید» نبوده و نام یادشده برای این سنگ پس از تغییر رنگ نگهداری نشده است. محمد شخصاً سنگ «حجرالاسود» را می بوسیده و مسلمانان نیز همیشه به پیروی از او همین کار خرافی و نابخردانه را که بغیر از بت پرستی، عنوان دیگری نمی توان برایش قایل شد، انجام داده اند. «عمر بن الخطاب،» خلیفه دوم گفته است: «اگر من خود به چشم ندیده بودم که محمد، حجرالاسود را می بوسد، هرگز این سنگ سیاه را نمی بوسیدم.»

خانه «کعبه» در درازنای تاریخ، چندین مرتبه طعمه آتش سوزی، سیل و زلزله، تخریب و حمله مخانفان اسلام واقع شده است. در زمان خلافت «عبدالملک بن مروان» (۲۸–۲۵ هجری قمری)، یکی از مدّعیان خلافت به نام «عبدالملک بن مروان» (۲۸–۲۵ هجری قمری)، یکی از مدّعیان خلافت به نام «عبدالملک مروان» مورد تعقیب قرار گرفت و به خانه «کعبه» پناهنده شد. زیرا به گونه ای که در پیش گفتیم، «الله» در قرآن خانه «کعبه» را پناهگاه مردم و محل مقدس و امنی برشمرده و بویژه آیه ۱۲۵ سوره بقره می گوید، هر خارج کند. از اینرو «عبداله بن زبیر» فکر می کرد که چون خانه «کعبه» برای خارج کند. از اینرو «عبداله بن زبیر» فکر می کرد که چون خانه «کعبه» برای مسلمانان جنبه تقدّس دارد، جانش در آنجا محفوظ خواهد بود. ولی «حجاج بن یوسف ثقفی» برای دستگیر کردن «عبداله بن زبیر» خانه «کعبه» را با

197

<sup>^</sup>علی دشتی، بیستوسه سال، صفحه ۱۵۸،

اللسه اكبر

منجنیق ویران و او را دستگیر کرد و بهقتل رسانید ۲۰ این رویداد نشان میدهد که حتّی آنهایی که در اسلام در ردههای بالای نردبان قدرت مذهبی قرار داشتند، مقدّسات دینی اسلام را افسانههای مسخره می پنداشتند و تنها برای استوار کردن قدرت خود به دینداری تظاهر می کردند .

در سال ۳۱۷ هجری قمری (۹۳۰ میلادی)، در زمان خلافت «مقتدر» خلیفه عباسی، «ابو طاهر قرمطی» که در فارس، بحرین و یمامه حکومت می کرد، به شهر مکه حمله برد و حجاجی را که مشغول برگزاری مراسم حج بودند به قتل رسانید و ۱۱ روز در مکه ماند و «حجرالاسود» را با گرز شکست و چند پاره آنرا به انضمام اشیاء گرانبهای درون خانه «کعبه» با خود به بحرین برد." تاریخ نویسان نوشته اند، قرمطیان «حجرالاسود» را از خانه «کعبه» جدا کردند و ناودان زرین «کعبه» را کندند و گفتند: « ... اللهی که خانه خود را در روی زمین رها کند و به آسمان برود، باید خانه اش را غارت و ویران کرد. خرمطیان در هنگام کشتار حجاجی که مشغول برگزاری مراسم حج بودند با حنده و استهزاء می گفتند: «وَ مَن دَخَلَهُ کانَ آمَناً وَ آمنهُم من خُوف.» یعنی: «اگر به راستی اللهی در این دنیا وجود می داشت، شماً را از زخم شمشیر ما در امان نگه می داشت.»"

«ابو طاهر قرمطی» گفته است، من این بنا را ویران می کنم تا مرکز کفر و پرستش سنگها را براندازم. «ابن جزّار» می گوید: «یکی از اصحاب ابو طاهر سوار بر اسب خود وارد خانه (الله) شد و بهمردمی که در آنجا بودند ندا داد که [ای خران! شما بهاین خانه سنگی سجده می کنید و گرد آن

"مرتضى حسنى رازى، تبصرةالعوام فى معرفةالاتام، - بەكوشش عبّاس الدّال، صفحه ٤٥٢ سيوطى، ناريحالحلغاء، صفحه ١٤٢؟ - ناريخ گزيده، صفحه ٢٦٨.

اً ابن اثیر، کامل، صفحه ۲۵؛ آثارالباقیه، صفحه ۲۷۷؛ سیوطی، تنویخ الخلفاء، صفحه ۳۸۳. اابن تکنه اشاره به آیه ۱۷ سوره آلعمران است که میگوید: ﴿فِیهِ عَالِمُتَأْبَلِنَنْتُ هُفَامٌ إِبْرَاهِیعُرُوْ مَن دُخَلَهُرُكُنَ مَامِنًا ﴾ معنی «هر کس وارد مقام ابراهیم شود، از امنیَت برخوردار حواهد بود.» كعبه: خانه الله

میچرخید و بهاکرامش میرقصید، بر دیوارهایش روی میسایید و فقیهان شما که مقتدایان شما هستند، چیزی از این بهشما نمی آموزند و برای محو این خرافات جز این شمشیر باقی نمانده است.]»!!

بدیمی است که اگرچه «الله» بیچاره در قرآن در آیه ۱۲۵ سوره بقره قول داده است که خانه اش را پناهگاه مردم و محل مقدّسی برای زیارت مؤمنان اسلامی قرار دهد و در آیهٔ ۹۷ سوره آل عمران می گوید، هر کسی که وارد مقام ابراهیم شود، جانش امن و محفوظ خواهد بود، ولی با نهایت دریوزگی اینهمه حمله ها و اهانت های نهاد برانداز را تحمل کرد و هیچ حرکتی از خود نشان نداد. جالب توجّه آنجاست که آزادمردان و روشنفکران آن زمان، حمله قرمطیان به مکّه و قارت و ویرانی خانه کعبه را با شادی ستایش کردند،<sup>۳</sup> ولی ما امروز پس از گذشت بیش از ۱۶۰۰ سال، هنوز در خواب افسونهایه ای که سوداگران مذهبی بر ما تحمیل کرده اند، بسر می بریم و گروهی از مسلمانان خردباخته، هر سال بخش بزرگی از ثروت و وقت و نیروی خود را برای برگزاری مراسم خرافی و نابخردانه حج تلف می سازند.

در سال ۳۳۹ هجری قمری (۹۵۱ میلادی)، پس از ۲۲ سال، مطیعالله (فضل بن جعفرالمقتدر بالله بن معتضد عبّاسی)، بیست و سوّمین خلیفه عبّاسی، آن قسمتها یی از «حجرالاسود» را که قرمطیان با خود به بحرین برده بودند، بهمبلغ پنجاههزار دینار زر سرخ بازخرید کرد و بهمکّه بازگردانید.

**بازنمود نویسنده** در فلسفه ایجاد خانه «کعبه» و چگونگی اندیشه و منش «الله» بنیانگزار و مالک خانه یادشده، چند پرسش بهشرح زیر ذهن هر انسان اندیشهوری را

<sup>&</sup>quot;حنا الفاخوري – حليل البحر، ناريخ فلسفه در جمهان اسلامي، جلد اول، ترجمه عيدالمحمد آايتي (تمهران: كتاب زمان، ١٣٥٨) , صفحه ١٨٧.

<sup>&</sup>quot; زندگی مسلمانان در قرون وسطی، صمحه ۱۲۷.

بەخود مشغول مىدارد:

۱- آیا اللّهی که دستگاه آفرینش را بهوجود آورده، چرا آنقدر از لحاظ ارزش وجودی و ذوق و سلیقه فرومایه و ناتوان بوده که آنهمه نقاط خوش آبوهوا و زیبای روی کره زمین را نادیده گرفته و خانه خود را در بیابان سوزان و خشک و بی آب و علف عربستان ودر میان تازیهای نیمه متمدن گزینش کرده است؟

۲ تاریخ نویسان و افسانه سازان اسلامی نوشته اند که آدم ابوالیش و محمد بن عبدالله، هر دو پیامبر برگزیده از سوی «الله» بوده اند. اگر فرض کنیم این گفته درست باشد، معلوم نیست چرا «الله» در آسمان نتوانسته است، به نخستین پیامبرش آدم ابوالبشر اعتماد کند و فرشته ای را تعیین کرده تا مراقب اعمال و رفتار او در بهشت باشد، ولی پیامبر دیگرش، محمد بن عبدالله را به حال خود و بدون مراقب روی زمین رها کرده تا به نام «الله» و دین و مذهب، مرتکب آنهمه جنایات سهمگین و ناهنجار و خونریزیهای ستمگرانه نسبت به همنوعانش بشود؟

۳ - اگر حدیثهای افسانهسازان اسلامی درست باشد و «حجرالاسود» در آغاز در آسمان فرشتهای بوده که از سوی «الله» مأموریّت مراقبت بر اعمال و رفتار آدم ابوالبشر را بر عهده داشته و به سبب سهل انگاری در انجام وظیفه اش به سنگ تبدیل شده و با آدم به زمین فروافتاده است، با بد از تاریخ نویسان و حدیث سازان اسلامی پرسش کرد، پس چرا مسلمانان این سنگ سیاه و مسخ شده را که مظهر و نشانه یک فرشته گناهکار است، با ید مورد ستایش و پرستش قرار دهند؟

٤- با توجّه به اینکه «الله» یعنی خدای بزرگ و با جلال و شوکتی که نه تنها سرنوشت جنهان، بلکه نمام کنش ها و واکنش های آن در اختیار اوست و در آیه ۹۷ سوره آل عمران، آیه ۱۲۵ سوره بقره و آیه ۱۰۰ سوره توبه می گوید، خانه «کعبه» را محل مقدّس و امنی برای زایرین ساخته و به ابراهیم و اسماعیل دستور اکید داده است که پاکیزگی و تقدّس آنرا از هر گونه آلودگی 197

## كعبه: خانه الله

تأمین کنند، معلوم نیست چرا با نهایت زبونی و فرومایگی اجازه داده است، چند بت چوبی قدرت لایتناهی او را بهمسخره بگیرند، او را از خانهاش بیرون بیندازند و خانه مقدسش را پایگاه کفر و زندقه قرار دهند و بهریش بدون ریشه او خندهٔ اهانت بار بزنند.

۵- اللّهى كه بر پايه گفته آيههاى ١٢٣ تا ١٢٦ سورۀ آلعمران، در جنگ بدر شمار سههزار فرشته از آسمان به كمك محمد فرستاد تا بهدشمنان او تيراندازى كنند و آنها را شكست بدهند، معلوم نيست چگونه با نهايت خفّت و خوارى ساكت نشسته است تا زلزله و باد و آتش خانه او را هدف قرار دهند و «حجّاج بن يوسف ثقفى» و قرمطيان و غيره به خانهاش حمله نموده، زايرين مسلمان خانهاش را از دم تيغ بگذرانند، اشياء و دارائيهاى خانهاش را غارت و آنرا ويران كنند ؟

شاید باسخ تمام این چراها این باشد که «الله» بهراستی «اکبر» و یا «بزرگتر» از چند بت چوبی است و نه خداوند فرضی بزرگ و توانای مطلقی که بر دستگاه آفرینش فرمانرواتی میکند. این همان الله «اکبر» و یا الله «بزرگتر» از بتهای «لات،» «مَنات» و «عُزّی» است که تازیهای عربستان پیش از ظهور محمد و اسلام برستش میکردهاند. این همان «الله» زبون، فرونهاد و دریوزهای است که محمد روح فرضیاش را از بت «الله» چوبی ساکت و بیجان، ولی مرثی خانه «کعبه» ربوده و آنرا در وجود «الله» فرضی دیگری که قابل دیدار نیست و خدمتگزار صمیمی و سوگندخورده خود اوست، دیگری که قابل دیدار نیست و حکومتش را بوسیله و بهنام او استوار سازد.

فصل دهم الله اكبر، الله بزرگتر است

هېچ عملی به اندازه دروغی کهنه به حقیقتی تازه آسیب وارد نمی آورد . گونه

مهمترین شعاری که مسلمانان جهان در هنگام برگزاری نماز و عبادت به کار می برند، شعار و یا عبارت «الله اکبر» است. بدون تردید می توان گفت که هیچ شعار و یا عبارتی در دین اسلام بیش از «الله اکبر» بوسیلهٔ مسلمانان مورد استعمال ندارد. شعار «الله اکبر» بوسیلهٔ تمام مذاهب و مسالک دین اسلام، بارها هر روز در هنگام اذان، نماز و دعا بر زبان رانده می شود. از اینرو، این بخش از کتاب را به بازشکافی آرنگ «الله اکبر» ویژگی می دهیم. ولی برای آماده کردن زمینهٔ بحث بهتر است، نخست شناسنامه «الله،» یعنی مبتدای این خبر را بررسی کنیم، تا بهتر بتوانیم به مفهوم «الله اکبر» پی ببریم.

**شناسنامهٔ «الله»** محمد پس از بستن عنوان پیامبری بهخود، اظهار داشت که «الله،» خدای یکتای جهان او را به پیامبری برگزیده است. ولی، دلاتل و شواهد بسیار معتبر

199

الله اكبر

و سنگ نیشتههای باستانی بسیاری وجود دارد که نشان میدهد، «الله» نام بت مشرکان و بت پرستان منطقهٔ عربستان، پیش از ظهور محمد و اسلام بوده و اختراع و یا نوآوری محمد نمیتواند باشد.

از مذهب تازیبهای پیش از ظهور محمد واسلام، اطلاعات زیادی در دست نیست، ولی مسلّم است که پیش از ظهور اسلام، تازیبهای عربستان از مذاهبی که در کلده، کنعان و قنیقیّیه را یج بوده، پیروی می کردهاند. مذاهب قدیمی ساکنان مناطق یادشده، عبارت بودهاند از پرستش خورشید و ستارگان و ماه. بهمین دلیل، تازیبها از نام «خورشید» برای نامهای خود استفاده می کردند و از جمله نام فرزند «عبد مناف» از بزرگان قریش، «عبدالشّمس» به معنی فرزند خورشید بوده است. گذشته از آن تازیبهای پیش از ظهور اسلام معتقد بودند ؟ درختان، سنگها و کوهها دارای روح هستند (Animism) و به پرستش آنها می پرداختند.

تازیبهای پیش از اسلام، بویژه به «ماه» اعتقاد داشتند. تازیبها «ماه» را خدای راستین جهانیان می بنداشتند و برای آن جنس مذکر قائل بودند. اعراب اعتقاد داشتند که «ماه» مذکر با خورشید مؤنّت ازدواج کرده و ستارگان فرزندان ازدواج بین «ماه» و «خورشید» بودهاند. یکی از دلائل مهّم «ماه پرستی» تازیان پیش از ظهور محمد و اسلام، گفته خود کتاب قرآن (ماه پرستی» تازیان پیش از ظهور محمد و اسلام، گفته خود کتاب قرآن (ماه پرستی) را دید، گفت اینست خدای من...» گذشته از آن «الله» در آیهٔ ۳ مورهٔ مدتر و آیهٔ ۲ سورهٔ شمس، آشکارا به «ماه» سوگند می خورد. صرف نظر از تازیها، مردم ساکن سراسر خاور میانه از کوههای ترکیّه تا سواحل رود نیل و بویژه ساکنان عربستان جنوبی، همه ماه پرست بودهاند. سنگ نبشتههای کشف شده نشان می دهد که نام خدای ماه «سین» و لقب او «ال اله» بوده

<sup>1</sup> Encyclopedia of Religion, ed., Eliad, 8: 225 ff.

المعطالب فصلى هفدهم همس كتاب بكاه فرما يبدء

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۰۱

است.'

تازیمهای پیش از اسلام، بعدها نام «ال اله» را که لقب «ماه» بود، بهنام «الله» کوتاه کردند. تازیمهای پیش از ظهور محمد و اسلام، حتّی نام «الله» را برای نامگزاری فرزندان خود به کار می بردند. چنانکه می دانیم، نام پدر محمد «عبدالله» بوده است. این واقعیّت تاریخی نشان می دهد که «الله» دست کم نمی تواند نام خدای یگانه ای باشد که محمد وانمود کرده است که او را به پیامبری برگزیده است. بنکه «الله» نام بنی بوده که تازیمهای بت پرست و مشرک پیش از ظهور اسلام آنرا می برستیدند.<sup>3</sup>

«سزار فرح» یکی از دانشمندان اسلامشناس مینویسد، عقیده براینکه «الله» همان خدای موسویان و مسیحیان است، یک اشتباه محض می باشد و هیچ دلیلی وجود ندارد که ما «الله» اسلام را همان خدانی که در تورات و انجیلآمده است، بدانیم.<sup>ه</sup>

نویسندهٔ این کتاب پدافندگر نوشتههای پژوهشگران یادشده در بالا نیست و هیچ هدفی در مقایسهٔ ادیان سامی و نشان دادن برتری یکی از آنها نسبت به یگری ندارد، ولی آنچه که مسلّم بوده و جای هیچ بحث و تردیدی باقی نمی گذارد، آنست که ادّعای نویسندگان بالا در بارهٔ ماه پرستی تازیها یک حقیقت تاریخی است که تمام سنگنبشتههای باستانی موجود، درستی این ادّعا را تاکید کردهاند و اعتبار عقیدهٔ یادشده را نمیتوان نادیده گرفت. بهمین دلیل است که «هلال ماه» یکی از نشانههای برگزیده بوسیله دین اسلام می باشد و میتوان آنرا در بالای گنبدها و منارههای مساجد اسلامی مشاهده نمود. فرنود دیگر درستی عقیده مبنی بر ماه پرستی تازیان پیش از اسلام و جانشین شدن

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Carlton S. Coon, Southern Anabia (Washington, D.C.: 1944), p. 398.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Ceasar Farah, Islam: Beliefs and Observations (New York: Barrons, 1987), p. 28.

اللسه اكبر

«الله پرستی» بهجای «ماه پرستی،» وجود «هلال ماه» در پرچم بسیاری از کشورهای مسلمان است. زیرا، کشورهای ترکیّه، الجزیره، موریتانی، مالزی، تونس و جزایز کومورو، در پرچم رسمی خود شکل ماه را به کار بردهاند. در پرچم رسمی کشور مصر نیز پیش از استقلال و زمانی که جزء امپراطوری عثمانی بود، از ماه بهره گرفته شده بود، ولی هنگامی که مصر در سال ۱۹۲۳، استقلال یافت، شکل پرچم خود را تغییر داد. همچنین یکی دیگر از فرنودهای ماه پرستی تازیان پیش از اسلام آنست که ماههای هجری قمری با پدید آمدن بویژه مسلمانان روزه ماه رمضان را با دیدن هلال ماه در آسمان آغاز میکند.



این بیکره که شناختگر ماه پرستی تازیان پیش از ظهور محمد و اسلام می باشد و اکنون دریکی از موزههای لندن وجود دارد، در منطقه خاور میانه کشف شده است.

Robert Morey, The Moon God in th Archeology of the Middle East (Pennsylvania: 1944), برداشت از کتاب ر

در زمان ظهور محمد، تازینهای عربستان خدایان زیادی را می پرستیدند که شکل پیشرفتهٔ روح پرستی و سنگ پرستی بود. قبایل و طوائف گوناگون عرب در این زمان، در کنار خدایان ویژهٔ خود که شعارشان به بیش از سیصدوشصت بت می رسید، خدائی را نیز که معتقد بودند، از سایر خدایان بزرگتر است، مورد پرستش قرار می دادند و او را «الله» می نامیدند. هر یک از خدایان یادشده، دارای مجسّمهای بودند که در زمان ظهور محمد در خانهٔ کعبه نگهداری می شدند.

«گیب» از دانشمندان شمیر امور خاور میانه نوشته است، دلیل اینکه محمد هرگز بهتعریف و شرح «الله» در قرآن انپرداخته، آنست که تازیها مدّتها پیش از آنکه حتّی وی زائیده شود، با نام «الله» آشنا بودند.

دکتر «آرتر جفری» یکی از مشهورترین دانشمندان اسلام شناس در زمان حاضر و استاد کرسی بررسیهای اسلامی و خاورمیانه در دانشگاه کلمبیا مینویسد: «نام (الله) به گونهای که از خود قر آن نیز برمی آید، پیش از ظهور اسلام در سرزمین عربستان بسیار معمول و شناخته شده بود. در واقع نام «الله» وشکل مؤتث آن یعنی (اللات) به کرات در میان نامهای مقدّس سنگ نبشته های شمال افریقا دیده می شود.»

واژهٔ «الله»<sup>م</sup> از کلمهٔ مرکّب «ال-اله» عربی گرفته شده است. «ال» حرف تعریف معیّن و «اله» واژهٔ عربی «خدا» می باشد. «الله» یک واژهٔ

^ برای آگاهی بیشنر از ریشهٔ واژه «الله» به بنمایهٔ زبر مراجعه فرما بید. -

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> H. R. Gibb, *Mohammadanism: A Historical Survey* (New York: Mentor Books, 1955), p. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Arthur Jeffery, ed., Islam: Muhammad and His Religion (New York: The Liberal Arts Press, 1958), p. 85.

J. Blau. "Arabic Lexiographical Miscellanies," Journal of Semitic Studies, vol. XVII, no. 2, 1972, pp. 173-190.

الله أكبر

خارجی نیست که وارد زبان عرب شده باشد. این واژه حتّی در زبان سریانی، عبری و یونانی نیز دیده نمیشود. «الله» یک واژهٔ خالص عربی است که در سرزمین عربستان برای مفهوم «خدا» به کار برده می شد.

بنمایههای گوناگون زیر که از معتبرترین دائرةالمعارفها و کتب موجود برداشت شده، برای دیرباورترین پژوهشگران تردیدی باقی نخواهند گذاشت که واژه «الله» یک کلمهٔ خالص عربی است که پیش از ظهور اسلام و محمد، تازیهای سرزمین عربستان، آنرا برای بتها و خدایان خود به کار می بردند.

دائرةالمعارف دين و اخلاقيات هسينگ مىنوبسد: «ريشه واژة (الله)» بهدورههاى پيش از ظهور اسلام برميگردد. (الله) يک واژة عادى براى ذکر نام خدا نيست و مسلمانان براى ذکر نام خدا با يد واژهاى بهغير از (الله) براى خود گزينش کنند. (الله) واژهاى است که تنها در بارة خداى عجيب و غريب اعراب به کار مىرفته است.»

دانرةالمعارف دین، مینویسد: «(الله،) واژهای است که پیش از ظهور محمد و اسلام بوسیله اعراب استعمال میشد و مفهوم آن معادل با واژهٔ بابلی (بل) بهمعنی (خدا) می باشد.»<sup>،</sup>

دائرةالمعارف بریتانیکا، مینویسد: «سنگنبشتههای عربی پیش از ظهور اسلام، بهکرات واژه (الله) را بهکار بردهاند.»"

دائرةالمعارف اسلام، بهویراستاری «هوتسما» مینویسد: «تازینها پیش از ظنور محمد بهنیایش و پرستش خدای والاتی میپرداختند که (الله) نامیده میشد.»"

<sup>10</sup> Encyclopedia of Religion, eds., Paul Meagher, Thomas O'Brian, Consuela Aherence (Washington, D. C.: Corpus Pub., 1979), I. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Encyclopedia of Religion and Ethics, ed., James Hastings (Edingburgh: T and T. Clark, 1908), E326.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Encyclopedia Britanica, I. 643.J.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Encyclopedia of Islam, eds. Houtsma, Arnold, Basset, Hartman (Leiden: E. Brill, 1913), I:302.

الله اكبر، الله بزرگتر است ۲۰۵

دائرةالمعارف اسلام، بهویراستاری «گیب» مینویسد: «(الله) نام یکی از خدایان مکه بود که تازینهای سرزمین عربستان پیش از ظهور اسلام آنرا به کارمی بردند.»"

دائرة المعارف اسلام، به وبراستاری «لویس» می نویسد: « (الله،) نامی است که در نوشته های پیش از ظهور اسلام بسیار به چشم می خورد... با توجه به فزونی کاربردی که این واژه داشته، بعدها از «ال-اله» به «الله» کوتاه شده است. این واژه در اشعاری که بوسیلهٔ شعرای پیش از اسلام سروده شده، بسیار به کار رفته است.»



مسجد اسلامی شهر کلمبیا در ایالت میسوری کشورهای متحده امریکای شمالی. به تصویرهای ماه در بالای گنبد و مناره مسجد توجّه فرمایید.

<sup>14</sup> Encyclopedia of Islam, ed. Gibb, 1:406.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Encyclopedia of Islam, eds. Lewis, Menage, Pellat, Schacht (Leiden: E.J. Brill, 1913), 1:302.

الله اكبر

دائرةالمعارف افسانهها و اساطیر دنیا، مینویسد: «نام (الله) پیش از ظهور محمد بوسیلهٔ تازیمها بهکار میرفته است.»<sup>م</sup>

«هنری پریزرود اسمیت،» استاد دانشگاه هاروارد مینویسد: « پیش از ظهور اسلام، واژهٔ (الله) بوسیلهٔ تازیها مورد استفاده قرار می گرفته است.»<sup>۱۱</sup>

دکتر «کنت کرگ،» یکی از دانشمندان علوم اسلامی مینویسد: «تمام نوشتهها و آثار باستانی پیش از ظهور اسلام در عربستان نشان میدهند که نام (الله) بوسیلهٔ تازیها مورد استعمال فراوان داشته است.»<sup>۱۷</sup>

دکتر «مونتگومری وات» مینویسد: «در سالهای اخیر من به این نتیجه رسیدهام که برای فهم دین محمد و مبانی اسلام باید بهوجود (الله) بهعنوان یک خدای بزرگ در مکه توجه زیاد معمول داشت. بدیهی است که الله پرستی یک نوع بت پرستی بوده، ولی البته با بت پرستی معمولی تفاوت داشته و آنرا باید در جُستاری جداگانه بررسی نمود.»<sup>۸</sup>

«سزار فرح» در بارهٔ مفهوم واژهٔ «الله» پیش از ظهور اسلام نتیجه میگیرد: «بنابراین هیچ دلیلی وجود ندارد باور کنیم که (الله) بوسیلهٔ کلیمیها و مسیحیها بهاسلام منتقل شده است.»<sup>۱۱</sup> «وری» یکی از مترجمان معروف قر آن مینویسد: «پیش از ظهور اسلام

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> The Facts on File: Encyclopedia of World Mythology and Legend, ed. Anthony Mercantante (New York: The facts on File: 1983), I:41.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Henry Preserved Smith, The Bible and Islam: or The Influence of the Old and Netw Testament on the Religion of Mohammed (New York: Charles Scribner's Sons, 1897), p.102.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Kenneth Cragg, *The Call of the Minuret* (New York: Oxford University Press, 1956), p.31

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> William Montgomery watt, *Mohammad's Mecca*, p. vii; *Belief in a High God in Pre-Islamic Mecca*, "Journal of Semitic Studies, vol. 16, 1971, pp. 35-40.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Caesar Farah, Islam: Beliefs and Observations (New York: Barrons, 1987), p.28.

الله اكبر، الله بزرگتر اسب

الله پرستی و همچنین پرستش (بعال،)<sup>۱</sup> هر دو نوعی از پرستیدن خورشید، ماه و ستارگان بوده است.»<sup>۱۱</sup>

در آغاز سدهٔ هفتم میلادی، هنگامی که طایفهٔ قریش و سایر تازیها، در آستانهٔ ترک زندگی چادرنشینی و ورود بهزندگی شهرنشینی بودند و بتدریج مشکلات زندگی شهرنشینی را لمس میکردند، محمد بن عبدالله بهظهور پیوست و تازیما دین جدید او را بهعنوان پیامی برای حلّ مشکلات ورود بەزندگى شهرنشينى پذيرش كردند، پيامبران بزرگ اسرائيلىھا ئيز در هنگامی که اسرائیلیها در حال ترک زندگی چادرنشینی و ورود بهزندگی شهرنشینی بودند، ظهور کردند. بطور کلّی میتوان گفت که ادیان جهانی همه در فراگرد تجارتی شهرها ظهور کردهاند. یکی از ویژگیهای تبدیل زندگی چادرنشینی بهشهرنشینی، همیشه انتقال پارمای قدرتهای انحصاری یادشاهان و فرمانروایان فئودال و اشرافی به بازرگانان بوده است. گذشته از آن، هنگامی که افراد مردم با بهزندگی شهرنشینی می گذارند، بیدرنگ فاصلهٔ طبقاتی بین ثروتمندان و تمهیدستان، آنها را به خود می آورد و بهفکر برطرف کردن بیدادگریهای اجتماعی میافتند. تاریخچهٔ ادیان بزرگ جهانی نشان میدهد که تمام رهبران بزرگ مذهبی و پیامبران برای جلب توجه تودمهای مردم، پیامهای دینی خود را در جهت جانبداری از محرومین اجتماع و تمهیدستان اعلام کرده و با این روش ادیان خود را مورد پذیرش مردم قرار دادەاند .

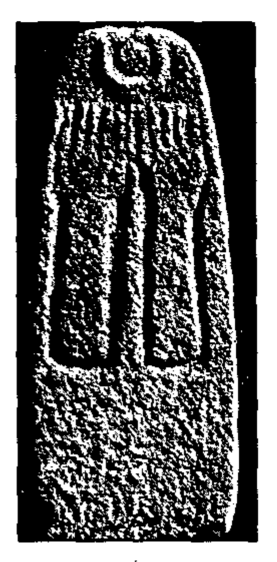
این حقیقت تاریخی، در زمانی که محمد در شبهجزیرهٔ عربستان عنوان پیامبری بهخود بست، بهخوبی مشاهده میشود. ادر آغاز قرن هفتم میلادی، شهر مکه بهشکل یک مرکز مهم تجارتی درآمده و مشرکین و بت پرستان

·\* Baal ایکی از خدا یان سرزمین های فنیقید و قلسطین در ۳۰۰۰ سال پیش از میلاد مسیح بوده است.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> E. M. Wherry, A Comprehensive Commentary on the Quran (Osnabruck: Ouo-Zeller Verlag, 1973), p.36.

الك اكبر

عربستان، بندریج از چادر نشینی وارد زندگی شهرنشینی میشدند و محیط اجتماعی شبهجزیرهٔ عربستان برای ظهور رهبری که پیام آور حذف فاصلهٔ طبقاتی بین تروتمندان و تهیدستان باشد، از هر جهت آماده شده بود. با این وجود، مغززدانی تازیهای عربستان از خدایان سنتی آنها و بویژه «الله» کار ساده و آسانی نبود. از اینرو، محمد که از نبوغ رهبری سرشاری برخوردار بود، بر آن شد تا به کیفیتی هم بت پرستی را از بین براندازد و هم اینکه عقیده به «الله» و بوبژه «الله بزرگتر» از سایر بت ها را برای تازیها نگهدارد تا بدینوسیله آنها را به برنامه رسالت خود جلب و راضی نماید.



در بالای این سنگ نبشته تصویر ماه وجود دارد و دو دسب به شکل نیایش و پرستش به سوی آن دراز شده است.

يرداشت از كتاب (Pennsylvania: 1944) برداشت از كتاب (Robert Morey, The Moon God in th Archeology of the Middle East

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۰۹

در واقع پیام محمد به همکیشان تازی خود این بود که وی گفت: «شما برپایهٔ معتقدات اجدادی خود عقیده دارید که (الله) بزرگترین خدای شماست، من با این اندیشه گری شما و پرستیدن (الله) مخالفتی ندارم، بلکه انتظارم از شما اینست که با نگهداری معتقدات پیشین خود در بارهٔ (الله،) این عقیده را نیز پذیرش کنید که (الله) خدای یگانه و بیهمتا بوده و بغیر از او خدای دیگری وجود ندارد. من نه با (الله) شما مخالفتی دارم و نه اینکه قصد دارم، (الله) را از شما بگیرم، بلکه تنها هدفم آنست که دختران او و سایر بت ها را از شمار خدایانی که پرستش می کنید، حذف کنم.»

چون سخن از دختران «الله» که به «بنات الله» مشهور بودند، رفت و این موضوع شالوده و بنیاد شعار «الله اکبر» را تشکیل می دهد، از اینرو بی مناسبت نیست، پیش از ادامهٔ دنبالهٔ بحث، در بارهٔ «بنات الله» شرحی به خامه در آوریم.»

بنات الله (دختران الله)

«بنت» در زبان تازی معنی «دختر» میدهد و جمع آن «بُنات» به معنی «دُختران» می باشد. بنا براین «بنات الله» معنی «دختران الله» را میدهد. «دختران الله» سه بت مؤنّث «لات،» «عُزّی» و «مَنات» بوده که مورد پرستش تازینهای پیش از ظهور محمد و اسلام بوده اند. آیه های ۱۹ تا ۲۱ سوره نجم در کتاب قرآن، به ذکر نام بت های «لات، عُزّی و منات» پرداخته و آیهٔ ۲۱ سورهٔ نجم، این سه بت را «بنات الله» و یا «دختران الله» نامیده است.

لات

«لات» نام بت طایفهٔ «ثقیف» در «طائف» نزدیک مکّه بوده که افراد طایفهٔ قریش و سایر طوایف عرب آنرا مورد پرستش قرار میدادند. نام «لات» تنها یکبار در آیهٔ ۱۹ سورهٔ نجم قرآن اذکر شده است. ابت «لات» بهشکل چهارگوشه از سنگ سفید خارا ساخته شده بود. اللبه اكبر

در بارهٔ تاریخچهٔ ایجاد بت «لات» می گویند، در زمانهای پیشین، مردی روی سنگی که بت یادشده از آن ساخته شده بود، مینشست و بهزوار و حجّاج زمان جاهلیت که دور خانهٔ کعبه طواف می کردند، روغن میفروخت و آردهای گندم و جوی آنها را با روغی درهم می آمیخت و بهمین سبب، به آن مرد نام «لات» (بهتشدید تا) که معنی آمیزنده روغن و آرد میدهد، داده بودند. پس از مرگ آن مرد، «عمر بن لحی» بنیانگزار طایفه مشهور «خزاعه» اظهار داشت که آن مرد نمرده، بلکه به درون سنگ داخل شده است. این رویداد سبب شد که مردم آن سنگ را به نام مرد روغن فروش «لات» نامیدند و به پرستش آن خواندند. بعدها، مردم با از بین بردن تشدید «تا» نام بت را «لات»

گروه دیگری، تاریخچه بالا را برای بت «لات» رد میکنند و عقیده دارند، «لات» نخست درسوریه بهنام «بابرجیتس» مورد پرستش بوده و آنرا هُمسر «حداد» خدای باران می پنداشتهاند. بعدها، پرستش البه یادشده از سوریه بهعربستان سرایت یافته و تازیبها «لات» را نماد خورشید میدانسته و حتّی مشهور است که «ابوسفیان،» پسرعم و برادر رضاعی محمد بن عبدالله، بت «لات» را در جنگ «احد» با خود همراه داشته است. یکی از بنما یههای معتبر مینویسد، البه «لات» مانند البه یونانی Demeter نماد زمین و فروزه بارداری و میوههای آنست و از این نظر مردم به پرستش آن پرداختهاند. کتاب یادشده مینویسد، زنبها برای گرفتن نیازهای خود، بدون لباس با بدن لخت در برابر بت «لات» ظاهر میشدند و به گرد آن طواف میکردند تا بت یادشده نیازهای آنبها را پاسخ گوید.»"

محمد بن عبدالله، پس از پیروزی بر مکّه، «مغیره بن شعبه» را که با متولّی «لات» بهنام «عتاب بن مالک» خویشاوندی داشت، مأمور نا بود کردن خانه بت

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Mishkat al-Masabih, trans. James Robson (Lahore, Pakistan: Kashinir Bazar, (1965), Book X. C. J. Chapter 2.

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۹۹

«لات» نمود و آن خانه بهدست وی ویران و نابود گردید. پس از ویران شدن بت «لات» زنهای طایفه «ثقیف» در سوگ نابودی آن دست به گریه و شیون زدند، ولی «شداد بن عارض» آنها را از این کار بازداشت و به آنها سفارش کرد که بهجای بت یادشده به پرستش «الله» یگانه بپردازند. چندی بعد، در محل معبد «لات» مسجد طایف بنا شد و در محلّی که سنگ چهارگوشه بت قرار داشت، مناره مسجد بنا گردید.

آنچه که از چکیدهٔ تاریخچه و شرح چگونگی وجودی بت «لات» برمی آید، آنست که این بت بهنام یکی از دختران «الله،» یعنی همان اللّمی که امروز مسلمانان با شعار «الله اکبر» آنرا یاد میکنند، بوده و صفت «اکبر» بهمعنی «بزرگتر» که بزودی وارد شرح جزئیّات آن خواهیم شد، به بت «لات» وا بستگی داشته است.

مزی عزی «عُزی» که در زبان تازی معنی «عظیم» و یا «قوی ترین» می دهد، یکی از بت «عُزی» که در زبان تازی معنی «عظیم» و یا «قوی ترین» می دهد، یکی از بت «عُزی» در نواحی گوناگون عربستان بوسیله قبایل مختلف پرستش می شده و بویژه در نزد طایفه های «غطفان،» «خزاعه» و «قریش» اهمیتی بسزا داشته، تا جائی که «ابو لهب» عموی محمد و چند تن دیگر از افراد طایفه «قریش» از جمله «قصی بن کلاب بن مره» بنیانگزار قبیله «بنو عبدالعُزّی» به نام «عبدالعُزی» و یا «بنده عُزی» نامیده می شدند. نخستین کسی که بت «عُزی» را مورد پرستش قرار داده، «ظالم بن اسعد» بوده است. «مانوگان» می نویسد، محمد بن عبدالله پیش از ادعای پیامبری، خود به پرستش بت «عُزی» می پرداخته است.<sup>۳</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Patricia Monughan, *The Book of Goddess and Heroines* (New York: E. P. Dutton, 1981), p. 10.

الل اكبر

عراق بهمکّه واقع بوده است. این معبد از چوب اقاقیا ساخته شده و دارای سه قسمت بود. در قسمت اوّل؛ خود بت، در قسمت دوّم؛ سنگ مقدّس و در فسمت سوّم که «غبغب» نامیده می شد، برای بت قربانی می کشتند.

بت «عُوَى» در عربستان داراى معابد زیاد بود. و از چما، در «تبوک» بتکدهاى بهنام بت «عُرَى» وجود داشته است. در زمانى که «ابوسفيان» با محمد جنگ مىکرد. سپاهيانش پرچمى با خود حمل مىکردند که روى آن چهرهٔ بت «عُرَى» نقش بسته بود. «ابو سفيان،» در هنگام جنگ فرياد مىزد، «عُرَى» جنگ را بهنغع ما پايان خواهد داد، نه شما.

«منذر چهارم» از بادشاهان «بنیلخم» به«عُزّی» سوگند یاد کرده و میگوید، «منذر سوّم،» چهارصد نفر اسیر را برای بت «عُزّی» قربانی کرده است.

محمد بن عبدالله، پس از پیروزی بر مکّه، «خالد بن ولید» را برای شکستن بت «عُزّی» و ویران کردن پرستشگاه آن مأمور کرد و وی آنرا نابود نمود،

اعتقاد به«عُزّی» تا حدود یکهزار سال پس از انهدام آن باقیماند و تازیها مانند زمانهای پیشین آنرا می پرستیدند. اعراب پیش از اسلام عقیده داشتند که سرنوشت آنها در اختیار بت نامبرده می باشد.

منات

نام بت «منات» در آبهٔ ۲۰ سورهٔ نجم قرآن، به دنبال نامهای «لات» و «عُزّی» آمده است. مت «منات» پس از بت های «لات» و «عُزّی» سوّمین بت توانمند عربسنان پیش از ظهور اسلام بوده است. در بارهٔ ریشهٔ لغوی این بت، زبانشناسان عقیده دارند که نام «منات» از واژه «منا» به معنی «ربختن» گرفته شده است. زیرا چون تازیما خون قربانیان خود را بیشتر از سایر بت ها نثار بت «منات» می کردند، از اینرو به این بت «منات» نام دادند. تاریخوسان عرب نوشته اند، «منات» نخستین بتی است که «عمر بن لحی» از «بلغا» 415

الله اكبر، المله بزرگتر است

به«حجاز» آورده است. این بت مورد پرستش طایفههای «هزیل» و «خزاعه» بوده و در کنار دریا بین مکّه و مدینه در ناحیهٔ «مشلّل» قرار داشته و بهشکل مجسّمهای از سنگ سیاه بوده است. «اینهشام» نوشته است که بت «منات» مورد پرستش طایفههای «اوس» و «خزرج» بوده و اینالعربی از «اسحاق» روایت کرده است که «منات» بت طایفههای «ازد» و «بنیعسّان» بوده است.

گروهی از پژوهشگران تازی عقیده دارند، تشریفاتی که در حال حاضر در مراسم حجّ در «منی» انجام میگیرد، با بت «منات» پیوند دارد." «کلبی» نیز روایت کرده است که تشریفات انجام مراسم مذهبی بت «منات» بیش از سایر بُنها بوده است.

در سال هشتم هجری قمری پس از اینکه محمد بر مکّه پیروز شد، علی بن ا بیطالب را مأمور ویران کردن پرستشگاه بت «منات» نمود و وی آنرا نابود کرد. گروهی نیز باور دارند که این کار بوسیلهٔ «ا بوسفیان» انجام شده است. سه بت «لات،» «عُزّی» و «منات» برای تازیها جنبه و فروزهٔ مادینگی داشته و تشکیل یک زن کامل را میداده که سه دوره از زندگی زنها را دربر می گرفته است. بت «عُزّی» جوانی زن را دربر می گرفته، بت «لات» با میانسالگی زنان پیوند داشته و سبب باروری و برکت و سعادت زن می شده و بت (منات» سالخوردگی و سرانجام مرگ او را رقم میزده است.

معنی عبارت «الله اکبر» هدف ما در شرح این بخش از کتاب آنست که با فرنودهای منطقی و همه پذیر نشان دهیم که عبارت «الله اکبر» که از هر عبارت مذهبی بیشتر بوسیلهٔ مسلمانان در عبادات روزانه بر زبان رانده میشود، گذشته از پیشینهٔ تاریخی و

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ibid., pp. 10-11.

<sup>25</sup> Ibid., pp. 200-201.

اللسه اكبر

411

سنّتی، حتّی از لحاظ معنی واژه نیز دارای مفهوم بت پرستی بوده و از یادبودهای باقیماندهٔ مراسم بت پرسنی دورهٔ جاهلیّت تازینهای پیش از ظنهور محمد و اسلام می باشد.

برای این منظور، نخست به بررسی سرشت وجودی «الله» و شناسنامهٔ او و نیز چگونگی بتهای «بناتالله» پرداختیم و اکنون نوبت آن قرا رسیده است که عیارت «الله اکبر» یعنی شعاری را که شالودهٔ اسلام بر آن پایهریزی شده، از نظر مغهوم واژه، مورد بررسی قرار دهیم.

لغتانامه دهخدا، ۱۰ از معتبرترین لغتانامههای زبان فارسی واژهٔ «کبیر» را از قول الغتانامههای ناظم الاطباء، آنندراج و ترجمان القرآن جرجانی ابه« بزرگ و کلان» ترجمه کرده و ولژهٔ «اکبر» را از قول همان لغتانامهها، « بزرگتر »

۲۱۷۱ على اكبر دهمدا، لعب بامه دهمدا، خلد سيونيم، صفحه ۳۲۹ و خلد هفتم، صفحه ۳۱۷۹.

الله اکبر، الله بزرگتر است

معنی کرده است. فرهنگ فارسی دکتر معین <sup>۲۷</sup> واژهٔ «کبیر» را «بزرگ، کلان، بزرگقدر» و واژهٔ «اکبر» را «بزرگتر و مهتر» معنی کرده است. بدیسی است که لغتنامه اقربالموارد، ۲۰ یس از ترجمهٔ واژهٔ «اکبر» ا ب» بزرگتر» افزوده است، «الله اکبر من کلّ کبیر،» یعنی «الله بزرگتر از هر بزرگی است.» ولی، تردید نیست که این نوآوریهای زیانکارانه و نادرست ادبی، احساسی و تعاونی قادر نخواهند بود، گودالهای ژرف نا بخردانه و خرافی اصول مذهبی را ایر نمایند. آباید از این لغت نامه نویس پرسش کرد، آیا با نوآوری جملهای که احساس خرافی او را راضی میکند، میتوان آنیمه واژههای «کبیر» و «اکبر» را که در کتاب قر آن به کار رفته نادیده گرفت و یا مفهوم آنها راتغییر داد. وانگهی در کجای قرآن چنین تعریف هنرمندانهای از واژههای «کبیر» و «اکبر» شده که او در لغت نامه خود اینچنین از مفهوم خرافی «الله اکبر» زهرستانی کرده است! آیا اگر او واژهٔ «اکبر» را در لغتنامه خود «بزرگ» ترجمه کند، خوانندگان کتاب بهنادانی او نخواهند خندید؟ آیا منطق اجازه میدهد که او واژهٔ «اکبر» را در لغتنامهاش «بزرگتر» ترجمه کند، ولی بهدنبال آن بگوید: «الله اکبر من کل کبیر،» و بدينوسيله درستي گفتار بيشين خود را نفي كند.

مؤلّف لغتنامه اقربالموارد، در این بزه ادبی تنها نیست، بلکه گروه زیادی از مفسّران قر آن که در تفسیر موارد نابخردانه و غیر منطقی بسیاری از اصول و احکام قرآن درماندهاند، بهنوعی از شاهکارهای مزوّرانهٔ او توسّل جستهاند.<sup>۱۱</sup>

۲ دکتر محمد معین، فرهنگ قارسی (تهرزان: النشارات امیر کمیر، ۱۳۹٤)، صفحههای ۳۲۸ و ۲۸۹٤. ۲ سعیدالجوزی اللبنانی، اقرب الموارد (بیروت: ۱۸۸۹ میلادی)، صفحه ۱۰۱۱. ۱۰ بهمطالب فصل هشتم کتاب بازشناسی قرآن، زیر فرنام «فرجمهها و تفسیرهای فرآن» از همین نویسده فگاه فرما بید. الك اكبر

به هرروی، برای اثبات این جستار، به چاپ تصاویر مفاهیم «کبیر» و «اکبر» در مشهورترین و معتبرترین لغت نامهها می پردازیم. فرهنك عربي بهعربي المنجد فرهنگ عربي بهعربي الهادي الْكَبِير - مَنْ أُسَانُة نعالى!! و - ج كِبَار وَكُبُرَاه . عكس فير الأكير اسم تغضيل، وهو أكبر منًّا من فلات أو أكبر المسفير ال الملم والرئيس || الأسمى مفاتًا ، الأبرز ، فقول اكبيرُ القضاءِ ... و وكبرُ الأسانفةِ ال ، الكِبَارِ ... منه قَدْراً أو جسماً، والله أكبر، أي أكبر من كل كبير. مَنْ مَمَ أَسْعَى مَرْبَةً وأَبَرَزَ بِالنَّسِيةِ إلى غِيرِهِمٍ فِي السِلْك أو الكلاك أو المهنة ، عمو «كِبَارُ الموظَّمين ، ٢٣ والأكبر من الناس هو الأرقم مقاماً والأعبظم، والجمع أكابر . وأكابر الغوم اشرافهم، والأكسران : أبو بكبر الأكم - [كبر] : الإنجر ( و ح أتحابر وأكثرون . اسم تفضيل ، يقال والأكبر والأصدر ، في الكبير . مد . والصغير [[ ، أكتابرُ المقوم ، : شرماؤهم ؟ " بيس الكبير من أسبء الله تعالى . والكبيس هو العظيم فرهنك انكليسي بدعربي المورد حجماً أو قدراً أو مِنْنًا، ويقال: لـه رأس كبير، وهــو كـير (۲) وأ، ضخم الله ، والر، لاج الواسخ (.adj. ; ado) (grāt في نفسه، وهو كبيس السن وكبير قنومه. والجمنع كَبُراء (in ~ detail) (the ~ majority) (المديد عن محر (الم وأكابر 🛄 المشانى (t) ( ~ pute & winds) مفقته بو (v with prote ) (Alexandce the ~ ، شهير ، مطبع ، شهر ( Alexandce the ~ ) وب و ار ستوفر اللي (kdues ~ ) (٦) مدينه ، طويل (while ~ ٥) بَر (أَكْبَر بُكْبِر إكباراً) البرجل الشي، عَدْه كبيراً. وأَكْبَبر (v) رئيسي (in the ~ ball) (v) رقيع - نيل (koughts - ) (٩) أو بارع إلى حدَّ بعيد (at chess ) ( الم ما متحسَّس بُر الرجل زيدأ لعلمه وفضله عطمه وأجله. وأكبرت المرأة We had a  $\sim time_{i} | \mathcal{H}_{i}(1)$  (  $\sim$  on science fiction). وضعت مولوداً كبيراً. " ۳. ې د د بې کې در د با علي مرحمي - بېجا مرار - د Bings are going - ( - - -

<sup>الت</sup>حسن سعبدالكر بعنى المهادى (لبنان ، بيروت : دارللبنان الطباعة وا<sup>ر</sup>لشر ، ١٤١٢ / ١٤١٢) ، صفحة لا <sup>١٦</sup> همان كتاب ، همان صفحة . <sup>١٢</sup> المحدالابجدى (لبنان، بيروت : دارالمشرق، ١٩٨٦) ، صفحة ٨٣٠ <sup>١٣</sup> همان كتاب ، همان صفحة . <sup>١٩</sup> مبير المعيكي، المورد : قاهوس الألبسي = عربي (لمان، بيروت : دارالعام علامي، ١٩٨٤) ، صفحة ١٠٣ <sup>١٩</sup> دكتر عبداللعم محمد حسنين ، قاموس القارسية قارسي = عربي (لينان ، بيروت : ١٩٨٢) ، صفحة ١٠٣

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

الله اکبر، الله بزرگتر است ۲۱۷

چنانکه مشاهده میشود، تمام لغتنامههای بالا، خواه عربی بهعربی، فارسی بهعربی و یا انگلیسی بهعربی، همه واژهٔ «اکبر» را اسم تفصیلی واژهٔ «کبیر» دانسته و آنرا «بزرگتر» و واژهٔ «کبیر» را نیز «بزرگ» ترجمه کردهاند. آیا نوشتههای اینهمه لغتنامهها و فرهنگهای معتبر و مشهور که از بین دهما لغتنامه و فرهنگ لغت دیگر گزینش شده، هیچ تردیدی باقی خواهد گذاشت که واژهٔ «اکبر» معنی «بزرگتر» و عبارت «الله اکبر» معنی «الله بزرگتر» میدهد؟ ولی آیا «الله» بزرگتر از چه کس و یا چه کسانی است؟ ایبش از اینکه بیشتر در بارهٔ این پرسش توضیح دهیم، بهتر است، اکنون مفهوم «کبیر» بهمعنی «بزرگ» و «اکبر» بهمفهوم «بزرگتر» را در آیدهای کتاب قرآن بررسی کنیم. برای این منظور، ده شمار از آیدهای گوناگون قر آن را که در هر ایک از آنها صفات «اکبر» و «کبیر» به کار رفته با ترجمه فارسی آننها از قرآن المعتبر چاپ سازمان اوقاف و امور خیریه جمهوري اسلامي ايران، زير فرنام القو آنالكريم ذكر مي كنيم. آية ٢١٧ سوره بقره: يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِرِقِتَالِ فِيهِ قُلْقِتَ أَلُّ فِيهِ كَبِيرُ وَ صَدُّعَن سَبِيل ٱللَّهِ وَكُفْرُ كَبِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ «از تو راجع بهجنگ در ماه حرام پرسش می کنند، بگو گناهی است بزرگ ولي بازداشتن مردم از راه (الله) و كفر به(الله) و پايمال كردن حرمت حرم (الله) و بیرون کردن اهل حرم نزد (الله) گناهی استبزرگتر...» آية ٢١٩ سورة بقره: يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِيْرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِوَ إِنْمُهُمَآ أَصْبَرُمِن نَّفْعِهِمَّٱ « در بارهٔ شراب و قمار از تو پرسش می کنند، بگو در آنها گناهی(کبیر، یعنی بزرگ) هست و سودهایی نیز برای مردم دارد، ولی گناه آنها (اکبر، یعنی یزرگتر)از سود آنهاست...» آية ٢٨٢ سورة بقره: وَلَاتَتْكَمُوٓا أَن تَكْنُبُوهُ صَغِيرًا أَوْكَبِيرًا «... و مسامحه نکنید در نوشتن آن، چه معامله کوچک باشد و چه بزرگ ...» آية Y سورة نساء: إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبَرًا

اللسه اكبر

(... که این گناهی بزرگ است...»
 آیهٔ ۲۴ سورهٔ نداء: اِنَ ٱللَّه کَانَ عَلِیَّ اَصَحِیراً
 (... به درستی که (الله) عالی شأن و بزرگ است.»
 ۳ به درستی که (الله) عالی شأن و بزرگ است.»
 ۳ به ۲ سورهٔ انعام: فَلَمَّارَهَا ٱلشَّمْسَ بَاذِعْتَهُ قَالَ هَذَارَقِ هَذَا آَحَتَرً
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ بس جون خورشید درخشان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این خدای من است که بزرگتراست...»
 ۳ به ۲۵ سورهٔ انفال: تَحَكَنُ فِتَسْهُ فِ ٱلْأَرْضِ وَقَسَادٌ حَصَيرًا
 ۳ به ۲۰ سورهٔ بونس: وَلاَ أَصْغَرَيْنَ ذَلِكَ وَلاَ آَكَبَرَ اِلْا فِ كُنْبِ مَّبِينَ است.»
 ۳ به در منان در منان در در منان را دید باز برای ارشاد قوم خود گفت این این در سورهٔ انفال: تَحَکُنُ فِتَسْهُ فِ ٱلْمُرْضِ وَقَسَادٌ حَصَيرًا
 ۳ به ۲۰ سورهٔ بونس: وَلاَ أَصْغَرَيْنَ ذَلِكَ وَلاَ آَكَبَرَ اِلَا فِ كُنْبُ مَعْدِينَ مَعْنَ مَعْدَا مَعْدَرُيْنَ دَلِكَرَ وَلاَ آَكْبُرُ وَلاَ آَكْبُرَ اِلاَ فَ كُنْ مُعْدَا است.»
 ۳ به ۱۵ سورهٔ بونس: وَلاَ آَصْغَرَيْنَ ذَلِكَ وَلاَ آَكَبُرُ وَلاَ آَكْبُرُ وَلاَ اللهُ مَعْدَا مَعْدَا مَعْدَا است.»
 ۳ به ۲۱ سورهٔ بول : وَلاَجُحْراَ آَنْهُ مَدْ كَالْ اَسْدَا مَعْدا اَعْدَا مَعْدا مَنْ اَنْهَ اَلْعَالَ بَعْدا مَدْوا اَسْدَا مَدْ مَدْ اَسْدَا مَدْ اَنْهُ مَالَا مَدْ اَنْهُ مَنْ اَلْعَالَ مَدْ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ عَلَیْ مَالْنَا مَدْ اَنْهُ اَنْهُ مَدْ اَنْهُ اَنْهُ مَدْ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ مَدْ اَنْهُ اَنْهُ مَالْنَا مَدْ مَالْنَا مُنْهُ اَنْهُ الْنَا مُنْهُ مَدْرَى مُوْقَلْنَا مُنْهُ مَالْمُ الْنَا مُنْهُ مُوْعَالُ مُنْهُ الْعَامُ مُنْهُ مُنْهُ مُنْهُ مُدْمَا الْنَا مُنْهُ مُعْدَا مُنْهُ مُدْ الْعُنْهُ مُدْمَا مُدْمَا مُنْهُ مُدْرَا مُدْمَا مُدْمَا مُنْهُ مُنْهُ مُدْمَا مُ مُوْعَالُ مُدْمَا مُنْعُولُ مُدْعَا م

به گونهای که مشاهده می شود، در هر یک از آیه های بالا واژهٔ «اکیر» با مفهوم «بزرگتر» و «کبیر» با معنی «بزرگ» ترجمه شده است. برای مثال، آیهٔ ۲۱۹ سورهٔ بقره می گوید: «در بارهٔ شراب و قمار از تو پرسش می کند، بگو در آنها گناهی (کبیر، یعنی بزرگ) هست و سودهایی نیز برای مردم دارد، ولی گناه آنها (اکبر، یعنی بزرگتر) از سود آنهاست. در نمام آیههای بالا و سایر آیههای قرآن که در آنها واژههای «کبیر» و «اکبر» به کار رفته، در همه جا و بدون تردید و چون و چرا، «کبیر» معنی «بزرگ» و «اکبر»

اگر نوشته های لغت نامه ها و فرهنگ های لعت و متون خود قر آن درست باشد و ما به صحّت و اعتبار آنها تکیه کنیم، آیا می توانیم بغیر از واژه «بزرگتر» برای «اکبر» ترجمهٔ دیگری قابل شویم؟ بدون نردید، هیچ فردی نمی تواند آنهمه کتابهای فرهنگ لغت و بویژه خود متون قر آن را نادیده بگیرد و بگوید 419

الَّله اكبر، الله بزرگتر است

«اکبر» مفهوم دیگری بغیر از «بزرگتر» دارد. اگر این توجیه واژمای و منطقی درست باشد و «اکبر» بغیر از «بزرگتر» مفهوم و معنی دیگری نداشته باشد، باز باید به پرسش پیشین بازگردیم و به بینیم در عبارت «الله اکبر،» «الله» از چه کس و یا چه کسانی بزرگتر است؟ ایاسخ اینست که «الله» از «بنات الله،» یعنی دختران خود که سه بت لات، عُزّی و منات هستند،بزرگتر است. این چهار بت همه ازبتهایی بودند که در خانهٔ کعبه نگهداری میشدند و «الله» بزرگتر از سایر ایتها شناخته میشد و از همیناره ایه آن «الله اکبر» یعنی «الله بزرگتر از سایر بتها» می گفتند. از دگر سو، نباید فراموش کنیم که به گونهای که در فصل دوازدهم همین کتاب زیر فرنام «داستان غرانیق و یا آیات شیطانی» خواهیم گفت، هنگامی که محمد برای جلب نظر قریش و کسب موافقت آنها برای گرایش بهاسلام در برابر « بنات الله» (بتهای لات، عُزّی و منات) به سجده افتاد و شفاعت آنها را مورد پذیرش قرار داد، بهراستی وجود آنها را بهعنوان خدایانی که در زندگی و سرنوشت تازیما نقشی مؤثّر دارند، مورد تأیید قرارداد. درست است که بعدها محمد دستور داد، بتهای یادشده را تابود کردند، ولی این کار پس از زمانی که محمد بهسبب سجده کردن به«بناتالله» مورد سرزنش نزدیکانش قرار گرفت، انجام گردید. به هر حال، بدیمی است که عبارت «الله اکبر» یعنی «الله بزرگتر از سایر بتها» از مراسم زمان جاهلیّت و بت پرستی تازیها وارد اذان و نماز و سایر دعاهای مسلمانان گردید.

محمد برای جلب نظر تازینهایی که نسلها به بت پرستی عادت کرده بودند، ریشه و نهاد بت پرستی را با استوار کردن عبارت «الله اکبر» به معنی «الله بزرگتر از سایر بتها» برای تازیان بت پرست و مشرک نگهداری کرد و ازاینرو آنها دیگر دلیلی نمی دیدند، با رسالت پیامبری او مخالفت کنند. محمد بن عبدالله با این شیوهٔ شیدنهاد، یعنی نگهداری عبارت «الله اکبر،» در واقع دو هدف را با یک تیر نشان قرار داد. از یک جهت، با نگهداری عبارت «الله اکبر» به تازیان عربستان وانمود کرد که «الله» او همان «بت بزرگتری است» که همیشه تا آن زمان مورد پرستش تازیان بوده و از دگر سو، بهکلیمیهاو مسیحیهایی که قصد داشت، آنها را بهدین اسلام در بیاورد، اظهار داشت که «الله» او همان خدایی است که در تورات و انجیل ذکر شده و موسی و عیسی را پیش از او به پیامبری برگزیده و بنابراین «الله» او همان خدای ذکر شده در کتب دینی آنهاست.

«الکندی»<sup>۲</sup> مینویسد، اسلام و خدای آن یعنی «الله» با خدای ذکر شده در کتب دینی موسویان و عیسویان (تورات و انجیل)، به گونه کامل تفاوت دارد. زیرا «الله» بتی بوده که افراد مشرک و صائبین<sup>۳</sup> عربستان می پرسنیدند و بت نامبرده دارای دخترانی به نام «العُزّی،» «اللّات» و «منات» می پرسنیدند و بت نامبرده دارای دخترانی به نام «العُزّی،» «اللّات» و «منات» بوده است. بدین ترتیب، دیگر لزومی نداشت، محمد «الله» را در قرآن شرح دهد، زیرا همه مشرکان و بت پرستانی که به دین اسلام گرویدند، با «الله» یعنی بتی که بزرگتر از سایر بتان بود و عبارت «الله اکبر» – که روزانه دهها بار بوسیلهٔ مسلمانان ذکر می شود – نهاد آنرا تعیین کرده بود، به خوبی آشنایی داشت.

دکتر «نیومن»<sup>۲</sup> مینویسد، اسلام با گزینش شعار «الله اکبر» تابت کرده است که نه تنبها نبهاد آن با ادیان موسویّت و مسیحیّت تفاوت دارد، بلکه حتی با آنبها ناهمگون نیز بوده و در واقع این دین از بت پرستی ریشه گرفته است.

هنگامی که افراد مردم، اصول و معتقدات دینی خود را از پدر و مادر بهارت میبرند و باورهای دینی بهجای توجیه عقلی، مکانیسم احساسی و هیجانی

۲۰ سه پرستان، مشرکان و سماره پرسمان «صائبین» نامیده می شوند.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> N. A. Newman, ed., The Early Christian Debates (Hatfield, Pennsylvama: I. B. R. L. 1994), pp. 357, 413, 426.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> N. A. Newman, ed., The Early Christian Debates, pp. 357, 413, 426.

الله اکبر، الله بزرگتر است

در کیفیت مغزی و شعوری آنها پیدا میکند، آنوقت حالتی را بهوجود می آورد که امروز در حدود نهصد میلیون نفر مسلمان با آن شرطی شده اند. آیا تا کنون هیچ مسلمانی از خود و یا از مرشدان مذهبی پرسش کرده است که چرا باید مهمترین شعار دینی مسلمانان «الله اکبر» باشد و آیا «الله» از چه کسی «بزرگتر» می باشد؟

بهراستی که زندگی ما انسانها در این دنیا چه شباهت زیادی بهزندانیان «غار افلاطون» دارد. افلاطون در کتاب هفتم اثر جاودانی خود، جمهوریت، برای نشان دادن اثر آموزش و پرورش در سرشت انسان به یک تمثیل کلاسیک دست زده که چکیدهٔ آن بهشرح زیر است:

افلاطون می گوید، فرض کنید غاری وجود دارد که از دهانهٔ آن نور به درون غار می تابد. در این غار افرادی ساکن هستند که از زمان خردسالگی آنها را در این غار زندانی کرده و پاها و گردن آنها را با زنجیر بسته اند، به گونه ای که آنها نمی توانند سر خود را به اطراف حرکت دهند و تنها دیوار روبروی خود را می بینند، دربالا و پشت سر زندانیان آتشی فروزان است که نور درون غار از آن آتش تأمین می شود. بین زندانیان و آن آتش راهی وجود دارد و در درازای آن راه، دیوار کوتاهی کشیده اند که شبیه پرده ای است که خیمه شب بازان میان خود و تماشاگران می کشند، تا از بالای آن هنرهای خود را به معرض نمایش بگذارند.

افراد عادی مردم از کنار آن دیوار گذر میکنند و انواع گوناگون اشیاء، مانند پیکرههای انسان و حیوان که از چوب و سنگ ساخته شده با خود حمل مینمایند. برخی از افرادی که از سراسر دیوار یادشده گذر میکنند با یکدیگر سخن میگویند و بعضی از آنها ساکت هستند. بطور طبیعی، هنگامی که مردم از سراسر دیوار گذر میکنند، اشیایی که با خود حمل

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Allan Bloom, *The Republic of Plato*, translated with notes and an interpre-tive essay by Allan Bloom (New York: Basic Books, 1968), pp. **193**-220.

الله اكبر

مينما يند، بەشكىل سابە روى ديوار غار بازتاب پېدا مىكند.

آنشی که درون غار پشت سر زندانیها وجود دارد، سبب میشود که سایههای زندانیان روی دیوار روبروی آنها بیفتد، ولی زندانیها سایههای اشیاء واقعی را با خود اشیاء اشنباه می کنند، همچنین زندانیها سایههای اشیایی را که مردم با خود حمل می کنند، روی دیوار برابر خود در غار می بینند، ولی آنها را با اشیاء واقعی اشتباه می کنند، هنگامی که افراد رهگذر با یکدیگر سخن می گویند، صدای آنها در غار بازتاب پیدا می کند و زندانیها می پندارند که آن صداها از اشیاء واقعی به وجود می آید.

حال اگر فرض کنیم که زنجیر از گردن و پاهای زندانیها برداشته شود و آنها به آزادی دست یابند و از بندهای نادانی نجات یابند و بتوانند به دهانهٔ غار بروند، بدیمی است به محض ایبکه با نور روبرو می شوند، چون چشمانشان به نور خو نگرفته است، بیدرنگ چشم درد شدیدی احساس خواهند کرد و قادر به تشخیص اشیایی که در پیش سایهٔ آنها را دیدهاند، نخواهند بود. آنها برای سایههای پنداری اشیاء بیش از وجود طبیعی آنها حقیقت قایل بوده و پیشین خود در غار بازگردند و در تاریکی زندانی، همان سایههای حیالی اشیاء را به بیند، نه وجود راستین آنها را . هر گاه این افراد را به زور در برا بر نور خواهند شد تا به محل خواهند شد.

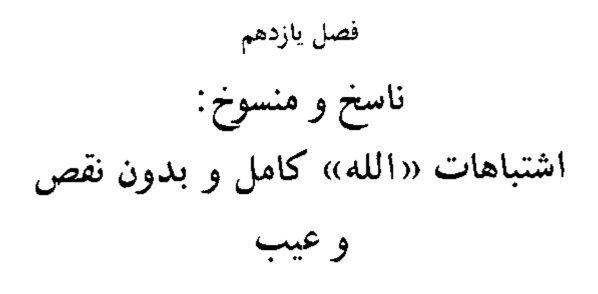
حال اگر آنهایی که به آزادی دست یافته، از نادانی رها شده و چشمانشان بهنور خو گرفته است، دوباره وارد تاریکی شوند و بهزندانیان یگویند که شما روی دیوار روبرو تنها سایههای اشیاء را می بینید، زندانیان آنها را ریشخند حواهند کرد و خواهند گفت، چشمان آنها بهسبب خروج از غار فاسد شده و ازاینرو انسان خردمند، چشمان خود را در برابر نور قرار نخواهد داد. حال اگر گروهی برآن شوند که زنجیر از گردن و پاهای زندانیان بگشایند و آنها را بهنور و حقیقت و راستی رهنمون شوند، زندانیان کمر به کشتن و نابودی آنها الله اكبر، الله بزرگتر است ۲۲۳

خواهند بست. ابدینهی است که اگر با کسی که عدالت ندیده است، از عدالت سخن بگوید، او کسی را که از عدل و دادگری سخن می گوید، ابله و بیخرد خواهد خواند.

افلاطون از این تمثیل پویا نتیجه می گیرد که موهبتهای دانش و حقیقت، آخرین پدیدههایی هستند که ما را بهخود می آورند و دسترسی به آنها جز با کوشش و مجاهدت، امکان پذیر نخواهد بود. هنگامی که حقیقتها که غایت نیکی و درستی هستند کشف شوند، برای انسان نیروگاه خرد و درایت به شمار می روند و انسان با خرد همیشه در زندگی خصوصی و اجتماعی خود از آنها توان و نیرو خواهد گرفت.

به راستی که افلاطون چقدر نقش آموزش و برورش را در سرشت انسان زیبا به مثال آورده است. هنگامی که انسان در تاریکی های نادانی فراگرد زندگی بدر و مادر، عبارت «الله اکبر» را آموزش می گیرد و آنرا با تار و بود احساس و هیجان در مغز وایمان خود می کارد، دیگر رهایی از بند آن برایش کار ساده و آسانی نخواهد بود. انسانی که اینچنین، عبارتی را که نشان از بت برستی مردم یکهزاروچهارصد سال بیش دارد، در ایمان خود که هیچ راهی به خرد پویای او ندارد، می ریزد، دیگر تا پایان عمر اسیر آن عقیدهٔ خرافی باقی مانده و اگر کسی بخواهد چشمان او را به حقیقت چنین عقیدهٔ خرافی باقی مانده و اگر کسی کمر به نابودی او خواهد بست.

در حدود نهصد میلیون نفر مسلمانان جهان، هر روز دهها مرتبه، وقت و نیرو و عمر خود را برای ذکر وردی که نشان از بت پرستی تازیهای یکهزاروچهارصد سال پیش شبهجزیرهٔ عربستان دارد، تلف میسازند و هیچگاه تا کنون از خود پرسش نکردهاند، چرا «الله اکبر؟» چرا «الله بزرگتر؟» اگر «الله بزرگتر است،» آیا بزرگتر از چه کسانی است؟ و اگر «الله» بزرگترانی نیز دارد، پس بزرگترین چه کسی است؟ پرسش جالب دیگر در این بحث آنست که با توجه به اینکه «الاکبر» صفت عالی واژه «کبیر» بوده و مفهوم «بزرگترین» دارد، معلوم نیست چرا محمد به جای «الله اکبر» دست کم از عبارت «الله الاکبر» به معهوم «الله بزرگترین» بهره نگرفت؟ پاسخ آنست که بت «الله» بزرگتر از بتهای سه گانهٔ دختران خود، «لات،» «عُزی» و «منات» بوده است و هر کس به این ورد ایمان داشته باشد، به راستی به وجود سه بت دیگر «لات،» «عُزی» و «منات» نیز اعتقاد و ایمان دارد.



بزرگترین دروغ در دنیا آنست که کسی ادعا کند، سخنانش حرفهای خداست.

در زبان فارسی گفته ای وجود دارد که می گوید: «فرض محال، محال نیست.» هرگاه برپایه این گفته فرض کنیم که دین اسلام از لحاظ اصول و موازین متافیزیکی، انسانی واخلاقی یک دین به تمام معنی کامل و برتر از کلیهٔ سایر ادیان بوده و ارزشهای والای اخلاقی و انسانی به گونه کمال مطلوب در بافت احکام و دستورات آن جایگیر شده باشند، ولی هنگامی که تئوری «ناسخ و منسوخ» را در اسلام بررسی می کنیم، این فرض بیکباره درهم فرومی ریزد. مفهوم تئوری «ناسخ و منسوخ» به گونه بسیار کوتاه آنست که «الله»

115

الله اكبر

پس از آنکه بهاشتباهات خود پی برده، احکام پیشین و اشتباهی خود را «منسوخ» کرده، یعنی آنها را حذف نموده و اصول و دستورات جدیدی که «ناسخ» نامیده میشوند، بهجای احکام اشتباهی وارد قرآن کرده است.

تضادها و ناهمگوییهای قرآن بهاندازهای زیاد است که نبوغ علمای اسلامی را در بینهودهنویسی و لافزنی درمانده کرده و آنها برای روپوش گذاشتن روی تضادهای یادشده، یگانه چاره را در ایجاد علمی بهنام «علم ناسخ و منسوخ» دیده و عقیده دارند، هرگاه کسی از این علم آگاهی نداشته باشد، اجازهٔ تفسیر قرآن را نخواهد داشت.

موضوع این بحث و یا علم «ناسخ و منسوخ» و نضادها و ناههگونیهای قرآن بویژه هنگامی بهدرجهٔ کمال رسوائی آور میشود که در نظر داشته باشیم که عثمان، خلیفه سوّم برای از بین بردن ضد و نقیض گوئیهای قرآن، همه قرآنهائی را که در دست مردم بود، جمع آوری کرد و دیگر بهصاحبانش پس نداد و تا آنجائی که برایش امکان داشت، قرآن را از تضادهای آشکار آن گندزدائی کرد، با این وجود، دو سوّم از سورههای موجود کتاب قرآن شامل «ناسخ و منسوخ» شدهاند.

کتاب کشف الاسرار، در تفسیر آیه ۱۰۰ سوره بقره در باره «ناسخ ومنسوخ» می نویسد: «نسخ هم در قرآن و هم در سنّت امکان پذیر می باشد. در قرآن می توان یک آیه را با آیه دیگر، آیه قرآن را با حدیث و سنّت را با قرآن، نسخ کرد.» «ابو اسحاق ابراهیم بن محمد اسفراینی» (۱۸۹-۳۳۷ هجری قمری/۱۰۲۷–۱۹۹ میلادی) از اصحاب «ابوالحسن اشعری» که «رکن الدّین» نقب گرفته، در یکی از کتابهایش زیر فرنام التّبصیر فی الدّین می نویسد، آیه های فرآن را با سنّت می توان نسخ کرد.

البوالفضل رشیدالدّبن میبدی، کشفالاسرار و عَدْقَالابوار، اجلد اوّل، بهکوشش علی اصغر احکمت (نیهران: این سبتا، ۲۵۳۷).

۲ بو اسحاق ا براهیم بن محمد اسفرا شی، النّبصیر افی الدّین، به کوشش کمال خوت ( بیروت ، لینان: ۱۹۰۳ ) ۱۹۸۳ ) . ناسخ و منسوخ: اشتیاهات الَّله کامل و بدون عیب و نقص 🛛 🗛 🗛

مفهوم آن قسمت از نوشته های این دو دانشمند فقه اسلامی که می گویند: «آیه های قرآن را با سنت و حدیث می توان نسخ کرد،» آنست که وحی و الهام «الله» به پیامبر را که به اصطلاح اصل آن در آسمان وجود دارد و قطعه قطعه بوسیله جبرئیل به محمد وحی شده و باید ابدی و غیرقابل تغییر باشد، برپایه منفعت شخصی و یا پشت هم اندازیهای یک آخوند نادان و یا استناد به گفته و یا عمل پیامبر می توان نسخ کرد و آنرا از بین برد. بدیهی است که دکانداران دینی بغیر از گزینش این روش نابخردانه برای پنهان و یا محو نداشته اند.

واژه «ناسخ» بهمعنی «نسخ کننده» و واژه «منسوخ» بهمعنی «نسخ شده،» هر دو از واژه «نسخ» گرفته شدهاند. واژه «نسخ» دو معنی دارد: یکی رد كردن، زايل كردن و باطل كردن. مانند اينكه بگوييم، آفتاب سايه را از بين برد. و دیگری نقل و یا سرایت یک چیز به چیز دیگر، با باقی ماندن وجود اصلی آن. مانند اینکه بگوییم، نوشته کتابی نسخ و یا نقل شده، ولی اصل نوشته آن باقیمانده است. در اصطلاح فقه اسلامی، واژه «نسخ» مفهوم رفع و یا تبدیل حکم و ذستوری را به حکم و دستور دیگر میدهد. به گونهای که میدانیم، نسخ قانون یکی از مباحث عادی دانش حقوق است و در بحث حقوق می خوانیم، هر زمانی که قانونی به وجود می آید که با متن و مفهوم قانون پیشین مغايرت دارد، قانون جديد جانشين قانون پيشين مي شود. زيرا، به گفته فقها، وجود دو قانون ناهمگون، اجتماع ضدًين است و چون هيچگاه امکان ندارد که دو قانون ناهمگون در یک زمان اجرا شوند، بنابراین قانون جدید باید جای قانون پیشین را بگیرد. باید توجّه داشت که این بحث باید در حقوق و یا قوانین زمینی و بشرساخته وجود داشته باشد، نه در اصول و احکام مذهبی و آسمانی. زیرا، فرض اینست که «اللَّمِی» که بر تمام دانشها و آگاهیهای موجود در جهان آفرینش احاطه و بینش نامحدود دارد و به اصطلاح از آسمان برای بشر دستور صادر می کند، مرتکب اشتباهی نشود و فرامینی که برای

الك اكبر

افراد بشر صادر میکند، جنبهٔ آسمانی، ابدی و جاودانی داشته باشد، ولی محمد برپایهٔ دو آیهای که در قرآن آورده، احکام و فرامین «الله» را در راستای قوانین بشری و زمینی قرار داده و آشکارا دستورات و احکام «الله» را تابع تغییر و اصلاح و یا بهاصطلاح فقه اسلامی «ناسخ و منسوخ» قرار داده است. این دو آیه عبارتند از: آیه ۱۰۲ سوره بقره و آیه ۱۰۳ سوره نحل. آیه ۱۰۲ سوره بقره می گوید: مَانَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍمِنْهَآ أَوْمِشْلِهِمَآ أَلَهُ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلّ شيء قديرُ «ما آیه و یا امری را نسخ نمیکتیم و یا حکم آنرا متروک نمیسازیم، مگر اینکه بهتر از آن و یا مانند آنرا بیاوریم. آیا مردم نمیدانند که (الله) بر هر چیزی قادر است.» آیه ۱۰۳ سوره نحل می گوید: وَإِذَابَدَ لَنَاءَايَةً مَصَحَابَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعْلَمُهُ بِحَايَنَةٍ لَهُ «وَ ما هرگاه آیهای را از راه مصلحت نقص کنیم، به جای آن آیه دیگری مي آوريم و (الله) بهتر ميداند چه نازل کند...» فقهای اسلامی «نسخ» را بهسه گروه بخش کردهاند: ۱- متن آیه و حکم آن هر دو نسخ و متروک شود. برای مثال، زمانی محمد گفت، شب پیش سورهای میخواندم، چند آیه آنرا بر من فراموش کردند، از اینرو دانستم که آنرا از من برگوفتند. ۲- متن و حروف آیه منسوخ و متروک شود، ولی حکم آن باقی بماند. مانند عقیده به اینکه زمانی آیه ای وجود داشته که مجازات زانی و زانیه را سنگسار مقرّر داشته، ولی بعدها متن آیه از بین رفته، درحالیکه حکم آن باقی ماندہ است، ۳- متن آیه و حکم آن هر دو موجود باشند. بدین ترتیب که هم آیه متروک شده و هم آیه تازهای که آیه پیشین را منسوخ کرده، هر دو وجود داشته باشند. تمام آیههای نسخ شده، از این گونه هستند.

انغمبرالعز بزى.

ኘፕለ

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عيب و نقص ۲۲۹

علمای اسلام، اینهمه واژه بردازی و قاعده آفرینی کرده اند تا از اصول و موازین نابخردانه قرآن و تضادها و ناهمگونی های آیه های آن دفاع کنند، ولی هیچ خردی نمی تواند بپذیرد که «اللّهی» که برپایه مدلول آیه ۲۱ سوره کهف، دانا به تمام اسرار آسمانها و زمین و آگاه به عالم آشکار و نهان است، نادانانه حکمی صادر کند و سپس در صدد نسخ و یا تغییر آن برآید. همانگونه که روانشاد علی دشتی در کتاب بیستوسه سال<sup>۱</sup> گفته است، اگر «الله» واقعاً خداوند دانا و آگاه به همه امور آشکار و نهان است و چنانکه آیه ۵۰ سوره قمر گفته است، فرمان او درعالم یکی است و در سرعت چشم بهمزدن باید انجام پذیرد،<sup>ه</sup> چرا از ابتدا امر و حکم بهتر را صادر نمی کند تا بعداً مجبور به اصلاح و یا تغییر و نسخ آن نگردد.

فقهای اسلامی سوره های قر آن را از جهت «ناسخ و منسوخ» به سه گروه بخش بندی کرده اند؛ گروه اول، سوره ها یی که نه ناسخ دارند و نه متسوخ. گروه دوم، سوره ها یی که هم ناسخ دارند و هم منسوخ و گروه سوم، سوره ها یی که تنها منسوخ دارند؟ در گروه بندی و شماره آیه های منسوخ شده نیز بین علمای اسلام اختلاف وجود دارد. زرکشی نویسنده البر هان فی علوم القر آن، <sup>۱</sup> سوره ها یی را که دارای ناسخ و منسوخ نیستند، چهل و سه سوره ؛ سوره ها یی را که هم دارای ناسخ و هم منسوخ هستند، سی و یک و یا سی و دو سوره، سوره ها یی را که دارای ناسخ و هم مند، سی و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، سی و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، سی و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می و یک و یا سی و دو سوره، موره ها یی را که تنها دارای ناسخ همتند، می موره و سوره ها یی را موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می موره و سوره ها یی را که تنها موره ها یی را که تنها دارای ناسخ هستند، می موره و سوره ها یی را که تنها دارای منسوخ هستند، چهل سوره بر شمرده است. ولی، شیخ محمد بن حزم در کتاب الناسخ و المنسوخ، شماره سوره ها یی را که دارای ناسخ و منسوخ نیستند، چهل و سه سوره؟ سوره ها یی را که تنها دارای منسوخ هستند، چهل سوره و سوره هایی را که دارای هم ناسخ و هم منسوخ هستند، بنست و سه سوره و بر شمرده است.

اعلى دشتى، بيست و سه سال، صفحه ٢٥٤. فوَ ما أمرنا الأواحده كَلُمح بالبُصر. ازرکشی، اَلبرهانَ فَي علومَ الْقر آن، جزء دوم، صفحه های ۳۵–۲۷. \* همان کتاب، همان صفحه. اشيخ محمدبن خرم الناسخ والمنسوخ.

الله اكبر

هرگاه نوشته های این دو نویسنده را رویمم ریخته و از آنها مخرج مشترک بگیریم، به این نتیجه میرسیم که دو سوم متون و اصول و احکام قرآن دارای یا ناسخ و یا منسوخ و یا به عبارت دیگر تضاد می باشد. این تضادها بیشتر بین سورههای مکی (سورههانی که محمد در مدّت ده سال اقامت خود در مکّه آورده) و سورههای مدنی (سورههانی که محمد در مدَّت ۱۳ سال پیامبرشاهی خود در مدینه نوشته) می باشد. ا به گونهای که میدانیم، هشتادوهشت سورهای که محمد در هنگام اقامت خود در مکه آورده، دارای زیربنای خالص روحانی است و چون محمد در این مدّت هنوز به کرسی قدرت و فرمانروائی تکیه نزده و تازه برای افسون کردن مردم عربستان گام برداشته است، همه جا از ارشاد مودم و دعوت آنها بهنیکی و اجتناب از زشتیها و پلیدیها و محاسن ارزشهای اخلاقی سخن میگوید. ادر این آیهها، محمد شخص زاهد، وارسته، نکوکار و انساندوستی بهنظر میآید که مسیحوار با حس بشردوستی و نوعخواهی قابل ستایشی مردم را بهخداشناسی و پرهیزکاری میخواند؛ ستمگری و تجاوز به حقوق دیگران را نکوهش و حمایت از بینوایان را تشویق و موعظه می کند. ولی، در مدینه که محمد به کرسی پیامبرشاهی و فرمانروائی تکیه میزند، ییوسته از قول «الله» - از قتل و کشتار و نابودی مخالفان خود در پوشش واژهٔ «دین» دم میزند و بویژه تأکید میکند که مخالفان دین و «الله» و پیامبر که در واقع مخالفان قدرت شخصی خود او هستند، باید بهشدیدترین وضع ممکن نابود شوند .

بیشتر آیدهائی که در قرآن منسوخ شدهاند، آیدهائی هستند که محمد را به شکیبائی و مدارا با کافران تکلیف کرده و به او ابلاغ می کنند که رسالتش تنها ابلاغ پیامهای «الله» است و پس از انجام این کار باید مخالفان را به «الله» واگذار کرده و در نظر داشته باشد که او وکیل و نگهبان مردم نیست. و بهمان ترتیب بیشتر آیدهای ناسخ، آیدهائی هستند که محمد را به جنگ کردن با کفار و منافقان و کشتن و نابود کردن آنها به شدیدترین شکل ممکن توصیه و تشویق می کند. آیدهای گروه اول، همه آیدهای مدنی و آیدهای

گروه دوم، همه آیههای مکّی می باشند. برخی از علمای اسلام در کوشش بیهودهای که برای پدافند از تئوری

برعی از علمای السلام در توسس بینهوده ی ک برای پداشد از شوری «ناسخ و منسوخ» کرده، نوشته اند؛ نسخی که در قرآن ایجاد شده، مربوط به احکام قرآن است، نه اخبار آن. زیرا، نسخ اخبار دلیل بر اینست که منسوخ دروغ بوده و دروغ بستن به «الله» محال می باشد. ولی احکام را می توان نسخ کرد، زیرا وضع افراد مردم بر حسب زمان و مکان تغییر می یابد، از اینرو احکام الهی نیز برای مصلحت افراد مردم تبدیل می شود و این عمل از روی نادانی نیست. برای مثال، هنگامی که پزشکی به مناسبت تفاوت مزاج و یا شرایط گوناگون جسمی افراد مختلف، دستورهای درمانی متفاوت برای یک بیماری واحد می دهد، به سبب مصلحت بیمار و صلاح حال اوست و دلیل بر نادانی او نیست.

بدیمی است، به این افرادی که برای گرم نگهداشتن تنور دکان دینداری خود این یاوه ها را دلیل می آورند، باید گفت، آیا مگر نه اینست که مهمترین بخش قرآن، احکام آنست نه اخبار آن. اخبار و یا قصّه های کتاب قرآن را در هر کتاب افسانه ای می توان یافت، تمام کتابه ای دینی برای سرگرم کردن مردم به شرح افسانه های یادشده پرداخته اند. حتّی به گفته «ویل دورانت» مدت ۳۰۰۰ سال پیش از میلاد مسیح، افسانه کشتی نوح و طوفان آن بین مردم بین النّهرین مشهور بوده است. همچنین افسانه بچگانه یوسف و زئیخا را همه جا می توان خواند، بلکه آنچه مهم است احکام قرآن می باشد که هفت در صد آیات قرآن را تشکیل داده است و گرنه افسانه های نابخردانه ای مانند آنچه که قضائی محمد به آسمان که برای افراد مردم حکم و تکلیفی ایجاد نمی کند. گذشته از همه این فرنودها، قرآن در آیه سوّم سوره زخرف می گوید، متن اصلی قرآن در آسمان وجود دارد و جبرئیل آنرا قطعه قطعه به محمد رسانیده

<sup>\*</sup> Will Durant, The Story of Civilization, 3 vols. (New York: Simon and Schuster, 1935).

اللبه اكبر

است. آیههای ۲۱ و ۲۲ سوره بروج نیز می گویند، این قرآنی است که در لوح محفوظ وجود دارد. برپایه این آیهها مسلمانان باور دارند که کتاب قرآن «قدیم» است، نه «جدید» (حادث) ۲۰ بهعبارت دیگر، قرآن از ازل وجود داشته و پس از رسالت محمد به پیامبری، متون و آیههای آن بتدریج بوسیله جبرئیل بر محمد نازل شده است.

اگر بهراستی متن قرآن «قدیم» باشد، نه «جدید» (حادث)؛ فرص هر نوع تغییر و اصلاحی در متن «قدیم» که از ذات «الله» جدا نیست، سبب خدشه دار شدن وجود «الله» شده و «الله» را همان بت چوبی خانه کعبه نشان میدهد که نسبت بهسایر بتها «اکبر» و یا «بزرگتر» بوده است.

تئوری «ناسخ و منسوخ» را بهراستی میتوان شاهکار فقهی و یا پشتهماندازیهای شرعی فقها و علمای اسلامی برای سرپوش گذاشتن روی تضادها و ناهمگونیهای آیههای گوناگون کتاب قرآن با یکدیگر دانست. ولی با این وجود، در بحث «ناسخ و منسوخ،» هیچ دلیلی برای برتری حکم یک آیه بر آیه دیگر داده نمیشود و این اشکال بهتوان خود در سراسر قرآن باقی میمانند. برای مثال در باره رابطه اسلام با سایر ادیان، آیه ۲۵۷ سوره بقره میگوید، در پذیرش دین اجباری وجود ندارد، ولی آیه ۸۵ سوره آلعمران میگوید، هر کسی بغیر از اسلام دینی قبول کند، از او پذیرفته نخواهد شد. همچنین آیه ۱۳۵ سوره حجرات میگوید، ما شما را بهشعبهها و

ادر دوره خلافت پانصدساله خلفای عاسی، آنچه که در جرگههای خلفای اسلامی نبشتر ازنبابر مساقل مذهبی مورد بحث قرار داشت، این موضوع نود که آبا قرآن ااقدم» نعبی «قدیم» است با «جدند،» «حدوث» یعنی «حادث،» تئوری «قدیم» بودن فرآن حاکی است که قرآن با ذات «الله» بهوجود آمده و از فرناش «الله» جدا نیست. نئوری «قدیم» بودن فرآن حاکی است که قرآن با ذات «الله» بهوجود آمده و و «الله» آنرا آفریده است. در نمام دوره پانصد ساله حلافت عباسان، آدمکشی و حوبر نزی برسر این عقیده جروان داشت و هر زمانی که هر یک از ناورداران یکی از این دو عقیده بر دیگری قدرت می یافتند، خون و بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروان عقیده محالف را بهزمین می ریخهد، اگرچه این اختلاف عقیده هوز باقی است، ولی گونا در حال بروس وقیای اسلامی تئوری «جدید» و با «حادث» بودن آمر آن را پذیرفیه و باور دارند که متون قرآن بوسیله حرزیل فرشنه به محمد رسده است. نامخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عیب و نقص ۲۳۳

قبیلهها تقسیم کردیم تا یکدیگر را بشناسید و از دگرسو، آیه ۵۲ سوره مایده، آیههای ۲۷ و ۱۱٤ سوره آل/عمران و آیه ۱۱۳ سوره نساء می گویند، مسلمانان نباید با یهودیها، عیسویها و بطور کلی افراد غیر مسلمان آمیزش پیدا کنند.

درحالیکه دو سوّم سورههای قرآن دارای تضادّهانی بهشرح بالا هستند. ولی هیچیک از این آیهها، برای برتری متن یکی بر دیگری دلیلی نمیآورند. یکی از نمادهای بارز و شرمآور قرآن انسخ آیههای ۱۹ و ۲۰ سوره نجم

به آیدهای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ همان سوره می باشد. به گونه ای که در فصل بعد (دوازدهم) زیر فرتام «داستان غرانیق و یا آیدهای شیطانی» خواهیم گفت، محمد برای جلب توجّه مردم قریش و انصراف آنها از آزار و اذیّت پیروانش نخست با خواندن متن آیدهای ۱۹ و ۲۰ در برابر بتهای لات، منات و عُزّی به سجده افتاد و سپس در برابر سرزنش نزدیکانش از انجام این رفتار نابخردانه، اظهار داشت که آن آیدها از سوی شیطان بهوی وحی شده و آیدهای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ سوره نجم را جانشین دو آیه ۱۹ و ۲۰ همان سوره نمود.

جون نویسنده این کتاب بر آنست که تمام زوایای گفتار مورد بحث را از هر جهت روشن کند، لازم است به این نکته نیز اشاره نماید که علما و فقهای اسلامی که برای روپوش گذاشتن روی تضادها و ناهمگونیهای نابخردانه قر آن به آفریدن انواع و اقسام تئوریها و مباحث گوناگون دست زدهاند، آیات و احکام قر آن را بهدو گروه «محکمات» و «متشابهات» تقسیم کردهاند. به گفته این افراد «محکم» معنی «استواربودن» و «متشابها» معنی «همرنگی» می دهد. علما و فقهای اسلامی می گویند، در اصطلاح فقهی «محکم» عبارت از آیات و احادیثی است که دارای مفهوم واضح و روشن و ظاهر بوده و «متشابه» آیات و احادیثی هستند که مفهوم واضح و روشن و ظاهر نوده و پنهان و پوشیده می باشد. «مولانا شبیر احمد» در کتاب تفسیر کابل مینویسد، در قرآن و کلیه کتب الهی دو نوع آیه وجود دارد. اوّل، «محکمات» یعنی آیاتی که هدف آنها بر حسب لغت و ترکیب الفاظ و غیره معیّن و غیر مبهم است و در عبارت آنها معانی متعدّد وجود ندارد. دوّم اللبه اكبر

«متشابهات» یعنی آیاتی که در دانستن مفهوم آنها اشتباه واقع میشود." «نعمت الله شهرانی» نیز در کتاب قرآن شناسی، مینویسد، حکمت ورود «متشابه» در قرآن نباید سبب شگفتی شود، زیرا «الله» در قرآن کلمات وجمله هائی را تذکّر میدهد که معانی و مفاهیم آنها را تنها خود او میداند و برای دیگران فهمیده نمی شود و سبب این کار آنست که «الله» بندگان خود را آزمایش کند آزیرا، آنهائی که دارای ایمان حقیقی و کامل هستند به وجود «متشابهات» اعتراض و خورده گیری نمی کنند و با وجود اینکه عقل آنها از فهم و درک آن موارد ناتوان است، باز هم با ایمان آنها را پذیرش می کنند، ولی کسانی که ایمانشان ضعیف بوده و یا ایمان حقیقی ندارند، به «متشابهات» خورده گیری می کنند و از پذیرش آنها سرباز میزند."

در برا بر دانش پراکنی فقهی این افراد، ذکر دو نکته بی مناسبت بهنظر نمی رسد. اول اینکه، آن اللّهی که احکام و دستوراتش را قنها خودش می فهمد و بندگان او توان درک احکام و فرامینش را ندارند و وی برای آزمایش بندگانش احکامی صادر می کند که آنها توان درک آنرا نداشته باشند، درست مانند قاضی فاسد و یا روان پریشی است که واژهها و جملههای پیچیده و نامغهومی برای پرسش از متّهم خود به کار می برد که او نتواند آنها را درک کند تا قاضی بتواند یا متّهم را به زندان بیندازد و یا او را به بالای چوبه دار بفرستد. آیا هیچ انسان خردور و منطق دانی می تواند پندار کند که خدای عادل و بنده دوستی آنچنان برای آفریده هایش حکم و دستور صادر کند که آنها توان فهم و درک آنرا نداشته باشند و سپس به ناسبت نافرمانی بنده هایش از دستورات و احکام خود، آنها را به آتش دوزخ بسوزاند ؟ نکته دوم آنست که تا زمانی که سوداگران مذهبی، پیروانی نداشته باشند تا چشمان خردشان را بسته و کورکورانه به خرافات جزمی مذهبی آنها عمل کنند، دکان فریبگری آنها

> "مولاما شبیر احمد، تغسیر کابل، حلد اول، صفحه ۲۷۹. "نعمتالله شهرانی، فر آن شناسی. صفحهای ۲۲ و ۳۷.

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عیب و نقص ۲۳۵

رونقی نخواهد داشت. از اینروست که همیشه توصبه می کنند که افراد مردم باید خرافات جزمی مذهبی را بدون چون و چرا و کاربرد عقل و درایت به مورد پذیرش و اجرا بگذارند تا مؤمنان دینی خوبی به شمار رفته و اعمال و رفتارشان بوسیله «الله» پذیرفته شود.

برخی از علما و فقهای اسلامی، شماره آیههای منسوخ را تا ۲۲۵ آیه رسانیدهاند. «جلال الدین سیوطی» در کتاب اتقان، <sup>۱۰</sup> شمار بیست آیه از آیههای منسوخ شده و ناسخ خورده قرآن را ذکر کرده است که برای جلوگیری از درازای کلام از شرح آنها در این جُستار خودداری و تنها بهدو مورد آنها اشاره می شود. این دو مورد یکی حکم آیه ۵۲ سوره احزاب در باره زنان محمد است که حکم آیه ۵۰ همان سوره آنرا نسخ کرده و دیگری حکم آیه ۱۳ سوره مجادله در باره صدقه دادن به محمد است که حکم آیه ۱۲ همان سوره آنرا نسخ کرده است. مدلول این آیات به شرح زیر است.

مدلول آیه ۵۰ سوره احزاب می گوید، محمد در گزینش هر یک از زنان جهان که اراده کند آزادی کامل خواهد داشت. ولی، هنگامی که شرم مدلول آیه یادشده رو میافتد و محمد مورد سرزنش نزدیکانش قرار می گیرد، آیه ۵۲ سوره احزاب، حکم آیه ۵۰ همان سوره را لغو و دستور می دهد که دیگر محمد نه حقّ افزودن بهزنان حرمسرایش را دارد و نه تبدیل کردن آنهارا.

مورد دوم، حکم آیه ۱۲ سوره مجادله است که «الله» بهمسلمانان دستور میدهد، هنگام سخن گفتن با پیامبر بهاو صدقه بدهند، ولی پس از آن حکم آیه ۱۳ سوره مجادله دستور آیه ۱۲ همان سوره را لغو کرده و میگوید، اگر مردم از اینکه برای سخن گفتن با محمد از پیش بهاو صدقه بدهند، ترسیدهاند، پس «آلله» آنبها را می بخشد.

حال بهقول عایشه سوگلی حرم محمد، این چه «الله» بدخیم و فرونهادی است که همه کائنات و جهان هستی را بهباد فراموشی سپرده و در صحرای

"جلال الدّين سبوطي، انقان.

اللماكبر

خشک و سوزان عربستان جاخوش کرده و اینچنین تمام قدرت و جبروت لایتناهی خود را در راه راضی کردن تمایلات نفسانی وخشنود کردن حسّ جاهطلبی و قدرتخواهی محمد، پیامبر عزیزگونهاش به کار میبرد، اورا به آسمانها دعوت کرده و در آسمان هفتم با او شیربرنج می خورد ؟ پرسشی است که پاسخش را باید در خرد پویای پیروان دین آسمند اسلام جستجو کرد!

صدا و بازتاب این خرد بوبا و بیطرفی که از هر گونه حُب و بغضی خالی و عاری باشد، آنست که محمد این آیه ها و سایر احکام قرآن را برپایه آگاهی ها، تجربیات و داوریهای بی هایه و برای تأمین نیازهای روز خود به وجود آورده و تنها ناظر به موارد ویژه بوده است. بعدها که محمد به اشتباهات خود در صدور احکام و دستورات نابخردانه کتاب قرآن پی برده، آیه ها و دستورات پیشین خود را لغو و یا به اصطلاح فقهی نسخ کرده و آیه ها و احکام جدیدی را که باسخگوی مشکلات جامعه نوبای اسلامی بوده و با پیشبرد و تحقق هدفهای جاه طلبانه اش در کسب قدرت همگاهی بیشتری داشته اند، جانشین آیه های پیشین کرده است و بدنامی نادانی ها و کم تجریگی های خود را بر گردن «الله» بیچاره و بی زبان هموار نموده است.

. آنچه که علما و فقهای اسلامی در باره دفاع از تئوری «ناسخ و منسوخ» گفتهاند، نیاز بهچند بازنمود دارد:

 ۱- در جُستار بالا گفتیم که علمای اسلامی در دفاع از تئوری «ناسخ و منسوخ» می گویند، تغییرات و فراگشت.های زمان و مکان و نیز مصلحت افراد مردم، لزوم «ناسخ و منسوخ» و تغییر و اصلاح برخی اصول و احکام پیشین را به اصول و موازین جدیدتر ایجاب می کند.

به این افراد باید گفت، اگر حرف و دلیل شما درست است و در حدود مدّت بیست سال، تقریباً دو سوّم احکام و فرامین السی نیاز بهتغییر و اصلاح داشته، پس چگونه است که شما میگوئید، احکام قرآن و اسلام تا ابد ثابت

بازنمود نويسنده

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عيب و نقص ۲۳۷

و جاودانی بوده و تمام افراد بشر و همه نژادها و حَتی جنّها و روحها، در هر نقطه از جهان که بسر ببرند باید آنها را پیروی کنند ؟ از دگر سو، اگرقر آن کلام «اللّهی» است که از ازل وجود داشته، مگر «الله» در درازای بیلیونها سال بیکاری فرصت تجدید نظر و اصلاح آیات قرآنی را نداشته است که در درازای مدّت ۳۲ سال نبوّت محمد به کرآت مجبور به نسخ و اصلاح دستورات خود شده است. وانگهی، آیا درست است که در حدود مدّت بیست سال، تقریباً دو سوّم قرآن برای یک جامعه محدود و کوچک عرب، نیاز به آنهمه انسخ، تبدیل، تغییر و اصلاح داشته، ولی در حدود یکهزارو چهارصد سال، پس از مرگ محمد، با اینهمه تحولات و تغییرات گوناگون، سریع و شگرفی که در جهان به وجود آمده، نیاز به تغییر و تبدیل از بین رفته باشد، اگر تغییر زمان و داشته، آیا در یکهزارو چهار صد سالی که از زمان مرگ محمد می گذرد، در مکان و مصلحت افراد در مدّت بیست و سه سال زندگی پیامبری محمد لزوم داشته، آیا در یکهزارو چهار صد سالی که از زمان مرگ محمد می گذرد، در مکان و مصلحت افراد در مدّت بیست و سه سال زندگی پیامبری محمد لزوم داشته، آیا در یکهزارو چهار صد سالی که از زمان مرگ محمد می گذرد، در گوناگون می باشند، یکسان و ثابت مانده و هیچ نیازی به تغییر و اصلاح به وجود نیامه است؟

اگر نسخ دو سوم سوره های قرآن و تبدیل آنها به آیه های جدید ناشی از خواست و اراده «الله،» تغییرات زمان ومکان و مصلحت افراد مردم بوده، چه را بطه ای بین ارادهٔ «الله» و مرگ محمد وجود داشته که پس از درگذشت محمد، اراده «الله،» تغییرات زمان و مکان، مصلحت کاترلیونها افراد بشر که در دوره های مختلف می آیند و می روند و تئوری «ناسخ و منسوخ،» همه با یکدیگر با محمد به گور رفته اند ؟

۲- در بحث بالا توضیح دادیم که از سه نوع ناسخ و منسوخی که علمای اسلامی برای این تئوری قابل شدهاند، تمام آیههای نسخ شده از گونه ایجاد آیه جدید (ناسخ) و باقی ماندن آیه قدیم (منسوخ) می باشند. نکته یادشده، این بحث را بهوجود می آورد که بهفرض اینکه آیات قرآن کلام «الله» بوده و وی مصلحت دیده است، احکام و فرامین نابجای پیشین او حذف و اصول و اللـــه اكبر

دستورات تازمای جانشین فرامین پیشین او گردند، با این وجود آیا هیچ خرد و منطقی پذیرش میکند که آیه و یا حکمی ارزش خود را از دست بدهد و بوسیله آیه و یا حکم دیگری از بین برود، ولی مسلمانان هنوز با آداب و مراسم ویژه مذهبی بهفرانت آدمها پرداخته و وقت و عمر خود را در راه ذکر مهملاتی که حتی بوسیله خود سوداگران دینی مطرود شده بپردازند؟

هرگاه این پرسش و سایر پرسشهائی که به حکام پوچ و مسخره مذهبی مربوط میشود، و از پاسخهای منطقی تنهی هستند از علمای اسلامی، یعنی دکّانداران مذهبی مطرح شود؛ پاسخ خواهند داد، مسائل بسیاری وجود دارد که «الله» و پیامبر به انجام آنها دستور داده اند، ولی خرد ما مردم برای درک آنها ارسائی و رسیدگی کامل ندارد و ابدون ااینکه ما آنها را در برا بر آزمون خرد قرار دهیم، باید کورکورانه و بدون چون و چرا بهانجام آنها بپردازیم. در برابر ادْعاى ابن افراد بايد گفت، اولاً اگر شما گروه انگلى اجتماع يا در نهاد استعداد درک حقایق را ندارید و یا برای تأمین منافع فردی و اجتماعی خود، خرد و درایتتان را دربند کرده و برتری میدهید، به نادانی و لادگی خودنمائی کنید، دستکم افراد مردم را به حال خود واگذارید و موهبتهای خرد و درایت را از آنها سلب نکنید. ثانیاً اگر بهراستی به باورهای خود ایمان دارید و معتقدید از امور و مباحث مذہبی، جائی برای کاربرد خرد و درایت انسان وجود ندارد، پس آنجائی که اصول فقه را با «ادله اربعه»" و یا «دلائل چهارگانه» معرّفی کرده و عقل یا خرد را یکی از «دلائل چهارگانه» اصول فقه شناختگری میکنید، دستکم این عامل فریب و ریا را از فرهنگ عوامفريبيها يتان حذف نما ييد.

۳– در قر آن چهار آیه وجود دارد که موضوع «ناسخ و منسوخ» را بدون هیچ بحث و تردیدی بهنمریژنگ شرم و رسوائی سرنگون میکند. هرگاه، بهفرض محال پندار کنیم آنچه که تا کنون در بارهٔ پوچی و بی پایگی تئوری

۳«ارکان ادله اربعه» فقه شبعه گری از جهار عامل تشکیل شده است: عقل، قرآن، سنّت و اجماع.

ناسخ و منسوخ: اشتباهات الله کامل و بدون عیب و نقص ۲۳۹

«ناسخ و منسوخ» گفته ایم، فرنود راستین نداشته باشد، تنها وجود این چهار آیه در کتاب قرآن، کافی است که این تئوری را یکباره این در لجنزار ملامت و آزرم دفن کند، این چهار آیه عبارتند از: آیه ۲۷ سوره کهف، آیه ٦٤ سوره یونس و آیه های ۳۴ و ۱۱۵ سوره انعام، متن و قرجمه فارسی آیه های یادشده به شرح زیر می باشند.

آيه ٢٧ سوره كهف: وَٱتْلُمَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَامُبَدِلَ لِكَلِمَنْتِهِ وَلَن تَجِدَمِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا

«و آنچه از کتاب (الله) بر تو وحی شد (بر خلق) بخوان که هیچکس سخنان (الله) را نمیتواند تغییر دهد و هرگز جز درگاه او پناهی نخواهی یافت.»

آيە ٦٤ سورە يونس: لَـهُمُوَٱلْبَشَرَىٰ فِىٱلْحَيَوْةِٱلدُّنِيَاوَفِ\_ٱلأَخِرَةِ لَانَبَدِيلَ لِڪَلِمَتِٱللَّهُ ذَلِكَ هُوَٱلْفَوْزُٱلْعَظِيـمُ

«آنها را پیوسته از (الله) هم در دنیا و هم در آخرت بشارت است. سخنان (الله) را هیچکس نمیتواند تغییر دهدکه این پیروزی بزرگی است.»

آيه ٣٤ سوره انعام: وَلَقَدْكُذِ بَتْ رُسُلُمِّن قَبْاكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَاكُذِ بُوَاْوَ أُوذُواْ حَتَّى أَنْبُهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِلَ لِكَلِمَاتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْجَاءَكَ مِن نَّبَاى ٱلْمُرْسَلِعِ «و بيامبران بيش از نرا هم نكذيب كردند كه آنها با همه اذيتهاى

منکران صبر و تحمّل کردند تا آنگاه که یاری ما شامل حال آنها شد هیچکس کلمات (الله) را نمی تواند تغییر دهدو اخبار پیامبران پیش به تو رسید.»

آيه ١١٥ سوره انعام: وَتَمَتَّكَلِمَتُرَبِّكَ صِدْقَاوَعَدْلَاً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنَتِهِ وَهُوَالسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ

«کلام (الله) تو از روی راستی و عدالت به حدّ کمال رسید و هیچکس . نمی تواند آنها (کلام [الله]) را تغییر دهد و او شنوا و بیناست.»

آیا مفاهیم چهارگانه بالا آشکارا نمیگویند که «کلمات (الله) هیچگاه قابل تغییر نخواهند بود؟» اگر چها آیهٔ یادشده بالا سخنان «الله» بوده و واقعیّت داشته باشند، پس بحث «ناسخ و منسوخ» چه صیغهای است؟ آیا این الله اكبر

«الله» است که خود در نهاد دروغگو، مکّار (همانگونه که محمد به کرّات در آیههای گوناگون قرآن گفته)، و هزار چهره است و یا این فروزههای ذاتی خود شما، سوداگران دینی است که به«الله» آفریده شده بوسیله خودتان، نسبت میدهید.

هنگامی که افراد مردم برای تماشای نمایشنامهای به تماشاخانه می روند، اگر بازیگر نمایشنامه سخنی ادا کند که با سخنان پیشینش تضاد و ناهمگونی داشته باشند، یا تماشاگران به او می خندند و یا دیگر حاضر به گوش دادن به سخنانش نبوده و تماشاخانه را ترک می کنند، ولی مسلمانان دنیا برای همیشه محکوم به نفی خرد و درایت خود و پرستش مشتی اصول متضاد، بوج و بیموده هستند، زیرا سوداگران دینی معتقدند که عقل انسان یه واقعیّتهای مقدّس خرافی ازلی و ابدی آنها نمی رسد و از اینرو باید با خرد خفته و چشمان بسته به آنها عقیده داشت و اصول و احکام آنها را با ایمان جزمی انجام داد .

## فصل دوازدهم

## داستان غرانیق و یا آیه های شیطانی

مذهب نیز مانند شعر یک کوشش دسته جمعی برای نابود کردن راستی های آشکار است. Mencken

رویداد «غرانیق» که در واقع شرم پذیرش نا پذیری بر چهرهٔ محمد و «الله» او نشانده است، بر اثر یکی از نخستین درگیریهای محمد و افراد طایفه قریش به وجود آمد. بدین شرح که گروهی از افراد طایفهٔ قریش، مسلمانان را در درهٔ مکه پیروی کردند و در هنگامی که آنها مشغول برگزاری نماز بودند، بدانها حمله بردند. مسلمانان در برا بر حملهٔ آنها به دفاع پرداختند و در این گیرودار، «سعد بن آبو وقّاص» با استخوان آرواره شتر، یکی از مهاجمان را زخمی کرد. این رویداد نشان داد که مسلمانان از آن پس نمی توانستند از ایمنی جانی برخوردار باشند. از اینرو، محمد تصمیم گرفت پیروانش را به حبشه بفرستد تا بر زار طایفهٔ قریش در امان باشند. در جهت اجرای این تصمیم، محمد به «نجاشی» پادشاه حبشه نامه ای نوشت و از او درخواست کرد به مسلمانان در سرزمین خود پناه دهد و نامه را بوسیله «جعفر بن ا بیطالب» برای او ارسال

221

اللسداكير

داشت و مسلمانان را روانهٔ حبشه کرد تا در آنجا بهاجرای آئین دین تازهٔ خود بپردازند. با این وجود، افراد طایفه قریش از آزار دادن باقیمانده پیروان محمد دست بردار نبودند.

افراد طایفه قریش در ذات مردمی آرام و مسالمتجو بودند، ولی هنگامی که محمد آنها را از پرستش خدایانشان منع کرد، نفرت شدیدی نسبت به او در آنها به وجود آمد. «این اسحاق» در این باره می نویسد: «تا آنجا که من آگاهی دارم، هنگامی که محمد خود را رسول و پیامبر «الله» نامید، مردم قریش از او رنجشی حاصل نکردند، ولی زمانی که خدایان آنها را مورد اهانت فرار داد، مردم قریش به استثنای شمار ناچیزی که بعدین محمد بیوسته بودند، به اتّفاق آراء برای شورش بر ضد او آماده شدند.»

دلیل اینکه مردم قریش تا این اندازه با آموزشهای محمد در باره خودداری از پرستش بت هایشان مخالف بودند، آن بود که پرستش «بنات الله» و یا «دختران الله» که به سه بت مقدّس «لات،» «منات» و «عُزّی» اطلاق می شد، زیربنای زندگی فردی و اجتماعی مردم عربستان را تشکیل می داد و سبب همبستگی و یگانگی آنها بود. مردم عربستان تا زمان ظهور محمد فکر می کردند که خدایانشان نگهبان و پاسدار زندگی و دارانیهای مادی و معنوی آنها بودند، ولی اکنون، یکی از تازیهای عربستان به نام «محمد،» از کرانه های بینامی و تاریکی سر به در آورده و مقد*س ترین سرما*یه های معنوی آنها را مورد اهانت و تازش قرار داده بود و این عمل بهیچوجه برای تازیهای عربستان نمی توانست قابل درک و پذیرش باشد. محمد خود به خوبی به این واقعیّت آگاه بود و می دانست که تغییر دادن معتقدات مردم یکشبه کار آسانی نیست. هنگامی که محمد به مردم مکّه آموزش داد که از پرستش بت های خود دست برداشته و تنها «الله» را مورد پرستش قرار دهند، در وافع به همه مردم ساکن آن منطقه آگهی نبرد داده بود.

آبهصفحههای ۲۰۹ تا ۲۱٤ همین کناب نگاه فرمایبد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammed ibn Ishaq, Sirat Rasahallah, 166-167, in A. Guillaume, tran. and ed., The Life of Mahammed (London: 1955), p. 118.

داستان غرانیق و یا آیدهای شیطانی ۲۲۳

باید در نظر داشت که تا زمانی که کسی با معتقدات سنّتی مردم عامی کاری نداشته باشد و تنها بخواهد خدائی بهخدایان آنها بیفزاید، مردم در برابر بذیرش یک بت و یا یک خدای اضافی بازتاب شدیدی نشان نخواهند داد، ولی زمانی که کسی بخواهد عامل جدیدی را جانشین مقدّسات سنّتی آنها بکند، چنین عملی به آسانی برای مردم قابل پذیرش و تحمّل نخواهد بود. محمد، تازی گمنام، ولی با هوش و درایتی که با دست آویز دین تازهاش، خیال پیامبرشاهی در سر می پرورانید، این واقعیّت را به خوبی درک کرد و تصمیم گرفت برای جلب توجه مردم قریش و انصراف آنها از آزار و اذیّت کردن پیروانش، به«بناتالله» و یا بتهای سهگانه (لات، منات و عُزّی) کُرنش کند و حتّی شفاعت آنها را مورد پذیرش قرار دهد. و چون همیشه بهدنبال آنچه که در مغز محمد می گذشت، از طرف «الله» آیه ای بوسیله جبرئیل به او الهام و بهعنوان فرمان الهي از زبانش جاري مي شد، اين بار نيز به دنبال تصميم به تسلیم شدن به بت های سه گانه اعراب، محمد آیه های ۱۹ و ۲۰ سوره نجم را که وانمود می کرد، جبرئیل از سوی «الله» بهوی الهام کرده است، در جوار کعبه برای مردم خواند و سپس در برا بر بتهای سه گانه یادشده بهسجده افتاد و همه افراد حاضر نیز چه مسلمان و چه غیر مسلمان، همراه او به« بنات الله» سجده کردند. تنها دو نفر از افراد طایفه قریش بهسبب شدّت سالخوردگی نتوانستند مانند دیگران در برابر بتها بهسجده روند. این دو نفر یکی «ولیدبن مغیره» و دیگری «سعیدبن العاص» بودند که برای همگامی با دیگران تنها کمی از خاک زمین را برداشتند و به پیشانی خود مالیدند.

مردم قریش از این حرکت محمد و اینکه او بتهای سنّتی آنها را مورد ستایش قرار داده و به اصطلاح کتاب آسمانی قرآن، ابتهای آنها را در شمار «الله» برشمرده و وجود آنها را تأیید کرده بود، شاد و خشنود شدند و این خبر شگفتانگیز را با هیجان در تمام شهر پراکنده کردند." آیههای ۱۹ و ۲۰

. ۲۰ تاریخ طبری. جلد سوم، صفحههای ۸۸۱ تا ۸۸۲ تقسیر شریف لاهیجی، جلد سوم. صفحه ۲۰۱.

اللهاكبر

سوره نجم و ترجمه آنها بهزبان فارسی به شرح زیر است: آفَرَهَ يَتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ وَمَنَوْهَ ٱلْأَلِيَّةَ ٱلْأَخْرَىٰ . تلکَ الغَرانیقَ العُلی وَ اِن شَفَاعَتَهُنَ لَتَرجی.» «آیه بتهای لات و عُزّی و بت سؤمی دیگر، مات را دیدید؟ آن بتها (پرندهها) بزرگاند و همانا شفاعت آنها پذیرفته است.»

این عمل محمد، یعنی ستایش بتهای سهگانه سنّتی اعراب و پرستش شفاعت و میانجیگری آنها برای رستگاری مردم، افراد طایفه قریش را شاد کرد و بهمین سبب آنها از شکنجه و آزار مسلمانان دست برداشتند. مسلمانانی نیز که از ترس جانشان به حبشه رفته بودند، به مکّه بازگشتند.

پس از رویداد یادشده، گروهی از پیروان محمد او را مورد سرزنش قرار دادند و بهوی گفتید، در حالیکه او آئین تکخدا پرستی بوده و ستایش وجود یگانهٔ «الله» را هدف رسانت خود قرار داده، پس چگونه است که در برابر «بناتالله» و یا بتهای سهگانه اعراب بهسجده افتاده و شفاعت آنها را پذیرا شده است؟

کلیمیها و مسیحیها نیز محمد را به باد انتفاد گرفتند و گفتند سرانجام محمد به آئین اجدادی و قومیاش که بت پرستی بوده بازگشت کرده است. محمد نیز خود در این باره به اندیشه افتاد و بنابر روش معمولی که برای خود برگزیده بود، این بار هم اراده «الله» تخبلی و الهامات الهی او به زبان محمد جاری گشت و وی آیه های ۷۳ تا ۷۲ سورهٔ اسری را در ردّ آیه «غرانیق» به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: وَإِن كَادُوا لَمِفَتِنُونَكَ عَن ٱلَذِي آوَحَيَّنَآ إِلَيْكَ لِنَفْتَرَی عَلَيْتَنَاعَ بَرَهُ وَإِذَا به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: نُوَان كَادُوا لَمِفَتِنُونَكَ عَن ٱلَذِي آوَحَيَّنَآ إِلَيْكَ لِنَفْتَرَی عَلَيْتَنَاعَ بَرَهُ وَ اِذَا به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: نُوَان كَادُوا لَمُفَتِنُونَكَ عَن ٱلَذِي آوَحَيَّنَآ إِلَيْكَ لِنَفْتَرَی عَلَيْتَنَاعَ بَرَهُ به شرح زبر از سوی «الله» نازل نمود: پر گذفتناک ضِعْفَ ٱلْحَيْوة وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمُ لَایَقِ بُولیه مَ شَیْتَاقَلْیِ لَا اِذَا نُوا هذا این بود که ترا از آنچه ما وحی کردیم به تردید و وسوسه بیندازند تا تو بر ما افترا ببندی و ترا به دوستی بگیرند. و اگر ما ترا یاری نُوا دو آنها این نید نزدیک بود تو کمی به آنها مایل شوی. در اینصورت ما

داستان غرافیق و یا آیههای شیطانی 110 عذاب زندگی و مرگ را دو چندان بهتو میچشاندیم و بعلاوه تو در برابر ما نمى توانستى بەخود كمكى بكنى.» یس از اینکه محمد بهاشتباه بزرگ و تاریخی خود در باره نزول آیه « تلک غُرانیق العُلی وَ ان شَفاعَتَهُنَ لتَرجى » پى برد و بەشدَت از كرده ناشا بست و کُمبلانه خود پشیمان شد، آیهٔ «غرانیق» را به بهانه اینکه از سوی شیطان بهاو انهام و بر زبانش جاری شده است، از قر آن حذف و تلاوت آنرا ممنوع کرد. یس از حذف آیهٔ «غرانیق» از کتاب قر آن، آیههای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ سورهٔ نجم جانشین آیهٔ یادشده گردید. آیههای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ سوره نجم و ترجمه فارسی آنها بهشرح زیر است: ٱلكُمُ ٱلذَّكَرُ وَلَهُ ٱلْأُنَتَى تِلْكَ إِذَا فِسْمَةٌ ضِيرَكَ إِنْ هِي إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَسَمُ وَءَابَاً وَكُمُ مَّآأَنزَلَ آللَّهُ بِهَامِن سُلْطَنَ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَا ٱلظَّنَّ وَمَاتَهُوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآً مُم مِّن زَبَهِمُ أَلْهُدُيَ «آیا شما را فرزند پسر و (الله) را دختر است؟ اگر تقسیم بندی چنین باشد، غیر عادلانه است. این بتها جز نامهائی که شما و پدرانتان برآنها نهادهاید. چیز دیگری نیستند و (الله) هیچ دلیلی برای پرستش آنبها نفرستاده است و مشرکین در بت پرستی گمان باطل و هوای نفس خود را اپیروی میکنند و از جانب خدایشان بر آنها هدایت آمد و آنها دانسته گمراهی و شرک را برگزیدند.»

در رویدادهای زندگی محمد و تاریخ اسلام، دلایل بیشماری وجود دارد که محمد را یک فرد قدرت طلب نشان می دهد و ثابت می کند که ادعای پیامبری او بهانه ای برای بدست آوردن قدرت و فرمانروانی در پوشش یک پیامبر شاه مذهبی بوده و هرگونه پنداری را در باره رسالت محمد از ریشه نابود می سازد، ولی هرگاه تمام فرنودهای یاد شده نادیده گرفته شوند، رویداد آیهٔ «غرانیق» به تنهائی کافی است، ثابت کند که پندار پیامبری محمد یک شوخی تاریخی بیهوده ای بیش نیست. الليه اكبر

بدیمی است که برخی از مفسّران و تاریخویسان، رویداد «غرانیق» و وجود آیه مربوط به آنرا دلیل بر ناهم آهنگی بعضی از آیههای قر آن میدانند. ولی گروه دیگری از کارشناسان المیّات متن آیه «تلک غُرانیقالعُلی وَ ان شَفاعَتَهُنَ لِتَرجی» را فرنود نیرنگ بازیهای محمد بن عبدالله و بهره برداری او از هر فرصت مناسبی برای استوار کردن قدرت پیامبرشاهی اش میدانند.

پس از اینکه محمد بر اثر نزول آیهٔ «غرانیق» مورد سرزنش و نکوهش قرار گرفت و از کردماش پشیمان شد، برای اصلاح اشتباه بزرگش، به آوردن آیههای ۵۲ و ۵۳ سورهٔ حجّ پرداخت. طبری می نویسد، پس از اینکه محمد بهقرانت آیه «غرانیق» برداخت، شبی جبرئیل بر او نازل شد و بهوی اظهار داشت: «محمد، آیا میدانی چه کردمای؟ تو برای افراد طایفه قربش آیههائی را خواندی که من هیچگاه آنها را از سوی (الله) برای تو نیاوردمام و تو مطالبی را به افراد قربش گفتی که آنها الهامات (الله) نبودماند،» محمد از اشتباه ملامت باری که در آوردن آیهٔ (غرانیق) مرتکب شده بود، سخت دلننگ گردید، ولی، جبرئیل دوباره بر او ظاهر شد و برای تسکین محمد به او مژده داد که « (الله) القاء شیطان را به او نسخ خواهد کرد.»

آیدهای ۵۲ و ۵۳ سوره حج و معنی آنیها بهزبان فارسی به شرع زیر است: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَانَبِي إِلَّا إِذَاتَهُمَى ٱلْقَي ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَبَتِهِ فَيَنَسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَنُ شَقُولُ وَلَانَبِي إِلَّا إِذَاتَهُمَى ٱلْقُ اللَّهُ عَالِمَةً مَ لَلَهُ لِيَجْعَلُ مَا يُلْقِي ٱلشَيْطَنُ فَتْسَنَهُ لِلَذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِن الطَّلِيمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِسِيهِ «و مَا بَيشَ أَز تُو رَسُول و يَا يَبِامبري رَا نفرستاديم مَرَضُ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِن به گفتار وحی ما می پرداخت، شیطان مطالبی در میان آنها وارد می کرد و (الله) آنها را نسخ و فرمان خود را استوار می نمود و (الله) دانا و حکیم است. و

<sup>1</sup> تاریخ طبری، جند سوم، صفحه ۱۱۱۲ ، تصحیح دخویه والطبقات الکبری، اجد اول، صفحههای ۱۳۹-۱۳۹. Yty

داستان غرانیق و یا آیههای شیطانی

ا ینکه (الله) فتنه شیطان را در وارد کردن سخنانی در قرآن برای اشخاصی که در قلب خود مرض شک و نفاق دارند وسیله آزمایش قرار میدهد. آیا به شک و نفاق آنها افزوده می شود و یا اینکه قبول ایمان می کنند. همانا مشرکین سخت در شقاوت و دور از نجات می باشند و قبول ایمان نمی کنند.»

«طبری» در باره آیه «غرانیق» از قول «ابوالعلیّه» نیز حدیثی نقل می کند، مبنی بر اینکه طایفه قریش از توانمند شدن روزافزون محمد به وحشت افتاده و سخت کوشش می کردند به محمد بقبولانند که اگر او موافقت کند، با دادی سخنان شایسته ای، بت هایشان را مورد پرستش قرار دهد، آنها نیز به حاکمیّت نسبی او در محافل درونی شهر مکّه گردن خواهند نهاد. محمد پیشنهاد اهالی قریش را با آغوش باز پذیرا شد و در این جهت، به آوردن و خواندن آیه «غرانیق» دست زد و ضمن ستایش از بت های سه گانه لات، منات و عُزّی، به آنها سجده کرد و شفاعت آنها را مورد تأیید قرار داد. ولی، پس از عمل یادشده، متوجّه شد که آیه های «غرانیق» بوسیله شیطان به او الهام شده بوده است.<sup>ه</sup>

مولوی نیز در باره رویداد «غرانیق» می گوید:

بت ستودن بهر دام عامه را 👘 همچنان دان کالغرانیق العلی

نکتهٔ جالبی که در این جُستار باید مورد توجّه قرار بگیرد، مفهوم واژه «غرانیق» است. «غرانیق» در زبان عربی جمع واژهٔ «غرنیق» و «غرنوق» بهمعنی «پرندهای ویژه» می باشد. بدین ترتیب «غرانیق» در زبان تازی، معنی «پرندهها» می دهد، تاریخنویسان اسلامی نوشته اند، «غرانیق» پرندههائی بودهاند که در زمانهای پیشین در شهری به نام «نومی دیا» که در حدود کشور

<sup>\*</sup> Tafsir, xvii, pp. 119-121, quoted in Montgomery Watt, Muhammed at Mecca (Oxford; 1953), p. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Karen Armstrong, Muhammad, A Biography of the Prophet (San Francisco: Harper, 1992), p. 114.

الليه أكبر

فعلی الجزایر واقع بوده، زندگی می کرده و از همهٔ حیوانات بلند پروازتر بودهاند. بنابراین، هنگامی که محمد «غرانیق» رادر ردیف «بنات الله» و یا بتهای سه گانه (لات، منات و عُزّی) قرار داده، در واقع خواسته است تا اندازهٔ ممکن درجهٔ احترام و ستایش خود را نسبت به بتهای یادشده نشان دهد و تا آنجا که ممکن است، رضایت و پشتیبانی افراد طایفه قریش را به خود و موضوع نبوتش جلب سازد. اگرچه محمد، این کار را در چارچوب یک اقدام سیاسی برای جلب رضایت قریشیان انجام داده، ولی دست زدن او به این کار از معتقدات ذهنی اش نیز زیاد دور نبوده است. زیرا کسی که به موجودات غیر ستاسی «خری» را پرستش می کرده، به آسانی می توانسته است به وجود خدایانی بت «عُزَی» را پرستش می کرده، به آسانی می توانسته است به وجود خدایانی که دست کم دارای وجود فیزیکی و مادی هستند، نیز معتقد باشد.

, رویداد «غرانیق» در تاریخ اسلام و قرآن بهنام «آیههای شیطانی» خوانده شده و برپایهٔ نوشته «طبری»<sup>۸</sup> محمد پس از رد آیه «غرانیق» خود عنوان «آیههای شیطانی» را برای آیه «غرانیق» به کار برده است. بنابراین، احمد سلمان رشدی، نویسندهٔ کتاب جنجالی آیههای شیطانی، در سال ۱۹۸۸ که روحالله خمینی، بهمناسبت نگارش کتاب یادشده، فرمان قتل او را صادر نمود، عنوان کتابش را از ماجرای «غرانیق» اقتباس کرده و در گزینش این عنوان، ایتکاری به کار نبرده است.

بازنمود نویسنده در بارهٔ این رویداد آزرمگونه و فریبندهٔ تاریخ دین اسلام و ناتوانی «الله» و محمد در کنترل و ادارهٔ موجود فرومایه و راندهشدهای بهنام شیطان که قرآن با

" باربع طبري، جند سوم، صفحه ١١٩٢.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Patricia Monughan, *The Book of Goddess and Heroines* (New York: E. P. Dutton, 1981), p. 10-11.

داستان غرانیق و یا آیه های شیطانی ۲۲۹

ناهمگونی تماخرهزایی در آیه ۵۰ سوره کهف او را «جنّ» و در آیه ۳۴ سوره بقره، آیه ۱۱ سوره اعراف، آیه ۳۱ سوره حجر و آیه ۳۱ سوره بنیاسرائیل ویرا «فرشته» خوانده است، چند نکته را باید یادآور شد:

۱- بدون تردید میتوان گفت که هیچ دین و مذهب و مسلکی به اندازه آیین اسلام محمد، خدای خود را خوار و بیمقدار نکرده است. محمد، انسان قدرتخواه و فرصت طلبی که هر زمانی که نادانیهایش او را به اشتباه می انداخت، بیدرنگ گناه اندیشه های کاوک و منش های نابخردانه اش را به گردن «الله» خود آفریده اش می انداخت؛ در بارهٔ رویداد «غرانیق» نیز از همین روش بهره گرفت. بدین شرح که پس از آگاهی از نتایج کردار شفاعت آنها، برای اینکه حیثیت از دست رفته نزد پیروانش را دوباره سازی میشاعت آنها، برای اینکه حیثیت از دست رفته نزد پیروانش را دوباره سازی آماده به خدمت به تسکین و تسلی و اصلاح اشتباه نابخردانه آفرید گارش در آمد و با دیکنه آیه های ۲۵ و ۳۵ سورهٔ حج در گوشهای محمد اظهار داشت، ناراحت مباش، پیامبران پیش از تو نیز قربانی وسوسه های شیطان شده اند، ولی ما آن آیه ها را باطل کرده ایم.

و در اینجا باید گفت، آیا بهراستی «اللّهی» که محمد ادّعا کرده است، حتّی بر چگونگی اندیشه گری آفریده های خود نیز کنترل دارد و آیه ۳۰ سوره دهر کتاب قرآن می گوید: وَمَاتَشَاءَوْنَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ ٱللَّهُ يعنی «شما نمی خواهید چیزی جز آنچه که (الله) بخواهدً،» چرا «الله» باید شیطان را آزاد بگذارد تا پیامبری را که برای هدایت بشر برگزیده، اینچنان فریب بدهد ؟ راستی این چه «اللّهی» است که سکوت می کند تا شیطان پیامبرش را که باید برای افراد بشر پیامها و ره آوردهای نیکی و رستگاری به ارمغان آورد، فریب بدهد و پیامبر «الله» با پیامی که از یک فرشته و یا جنّ رانده شده به نام «شیطان» دریافت می کند، بندگان «الله» را گمراه سازد!

۲- شاید هم در ماجرای «غرانیق» مکانیسم آیه های ۳۹ و ۴۰ سوره حجر

الله اكبر

کاربرد داشته است. زیرا، مفهوم این دو آیه می گویند: قَالَ رَبِّعَاً أَغُوَیْنَیْ لَأَرْیَنَنَّ لَهُمْ فِی اَلْأَرْضِ وَلَأَغُویَنَهُمْ أَجْمَعِینَ اِلَّاعِبَ ادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِینَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِینَ «شیطان گفت، ای (الله) چنانکه مرا گمراه کردی، من نیز (اشتباه) را در نظر همه بندگانت در زمین خوب جلوه می دهم و همه آنها را گمراه می کنم. بغیر از بندگان صالح و پاک تو.»<sup>1</sup>

اگر مفهوم این آیه درست باشد، میتوان با یقین کامل باور داشت که محمد در شمار «بندگان صالح و پاک (الله)» نبوده است، زیرا اگر محمد از زمره «بندگان صالح و پاک (الله)» بهشمار میرفت، شیطان برپایه مدلول آیههای بالا، نه یاراثی و توان گمراه کردن او را در ذات دارا میبود و نه اینکه جرأت چنین عملی را در خود احساس مینمود . بنابر این، بدون تردید، محمد در شمار «بندگان صالح و پاک (الله)» نبوده که شیطان موفق به فریب او شده است.

۳– کردار شیطان در فریب دادن و گمراه کردن محمد و وادار کردن او بهقرائت آیه «غرانیق» انسان را به یاد داستان Frankenstein میاندازد. شرح موضوع بدینسان است که در سال ۱۸۱۸، یک نویسنده نامدار انگلیسی مشرح موضوع بدینسان است که در سال ۱۸۱۸، یک نویسنده نامدار انگلیسی بهنام Krankenstein داستانی نوشت زیر فرنام Frankenstein. قهرمان داستان، دانشمند جوانی است که راز زندگی را کشف کرده و تصمیم می گیرد، انسانی را بوسیله دانشهائی که آموخته است، بیافریند. ولی او در انجام این انسانی را بوسیله دانشهائی که آموخته است، بیافریند. ولی او در انجام این عمل، بهجای انسان، جانور بی سابقه و شگفت انگیزی می آفریند که خود قادر به کنترل آن نیست و سرانیجام جانور یادشده، او یعنی آفریند که خود قادر می کند. از آن پس در دنیای انگلیسی زبان، هر زمانی که عامل ویژهای برای می کند. از آن پس در دنیای انگلیسی زبان، هر زمانی که عامل ویژهای برای

<sup>&</sup>lt;sup>TT</sup> به ۲۲ سوره اسری نیز حاکی است که شیطان به« الله» گفت: «ای (الله») اگر اجل مرا نا روز قیامت به تأخیر افکنی، بجز عدّه کمی تمام اولاد آدم را مهار کرده و بهوادی هلاکت میکشانم،» ایدیمی است که در این آیه نیز هدف شیطان از استثناء کردن «عدّه کمی از تولاد آدم» همان « بندگان صالح و اپاک» «الله» می باشد که بدیختانه محمد را شامل نشده است.

101

داستان غرانیق و یا آیههای شیطانی

سازنده خود خطرناک میشود، به آن Frankenstein می گویند. بدین ترتیب به نظر می رسد که «الله» محمد را نیز باید Frankenstein تازیبهای عربستان نامید. زیرا، «الله» دست به آفریدن موجودی زده به نام «شیطان» که خود توان کنترل او را ندارد و «شیطان» می تواند در رگ و ریشه و کالبد بندگان آفریدگارش نفوذ کرده و بر ضد ارادهٔ «الله» هر بلائی اراده کند، بر سر آنها بیاورد. این موجود شگفت انگیز آنقدر قدرت دارد که می تواند حتّی پیامبر «الله» را نیز که برای هدایت بندگان او به نبوّت برگزیده شده، فریب دهد و پیامبر «الله» را وادار به گمراه کردن بندهای او بکند.

٤- کتاب قرآن در ۲۵۰۰ مورد از «الله» نام می برد. «الله» آفریده شده بوسیله محمد، در قرآن ادارای دو صفت ناهمگون است. از یک سو، «الله» آلت اراده پیامبرش بوده و هر زمانی که مصلحت پیامبرش ایجاب کند، در فرازی که بالا و پانین بودن آن برایش تفاوتی ندارد، برای خدمنگزاری به آفریدگار خود، یعنی «محمد،» جامه کار بهتن می کند. ابرای مثال، در آیه ۵۱ سوره احزاب، منشی خوابگاه محمد میشود و برای همخوابگی محمد با همسرانش نوبت تعیین میکند؛ در آیه ۳۷ سوره احزاب، بهمحمد توصیه میکند بر خلاف رسم سنّتی اعراب با همسر پسرخواندهاش ازدواج کند؛ در آ به ۱۲ سوره مجادله، در نقش کارگزار روابط عمومی محمد، به پیروان او دستور میدهد، هنگامی که محمد به آنها می گوید، در مجلسی که نشستهاند، برای دیگران جا بازکنند، باید دستور او را انجام دهند و هنگامی که به آنها می گوید برخیزند، پس آنها باید برخیزند؛ در آیههای ۱ تا ۵ سوره حجرات به بيروان محمد توصيه مي كند كه صدا يشان را از صداي محمد الندتر نكنند؛ در آیه ۵۳ سوره احزاب بهمسلمانان سفارش میکند، بدون دعوت و اجازه محمد بهخانه او نروند و هنگامی که سر سفره غذا مینشینند، بهظروف غذا خیره نشوند و پس از خوردن غذا زود یی کار خود بروند و در آیه ۱ سوره لهب «الله» در نقش یک موجود ناتوان و لگدخورده، به بولمب (دشمن) محمد تفرین می کند که دستش بریده باد. و نباید فراموش کنیم که تا زمان مرگ ابو

الك اكبر

لهب، بهدستان او هیچ آسیبی وارد نمی آید و «الله» در این جیغی که برای نفرین به ابولهب میزند، تنها خودش را بی آبرو می کند.

از دگر سو، «الله» محمد، موجود نامرئی قهار، جابر، مکار و بیرحمی است که در قرآن نودونه لقب به او ویژگی داده شده و توانش در انجام هر کاری که اراده کند، بیش از اندازه تصور انسان است. «الله» یادشده، برخی افراد را قربانی قهر خود می کند (آیه ۹۲ سوره یونس) و بر دلهایشان مهر و بر گوشها و چشمهایشان پرده می کند تا ایمان نیاورند (آیه ۷ سوره بقره)؛ بعضی افراد را نیز دانسته گمراه می کند (آیه ۳۳ سوره جائیه) و در دوزخ خود با زقوم آتش زا آنها را ذوب می نماید.

ولی، درحالیکه «الله» دارای چنین قدرت و فروزههای غیرقابل تصوّری است، معلوم نیست چرا پیامبر پایانی اش را در برابر وسوسههای شیطان نگهداری نمی کند، تا پیامبرش بتواند از فریب خوردن و گمراه شدن بوسیله شیطان در امان بوده و رسالتش را در هدایت بندگان «الله» بهخوبی به انجام برساند! آیا دکانی که شیطان در برابر قدرت غیر محدود «الله» باز کرده و میتواند هر بلانی اراده کند، به سر بندگان «الله» بیاورد، با قدرت لایتناهی «الله» مباینت ندارد و توان شیطان را بالاتر از قدرت «الله» قرار نمی دهد؟ و مگر نه اینست که «الله» در آیه ۵۴ سوره آل عمران می گوید:

«و مکر کردند و (الله) هم با آنها مکر کرد و (الله) بهترین مکاران است.» پس چرا «الله» مکار که فروزه بهترین مکاران را برای خود پذیرا شده، مکر شیطان را باطل نمیکند و اجازه میدهد، مکر شیطان در فریب پیامبر پایانیاش، بر مکر او پیشی و پیروزی بگیرد؟

۵ - اگر شایسته باشد فرض کنیم که محمد در برابر وسوسههای شیطان
 چاره و اختیار و توانی نداشته و ناچار از آوردن و قرائت آیه «غرانیق» شده
 است، آیا اختیار حرکتهای بدنی نیز از او سلب شده بوده که در برابر
 «بنات الله» و یا سه بت (لات، منات و عُزّی) سجده کرده است؟ آیا محمد

داستان غرانیق و یا آیه های شیطانی

پیش از انجام سجده به «بنات الله» یعنی عملی که صد در صد مخالف هدف رسالت نبوی و الهی اش بوده، نمی توانسته است کمی در این باره بیندیشد و ببیند به چه کار نکوهیده و نابخردانه ای دست میزند ؟ و آیا عمل سجده به بت های سه گانه سنّتی تازیها، برای «الله» محمد اهانت آور نبوده است ؟ آیا محمد درایت آنرا نداشته است که فکر کند، «اللهی» که او را برای یکتا پرستی وجود خود به پیامبری رسالت بخشیده، هیچگاه چنین فرمان نابخردانه ای را به او نخواهد داد ؟ اگر به راستی محمد پیامبر پایانی «الله» پوده، چرا با وسوسه های شیطان فریب خورده و بین خواست الهی و نیرنگ شیطان نتوانسته است نقاوت بگذارد ؟ و از همه مهمتر اینکه آیا در کلمات آیه «غرانیق» هیچ اشاره ای به سجده کردن به بت های خانه کعبه وجود داشته که محمد به این عمل کُهبلانه دست یازیده است ؟

باسخ همه این چیستانها را با دو بندار میتوان بازنمود کرد: یکی اینکه محمد انسان فرصت جو، قدرت طلب و نیرنگ بازی بوده که برای جلب پشتیبانی طایفه قریش به منظور به دست آوردن قدرت پیامبرشاهی به بت های آنها سجده نموده و بنا به نوشته «طبری» که در پیش شرح داده شد، حتّی از پیش با سران طایفه قریش در باره انجام این عمل توافق کرده بوده است. بنابراین عمل او در سجده کردن به «بنات الله» با قصد و تصمیم پیشین و خود آگاهی کامل انجام پذیرفته است. پندار دوم اینست که اگر «الله» توان آنرا نداشته است که از اقدام پلید شیطان که یک مخلوق فاسد و رانده شده بوده، در فریب دادن پیامبر خود و گمراه کردن بندگانش جلوگیری کند، به راستی وی همان «الله،» بت چوبی و سنّتی تازیهای زمان جاهلیّت بوده است.

TOT

فصل سيزدهم

## الهامات «الله» به محمد حديث و سنّت در اسلام

خرافات زاییده ترس بدون جهت از خداهستند . سیمرو

به گونه ای که می دانیم، قرآن، قانون اساسی دین اسلام و کتاب مقدّس مسلمانان است که بنابر عقاید پیروان اسلام، اصول و احکام آن ابدی و تغییر ناپذیر بوده و هر مسلمانی باید بدون تردید، اندیشه گری و یا پرسش، آنها را با ایمان کامل به کار بندد. پس از کتاب قرآن، «حدیث» و «سنّت» قرار دارد که در واقع نکمیل کنندهٔ اصول و احکام قرآن بشمار می رود. باید توجه داشت که اصول و موازین اسلام، بمراتب بیشتر از محتویّات قرآن است و برخی از اصول و فرائض مهم دین اسلام مانند نماز، روزه، زکوة و غیره به اجمال در قرآن مورد بحث قرار گرفته و احکام آنها را باید در حدیث و سنّت جستجو کرد.

100

الله اكبر

«حدیث» در لغت معنی «سخن نو، چیز نو، عقیده، اندیشه، خبر و حکایت» میدهد. برپایهٔ مفاهیم آیه سوره کهف و آیه ۲۳ سوره زمر، «حدیث» دلالت بر گفتاری میکند که بوسیله زبان و یا النهام بهانسان مخابره میشود. «حدیث» در فقه اسلامی معمولاً به گفتار و رفتار پیامبر که بوسیله میشود. «حدیث» در فقه اسلامی معمولاً به گفتار و رفتار پیامبر که بوسیله فمسران، افراد خانواده، دوستان، اصحاب و معاشران او روایت شده و در قر آن ذکری از آنها نرفته است، گفته میشود. در فقه اسلام، «حدیث» خود یک علم جداگانه بوده و «علم حدیث» نامیده میشود. «علم حدیث» علمی است که کارشناسان این علم، گفتار و کردار پیامبر را بوسیلهٔ اصول آن به پیروان دین می شناسانند.<sup>۱</sup>

حدیث بر دو گونه است: «حدیث قدسی» و «حدیث نبوی.» (حدیث قدسی» که «حدیث المهی» نیز نامیده میشود، عبارت از حدیثی است که شامل سخنان «الله» و نه گفتار محمد باشد. «حدیث نبوی» به گفتار و یا آندسته از افعال و کرداری که محمد آنها را پذیرش و تصویب کرده است، گفته میشود.

«سَنْتَ» در لغت معنی «راه، روش، طریقه، آئین، رسم و نهاد» میدهد. مفاهیم آیه ۳۸ سوره انقال، آیه ۱۳ سوره حجر، آیه ۵۵ سوره رحمان و آیه ٤٣ سوره فاطر، «سَنْتَ» را «روش، قاعده و عمل» تعبیر کرده است. «سَنَتَ» در فقه اسلامی بهسه گروه بخش میشود: «سَنْتَالقول،» «سَنْتَالفعل،» و «سَنَتَالتَّقَرِير.»

«سَنَّتَ القول» به گفتار، بندها، موعظهها، احکام و فریضههانی که محمد صادر کرده، گفته میشود. «سَنَّتَ الفعل» به کردار و منش محمد نسبت داده میشود. «سَنَّتَ التَّقرير» عبارت از سکوت و يا رضای ضمنی محمد در بارهٔ اعمال و کردار پيروانش می باشد.

کاربُرد «حدیث» و «سنّت» پس از احکام و اصول قرآن، برای

الهاهات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۵۷

مسلمانان واجب و لازم بوده و هر مسلمانی بدون چون و چرا باید مانند دستورها و موازین قرآن به آنها عمل کند. اگرچه، به گونهای که گفتیم «حدیث» و «سنّت» دارای دو مفهوم جداگانه هستند، ولی در نوشتههای اسلام هر دو یک معنی دارند و مفهوم گفتار، اعمال و کردار پیامبر و روش و روند زندگی او را ادامه میدهند که باید الگوی رفتار و منش مسلمانان قرار بگیرد.

دکتر «محمد حمیدالله»<sup>۲</sup> یکی از علمای اسلام در بارهٔ «حدیث» مینویسد: «پایه و اساس آموزشهای اسلام را باید در قرآن و حدیث جستجو کرد.» دکتر «حمیدالله» میافزاید: «دلیل حرمت و تقدّس حدیث آننت که درونمایهٔ احادیث نیز مانند قرآن از سوی خدا بهانسان وحی شده است.»<sup>۳</sup>

فلسفه «حدیث» را باید در مکانیسم رفتن به بهشت و دوری از آتش دوزخ جستجو کرد. فرد مسلمان تا آنجائی که قرآن برایش دستور و فرازمان تعیین کرده، باید از آنها پیروی و فرمانبرداری کند، ولی آنجا که قرآن در بارهٔ اصول و موارد زندگی ساکت است، باید ببیند محمد در آن موارد چگونه عمل کرده است. برای مثال، چون قرآن در بارهٔ روش همخوا بگی و یا ادرار کردن ساکت است، بنابراین مسلمان باید ببیند، محمد در این موارد چگونه عمل کرده است و بر پایهٔ روش و روند زندگی محمد، عمل کند و گرنه آتش دوزخ در انتظار او خواهد بود.

اکنون که مفهوم و تعبیر «حدیث» در اسلام روشن شد، باید دانست که در این دین، صدها هزار حدیث گوناگون وجود دارد که بهقول مسلمانان، اعتبار بسیاری از آنها مورد تردیداست. امّا، امام بخاری که نام اصلیاش «محمد بن اسماعیل بنالمغیرهالبخاری» بوده و در ۱۳ شوّال ۱۹٤ هجری قمری در خراسان زایش یافته، معتبرترین احادیث اسلامی را که شمارهٔ آنها به ۷۲۷۵ حدیث

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muhammed Hamidollah, Introduction to Islam (Paris: Center Cultural Islamique, 1957), p. 163.

<sup>3</sup> Ibid., p. 23.

الله اكبر

758

میرسد، از بین دهما هزار حدیث بیرون کشیده و آنها را در ۲ جلد بهرشته تحریر درآورده است. تمام علما، فقها و مقامات اسلامی در سراسر جهان، بدون استثناء درستی و اعتبار احادیش را که صحیح البخاری استخراج و جمع آوری کرده، پذیرش و تأیید کرده و دکتر «محمد محسن خان»<sup>4</sup> آنها را بهزبان انگلیسی ترجمه کرده است. «دکتر محمد حسن خان» در مقدّمه ترجمه خود از احادیث جمع آوری شده بوسیله صحیح البخاری مینویسد: «تمام مقامات اسلامی به اتفاق آراء گواهی کرده اند که احادیث جمع آوری شده بوسیله صحیح البخاری، معتبرترین احادیث موجود می باشد. احادیث صحیح البخاری تا آن اندازه صحت و اعتبار دارد که علمای اسلامی در این باره گفته اند، آراحادیث صحیح البخاری، پس از کتاب (الله) یعنی(قرآن) معتبرترین کتاب اسلامی است.]» «دکتر محمد حسن خان» تأکید می کند که احادیث صحیح البخاری، پس از قرآن، دومین منبع الهامات الهی است و هر مسلمانی ایند به آنها ا یمان داشته و از آنها فرمانبرداری کند.

«دکتر محمد حسن خان» در پیش گفتار جلد اول صحیح البخاری می نویسد، هنگامی که صحیح البخاری در صدد نوشتن احادیث اسلامی بر آمد، به سبب شرافتمندی ویژه ای که داشت از پادشاهان و فرمانروایان آن زمان دوری کرد، تا مبادا مجبور شود، مطلب و یا موردی در احادیث اسلامی وارد کند که موجب خوش آیند آنها بوده، ولی با حقایق برابری نداشته باشد. «دکتر محمد حسن خان» در صفحه چهاردهم پیش گفتار جلد اول می افزاید؛ محمد بن اسماعیل صحیح البخاری، برای گهرهانی که از لبان محمد پیامبر «الله» خارج شده، به بسیاری از کشورها و شهرها مسافرت کرده است. گفته شده است که

<sup>\*</sup>The Translation of Meanings of Sahi Al-Bukhari, Dr. Muhammad Muhsin Khan (Lahore, Pakistan: Kazi Publications, 1979).
\*Ibid., p. xiv.
\*Ibid.

البامات الله: حديث و سُنت در اسلام ۲۵۹

صحیح البخاری بیش از ۲۰۰/۰۰۰ حدیث جمع آوری کرد و ۲۰۰/۰۰۰ شمار آنها را به حافظه اش سپرد. آنگاه از شمار ۲۰۰/۰۰۰ حدیث یادشده که به حافظه سپرده بود، ۲۲۷۵ شمار آنها را که در اعتبار و درستی آنها هیچ شک و تردیدی وجود نداشت، گزینش کرد. پس از تنظیم و نگارش احادیث یادشده، علما و دانشمندان اسلام کوشش فراوان به کار بردند تا احادیث مشکوک و مورد تردید را از شمار ۲۷۷۵ حدیث جمع آوری شده بوسیله صحیح البخاری خارج کنند، ولی درستی و تردیدنا پذیری آنها سبب شد که یگانگی اندیشه، موافقت کردند که احادیث جمع آوری شده بوسیله محیح البخاری از معتبرترین و اصیل ترین احادیث موجود می باشد که محیح البخاری از معتبرترین و اصیل ترین احادیث موجود می باشد که در درستی و صحّت آنها هیچ تردیدی وجود ندارد.

با توجّه به آنچه که در بالا گفته شد و اعتبار و درستی بدون تردید شمار ۷۲۷۵ حدیث که صحیح البخاری در ۹ جلد شاهکار خود جمع آوری کرده، اکنون بهشرح گلچینی از احادیث یادشده – که بر پایهٔ عقیده و داوری تمام دانشمندان درجه اوّل اسلامی در راستی و درستی آنها شکّ و تردیدی وجود ندارد – می پردازیم.

«الله» از آنهائی که از پیامبرش پرسش بکنند، نفرت دارد. محمد، میل نداشت کسی در بارهٔ موضوع رسالت او به پیامبری و یا الهامانی که از سوی «الله» بهاو میشود، از وی پرسش به عمل آورد. از اینرو، حدیث شماره ۵۵۵ در جلد دوم و حدیث شماره ۵۹۱ در جلد سوم میگوید: «محمد به پیروانش گفته است...[الله از آنهائی که از پیامبرش پرسش زیاد بکنند، نفرت دارد.]»

یازنمود نویسنده مشهور است می گویند، شعبده بازان عملیّات تردستی خود را تنها ایکبار انجام اللسه اكبر

میدهند و در برابر هیچ بهائی حاضر نیستند، به تکرار آن عمل بپردازند. زیرا، اگر عمل شعبده بازی خود را تکرار کنند، تماشاکنندگان به راز تردستی آنها پی می برند و مچشان را باز می کنند. به مین دلیل نیز شعبده بازان میل ندارند، تماشاکنندگان پرسشی در بارهٔ چگونگی عملیاتشان از آنها به عمل آورند و هرگاه در بارهٔ عملیاتشان پرسشی از آنها بشود، پاسخی نخواهند داد. با در نظر گرفتن این فلسفه حدیث بالا را می توان از احادیث صادقه دانست و بعمحمد حقّ داد که به گونهٔ طبیعی می بابستی از پرسش کنندگان موضوع نبوتش ابراز تنفّر بنماید و «الله» را نیز در ابراز این نفرت شریک خود بداند.

قتل نفس جزئی ازعبادت «الله» بشمار میرود . حدیث شماره ۱۷۳ در جلد دوم می گوید، مرد سالخوردهای مشاهده کرد که محمد و پیروانش بهسجده میروند، پیشانی به خاک میسایند و سورهٔ النّجم را قرائت میکنند. مرد سالخورده، به گونه شوخی کمی از خاک زمین را برداشت و به پیشانی خود مالید و گفت: «این برای من کافی است.»

مرد سالخورده با این عمل استهزاء آمیز خود قصد داشت به محمد و پیروانش بگوید، اگر هدف اینهمه راست و خم شدنها، آلوده کردن پیشانی به خاک زمین است، بهتر خواهد بود که انسان کمی خاک از زمین بردارد و با آن پیشانی خود را آلوده کند.

حدیث یادشده میگوید، پیروان محمد، عمل مرد سالخورده را نسبت بهخود اهانت تلقّی کردند و او را در دم با خونسردی بهقتل رسانیدند.

پیاهبر «الله» در ارتکاب جنایت آزاد است محمد دستورداده بود که مردم حقّ ندارند در مکّه و بویژه در خانه کعبه کسی را بکشند. ولی حدیث شماره ۷۲ در جلد سوّم از «انس بن مالک» روایت میکند، هنگامی که محمد شنید، «ابن ختل» بهخانه کعبه پناه برده است. المهامات الله: حديث و سُنت در اسلام ۲۹۱

دستور داد او را بکشند. ابا دستورمحمد، پیروان او «ابن ختل» را از خانه کعبه بیرون کشیدند و او را کشتند.

«الله» از قتل و خونریزی بندگانش خشنود می شود . حدیت شماره ۱۸۷ در جلد سوم می نویسد، محمد زمانی به پیروانش گفت، «کعب بن الاشرف» به «الله» و پیامبر او بدی کرده، چه کسی حاضر است او را به قتل برساند. «ا بومسلمه،» داوطلب قتل «کعب بن الاشرف» شد و به اتفاق همراهانش او را کشت. سپس گزارش قتل او را به محمد داد. محمد، اظهار داشت که او با این عمل سبب خشنودی «الله» شده است.

محمد فردی بسیار خرافاتی بود . حدیث شماره ۱۶۴ در جلد اوّل مینویسد، هر زمانی که محمد برای قضای حاجت به آبشتنگاه میرفت، از اینکه ارواح خبیثه وارد بدنش شوند، وحشت داشت و ازاینرو برای دور کردن ارواح خبیثه دعا میکرد.

هکانیسم برگ سبز درخت خرما در کاهش عذاب بدکاران محمد عقیده داشت که هرگاه یک برگ سبز درخت نخل (خرما) روی گور افرادی که بهعذاب کشیدن محکوم شدهاند بگذارند، بتدریج که آن برگ سبز خشک میشود، از عذاب آن افراد کاسته خواهد شد. (حدیث شماره ۱۲۲، جلد اول،) روزی محمد، یک برگ سبز خرما از یک نخل چید و آنرا بهدو نیمه کرد و هر یک را روی گور دو نفر از مردگان قرار داد. همراهانش سبب این کار را از او پرسش کردند. وی پاسخ داد: «همچنانکه این برگها از سبزی بهخشکی می گرایند، مجازات این دو نفر نیز کاهش خواهد یافت. (حدیث ۲۱۵، بخش ۵۷، خلد اول و حدیث ۲۵۳، جلد دوم.) الك اكبر

موش ها، کلیمی های مسخ شده هستند. محمد باور داشت که افراد مردم ممکن است به شکل موش، میمون و خرس درآیند. او بویژه ادّعا می کرد که کلیمی ها به موش تبدیل شده اند. این حدیث از «ابو هریره» نقل شده است. (حدیث های شماره ۵۲٤، جلد چهارم و فصل ۰۳۲)

محمد از راه تصوّر و تخیّل با زنانش عمل جنسی انجام میداد. محمد به سحر و جادو نیز عقیده داشت و گاهی اوقات که از زنانش دور بود. تخیّل میکرد که با آنها مشغول عمل جنسی است، در حالیکه در واقع اینطور نبود." (حدیث شماره ۲٦٠، جلد هفتم.)

محمد موهایش را با حنا رنگ می کرد، ولی موهایش پراز شپش بود. «عبیدبن جوریج» روایت می کند که چون محمد موهایش را با حنا بهرنگ قرمز نزدیک بهنارنجی درمی آورد، بهمین سبب او نیز موهایش را با حنا رنگ می کرده است. (حدیث شماره ۱٦٧، جلد اول.)

حدیث شماره ۱۳۰، جلد نهم صحیح البخاری مینویسد، اگرچه محمد با رنگ کردن موهایش از سفید نشان دادن آنها جلوگیری می کرد، ولی او قادر نبود، موهایش را ازشیش خالی نگهدارد. حدیث یادشده از قول «انس بن مالک» روایت می کند که روزی محمدبه دیدار «امه حرم» بنت «ملحان» که همسر «عباد بن الصّمد» بود، رفت. «امّه حرم» نخست برای محمد غذا آورد و سپس به کشتن شپش های موهای سرش پرداخت.

ا برای آگاهی بیشتر از شدّت عقاید محمد نسبت به سحر و جادو به حدیث های شماره ۲۵۱ تا ۲۹۱ ، جلد هفتم صحیح البخاری مراجعه فرمانید .

المامات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۹۳

قدرت جنسی محمد یا سی نفر مرد برابر بود. «قتاده» از قول «انس بن مالک» نقل می کند که محمد دارای یازده همسر بود و در مدّت ۲۴ ساعت با همهٔ آنها تماس جنسی برقرار می کرد. «قتاده» می گوید، من از «انس بن مالک» پرسش کردم: «آیا پیامبر (الله) نیروی همخوابگی با همهٔ همسرانش را داشت ؟» «انس بن مالک» پاسخ داد: «ما پیوسته می گفتیم که نیروی جنسی پیامبر (الله) با سی نفر مرد برابر می باشد.» (حدیث شماره ۲۱۸، جلد اول.)

عایشه گفته است: «من زمانی کنجکاوی کردم و به این عقیده رسیدم که پیامبر (الله) با همهٔ همسرانش همخوا بگی میکرد.» (حدیثهای شماره ۲۹۷ و ۲۷۰، جلد اول و حدیث ۱۹۲ در جلدهای ۵، ۲ و ۷صحیح البخاری. )

امید است، کنچکاوی عایشه خانم در این باره تئوریکی بوده و نه عملی. زیرا، در غیر صورت تئوریکی بودن، پیامبر «الله» و خود عایشه خانم بهقول روان پزشگان در مظان یکی از اتمهامات جنسی Ehxhibitionism، روان پزشگان در مظان یکی از Voyeurism ، Triolism ، Mixscopia

روش محمد در زن گزینی «انس بن مالک» می گوید، محمد دارای یازده همسر بود و اغلب از زنانی که در جنگها اسیر میشدند، یاران جنسی جدیدی برای خود انتخاب می کرد. (حدیث ۳٦۷، جلد اول.)

در حالیکه حدیث شماره ۳٦٧، جلد اول صحیح البخاری، شمار همسران محمد را از قول «انس بن مالک» یازده نفر ذکر میکند، حدیث شماره ۱٤۲، جلد هفتم، حاکی است که محمد دارای ۹ همسر بوده است. بدیهی است که بعضی از زنان نیز از روی میل و رغبت نزد محمد می آمدند و خود را بهوی تسلیم میکردند. حدیث شماره A ۵۰۵، جلد سوم، در این باره می گوید: «زنی نزد محمد، زیامبر (الله) آمد و بهاو گفت: [یامحمد، من میل دارم، خودم را بهتو تسلیم نمایم.]» الك اكبر

محمد زنانی که داوطلبانه خود را بهوی تسلیم می کردند، بزرسی می نمود، اگر از زیبائی برخوردار بودند، آنها را می پذیرفت، ولی اگر از زیبائی بهرهای نداشتند، آنها را در اختیار پیروانش قرار می داد. اگر محمد زنی را در اختیار دیگری می گذاشت، ظاهراً آن زن به غیر از پذیرش دستور محمد چارهای نداشت. (حدیث ۲۶، جلد هفتم.)

محمد بهغیر از همسران مشروع و آنهائی که داوطلبانه خود را بهوی تسلیم میکردند، با زنان بردهای که بوسیله دیگران بهاو هبه میشدند و یا خود خریداری میکرد، نیز تماس جنسی داشت. (حدیثهای شماره ۲۲ و ۲۳، جلد هفتم.)

بازنمود نویسنده ما به عقاید و معتقدات محمد در بارهٔ خرافات گرانی و یا اینکه موهای او لانهٔ شپش بوده، کاری نداریم، ولی بنابر عقیدهٔ فقها، اگر مفهوم حدیث در اسلام، پیروی از گفتار و کردار محمد باشد و مسلمانان بخواهند در امور جنسی خود از محمد پیروی کنند، براستی که دنیای ما چه جنگل بلشت و جامعهٔ انسانی، چه دوزخ کژنهاد و دیوانه منشی می شد؟ به عبارت دیگر، اگر قرار بود، همهٔ افراد مردم از رفتار و منش محمد در امور جنسی پیروی کنند، گفتهٔ «زیگموند فروید» پدر روانشناسی جدید، در دنیا به تحقّق می پیوست. زیرا «فروید» گفته است: «هرگاه، لی بیدو (شور و غریزهٔ جنسی افراد بشر) آزادی عمل پیدا می کرد، اثری از تمدّن در جهان باقی نمی ماند.»

از دگر سو، اگر حذیث ۲۴، جلد هفتم صحیح البخاری درست باشد و محمد زنانی را که نمی پسندیده در اختیار پیروانش قرار می داده، باید اعتراف کرد که براستی وی وظیفهٔ پیامبری و رهبری را در بارهٔ پیروانش به حدّ مطلوب انجام داده است! الهامات الله: حديث و سُنّت در اسلام ۲۹۵

نشانهٔ پیامبری محمد، غَدَه بین شانه هایش بوده است. یکی از احادیت شگفتانگیز صحیح البخاری، ارتباط دادن غُدَّه و یا بر آمدگی روی گردن محمد با رسالت پیامبری او بوده است. صحیح البخاری می نویسد، روی گردن محمد، بین دو شانه های او یک بر آمدگی وجود داشته که «مهر پیامبری» او بوده است.

«صائب بن یزید» میگوید: «من پشت سر محمد ایستاده بودم و مهر پیامبری او را که مانند (زیرالحجله) بهمعنی (تکمه یک خیمه کوچک) بود، بین شانههایش مشاهده کردم.» (حدیث شماره ۱۸۹، جلد اوّل وحدیث شماره ۷۵۱، جلد چهارم.)

محمد بهغش و ضعف (صرع) مبتلا بوده است. ۱- محمد پیوسته در گوشهایش صدای زنگ احساس می کرد. «حارث بن هشام» از محمد پرسش کرده است که چگونه به او وحی می شده است؟ محمد پاسخ داده است: «بعضی اوقات وحی (الله) زنگمانند در گوشهای من بهصدا در می آمد. سپس با اشکال زیاد، من آنرا به خاطر می سپردم. برخی مواقع نیز جبرئیل به شکل یکی از افراد ظاهر می شد و دستورات (الله) را به من وحی می کرد و من آنها را به خاطر می سپردم.»<sup>^</sup>

۲ – قلب محمد همیشه تپش داشت و تند میزد. (حدیث شماره ۳، جلد اول.)

۳– محمد گاهی اوقات بهگونه ناگهانی زمین میخورد و دراز میکشید. بعضی اوقات این حالت در او بهگونه ناخودآگاه بهوجود می آمد و در حالیکه روی زمین دراز میکشید، چشمانش باز میماند و بهسوی آسمان نگاه میکرد.

۵شنندن زنگ در گوشته( یک بیماری روان)تنی است که در دانش پرشگی Tinnitis نامیده می شود.

(جلد دوم، بخش ١٦، صفحة ٣٥٤ حديث شماره ٤٦١، جلد چهارم؛ حديث شماره ١٧٠، جلد پنجم؛ حديث شماره ٤٤٨، جلدششم.) ٤- گاهی اوقات محمد به گونه ناخود آگاه روی زمین می افتاد و می گفت: «مرا با یک پتو و یا یک شمد بپوشانید.» در این حالت «الله» به او المام می کرد. پس از اینکه محمد از این حالت خارج می شد، می گفت: «شال کمرم! شال کمرم!» (حدیثهای شماره ٤٤٧، ٤٤٨، ٤٦٨، ٤٨١، جلد ششم.) - ۵- هنگامی که محمد به گونهٔ ناگنهانی روی زمین می افتاد، لبانش شروع بەلرزش مى كردند. (حديث شمارە ٤، جلد اول.) ٦- محمد صداهائی میشنید و چیزهائی میدید که سایر افراد، قادر بهشنیدن آن صداها و مشاهدهٔ آن چیزها نبودند. (احادیث شماره ۲ و ۳، جلد اوَّل؛ احادیث شماره ۵۸۸ و ۶۱۱، جلد چهارم و حدیث شماره ٤٤٧، جلد ششم.) ۷– محمد بسیار عرق میکرد و بیشتر اوقات عرق از بدنش سرازیر مى شد. (حديث شماره ٢، جلد اول؛ حديث شماره ٥٤٤، جلد دوم؛ حديث شماره ۸۲۹، جلد سوم؛ حدیث شماره ۹۵، جلد چهارم و حدیث شماره ٤٦٢، جلد ينجم.) ۸- محمد گاهی اوقات مانند شتر خرناس می کشید. (جلد دوم، بخش ١٦، صفحه ٢٥٤؛ حديث شماره ١٧، جلد سوم.) درخت خرمائی که گریه سر داد و اشک ریختن آغاز نمود. «ابن عمر» روایت می کند، محمد عادت داشت که بهتنه درخت خرمانی که در

بن مسجدش قرار داشت، تکیه می داد و برای پیروانش وعظ می کرد. بعدها که مسجدش قرار داشت، تکیه می داد و برای پیروانش وعظ می کرد. بعدها که منبری برای محمد ساخته شد و او موعظه های خود را از منبر ایراد می کرد، آن درخت خرما شروع به گریه کردن و اشک ریختن نمود. زمانی که محمد، گریه کردن درخت خرما را مشاهده نمود، به سوی درخت رفت و آنقدر تنهٔ درخت را نوازش نمود، تا از گریستن باز ایستاد، (حدیث شماره ٤١، جلد دوم و حدیث شماره ٧٨٣، جلد چهارم.)

از سر انگشتان محمد دریای آب سرازیر شد. زمانی پیروان محمد به آب نیاز داشتند، ولی آبی در دسترس نبود. محمد از آنها خواست تا کاسه ای در اختیار او قرار دهند. سپس محمد، انگشتان خود را روی کاسه نگهداشت و از سر انگشتانش آنقدر آب در کاسه جاری شد تا تمام پیروانش از آب بینیاز شدند. (حدیثهای شماره ۱۷۰ و ۱۹٤، جلد اول؛ حدیثهای شماره ۷۳۳ تا ۷۷۷ و ۷۷۹، جلد چهارم.)

نکتهٔ بسیار مهم و جالب توجه در این یاوه گوئی آنست که حدیث ۷۷۶، جلد چهارم، می گوید، ۷۰ نفر از آن آب نوشیدند؛ حدیث ۷۷۵، جلد چهارم حاکی است که ۸۰ نفر از آن آب آشامیدند؛ حدیث ۷۷۲، جلد چهارم می گوید، ۳۰۰نفر و حدیث ۷۷۲، جلد چهارم و حدیث ۲۷۳، جلد پنجم، شمار نوشندگان آن آب را ۵۰۰ /۱ نفر ذکر می کنند.

غذا از داخل دهان محمد فریاد «الله اکبر» سر می داد . هنگامی که محمد غذا میخورد، غذا از داخل دهان او فریاد «الله اکبر» سر میداد. (حدیث شماره ۷۷۹، جلد چهارم.)

گوری که به فرمان محمد از پذیرش مرده خودداری می کرد. زمانی مشغول خاکسپاری بدن یک مسیحی مرده بودند، ولی گور از پذیرش بدن او خودداری می کرد و هر مرتبه که او را به خاک می سپردند، گور بدنش را بیرون می انداخت. هنگامی که در صدد کشف علت بر آمدند، معلوم شد که وی قبلاً مسلمان بوده، ولی چون دین خود را تغییر داده و به مسیحیّت گرویده بود، از اینرو به فرمان محمد، گور از پذیرش جسد او خودداری می کرد. (حدیث شماره ۸۱٤، جلد چهارم.»

**آب دهان محمد، دوا و درمان کنندهٔ کلیهٔ بیماریها بود.** زمانی محمد در چشم شخصی که از بیماری چشم رنج میکشید، تف کرد و بیدرنگ چشمان بیمار درمان شد. (حدیث شماره ۱۹۲، جلد چهارم و حدیث شماره ۵۱، جلد پنجم.)

حدیثهای شماره ٦٤١ و ٦٤٢ ، جلد هفتم حاکی است که آب دهان محمد ، کلیهٔ بیماریها را بیدرنگ درمان می کرد.

آب دهان محمد، یک چاه خشک را پر آب کرد. «البراء» روایت میکند که در زمان انعقاد «معاهده حدیبیه» ما به آب نیاز داشتیم، ولی چاهی که در آن نقطه وجود داشت، خشک و بی آب بود. محمد آب دهانش را در آن چاه خشک انداخت و بر اثر این عمل، آن چاه آنقدر پر آب شد که ۱/٤۰۰ نفر مرد و نیز شتران آنها از آب آن چاه سیراب شدند. (حدیث شماره ۷۷۷، جلد چهارم و حدیثهای ۲۷۲ ۲۷۲، جلد چهارم.)

محمد بوسیلهٔ قرائت قرآن و آب دهانش بیماریها را درمان می کرد. محمد مار و کردم گزیدگی و تمام انواع گوناگون بیماریها را بوسیلهٔ حرکت دادن دست خود روی زخم، قرانت قرآن و انداختن آب دهان روی زخم درمان می کرد. (حدیثهای شماره ٦٣٧ تا ، ٦٤٢ جلد هفتم.)

چون زنان کم هوش تر و بیدین تر از مردان هستند، باید به آتش دوزخ سوخته شوند. محمد معتقد بود که بیشتر ساکنان دوزخ را زنان تشکیل می دهند. محمد در این باره گفته است: «هنگامی که دوزخ و آتش آن بهمن نشان داده شد. مشاهده کردم که بیشتر ساکنان دوزخ از زنان تشکیل شده بود. (حدیثهای البهامات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۶۹

شماره ۲۸ و ۳۰۱، جلد اوّل و حدیث شماره ۱٦۱، جلد دوّم.)

حدیثهای بالا همچنین میگویند، از محمد پرسش کردهاند، آیا زنان بهسبب نداشتن ایمان به«الله» بهدوزخ میروند؟ محمد پاسخ داده است: «سبب دوزخی شدن زنان آنست که آنها نسبت بهشوهرانشان قدردان نیستند.»

حدیث شماره ۵۵۱، جلد دوم می گوید، بععقیدهٔ محمد، دلیل اینکه بیشتر ساکنان دوزخ را زنان تشکیل میدهند، آنست که زنبها کم هوشتر از مردان بوده و ایمانشان بهدین و مذهب ضعیفتر از مردان است. همچنین محمد معتقد بود که چون زنبها کمهوشتر از مردان هستند، ازاینرو نباید با مردان حقوق برابر داشته باشند.

یکی دیگر از نتایج کمبود عقل و ایمان زنان نسبت بهمردان آنست که شهادت هر دو زن برابر یک مرد است. (حدیث ۸۲٦، جلد سوّم.) همچنین کمبود هوش و ایمان زنها نسبت بهمردها سبب شده است که خواهر نصف برادر ارت ببرد. (حدیث شماره ۱۰، جلد چهارم.)

« ابو سعیدالخدری» از قول محمد روایت میکند که وی در یک روز عید قطر، پس از وعظ بهسوی زنان رفت و گفت: «شما زنان باید صدقه بدهید، زیرا من مشاهده کردهام که بیشتر ساکنان دوزخ از شما زنان تشکیل می شود.»

زنمهای حاضر از محمد پرسش کردند: «چرا زنان بیش از مردان بهدوزخ میروند؟»

محمد پاسخ داد: «زیرا شما نسبت به شوهرانتان قدردان نیستید. من هیچکس را از لحاظ هوش و ایمان از شما زنان پائین تر ندیدهام. بعضی از شما زنان قادر هستید، حتّی یک مرد عاقل را از راه بدر کنید.» (حدیث ۵٤۱ ، جلد دوم.)

سنگهای کوچههای مدینه بهمحمد سلام می کردند در احادیث صحیح\لبخاری در صفحهٔ ششم، پیش گفتار جلد اوّل آمده است که هر زمانی که محمد از کوچههای مدینه عبور میکرد، سنگها بهاو سلام میکردند.

درختها برای رفع حاجت محمد به حرکت درمی آمدند. زمانی محمد بهقضای حاجت نیاز پیدا کرد، در این هنگام درختها به یکدیگر نزدیک شدند و سایهای برای او بهوجود آوردند تا محمد بتواند زیر سایهٔ آن درختها قضای حاجت کند. ( صحیحالبخاری،صفحهٔ ۰.)

محمد بوسیله خواندن قرآن کره ماه را به دو نیمه بخش کرد. احادیت ۸۳۰ تا ۸۳۳ صحیح البخاری، جلد چهارم؛ حاکی است که «عبدالله بن مسعود،» «انس» و «ا بن عبّاس» روایت کردهاند که مشرکین و مردم مکّه از محمد درخواست کردند معجزهای به آنها نشان دهد. محمد نیز ماه را به دو نیمه بخش کرد و به آنها گفت: «اینست معجزه نبوّت من. آنرا خوب مشاهده کنید.»

دزدان و زناکاران به شرط پرستش «الله» به بهشت خواهند رفت. «ابو ظهر» روایت میکند، محمد گفته است که جبرئیل بهوی اظهار داشته، اگر کسی درگذرد و بغیر از «الله» کس دیگری را نپرستیده باشد، به بهشت خواهد رفت. محمد از وی پرسش میکند، حتّی اگر آن شخص دزدی کرده و عمل نامشروع انجام داده باشد؟ جبرئیل پاسخ میدهد: «بله، حتّی اگر چنین شخصی دزدی کرده و یا عمل جنسی نامشروع انجام داده باشد، ولی به (الله) عقیده داشته باشد، به بهشت خواهد رفت.» «حدیث ۱۵۵، جلد چهارم.)

عثمان در هنگام تدوین قرآن تضادهای آنرا از بین برد . حدیث ۵۱۰، جلد ششم میگوید، عثمان در هنگام جمع آوری قرآن اتضادها و مطالب ضد و نقیضی را که در قرآن وجود داشت، از بین برد. الهامات الله: حديث و سُنت در اسلام ۲۷۱

بازنمود نویسنده قرآنی که اکنون در دست قرار دارد، گذشته از اشتباهات آشکاری که در بارهٔ دانش همگانی و آگاهیهای بدیمهی در منون و مفاهیم آن دیده میشود، دارای آنچنان تضادها و ناهمگونیهای چشمگیری است که خرد هر انسانی را بهشگفت وامیدارد. بهمین سبب است که بحث ناسخ و منسوخ<sup>۱</sup> که بهمنظور سرپوش گذاشتن روی اشتباهات و تضادهای نابخردانه قرآن اختراع شده، یکی از مهمترین مباحث فقه اسلام را تشکیل میدهد. همچنین اشتباهات و ناهمگونیهای قرآن، مترجمان و مفسران قرآن را در برگردانیدن متون عربی آن به ایر زبانها آنچنان دچار سرگشتگی و ناتوانی کرده که در بسیاری از موارد، مفاهیم عربی قرآن را در هنگام ترجمه و تفسیر دگرگون کردهاند، تا بتوانند تا حدودی به آنها رنگ منطقی بدهند.<sup>۱</sup>

بدین ترتیب میتوان گفت که عثمان خلیفهٔ سوم، در از بین بردن اشتباهات و تضادهای قرآن، خدمت بسیار پر بهائی به اسلام انجام داده است. زیرا، با توجه به اشتباهات و ناهمگونی های تماخره آور و نابخردانه ای که هم اکنون در متون و مفاهیم قرآن وجود دارد، بدیمی است که اگر عثمان در بیش از ۱/ ۵۰۰ /۱ سال پیش در رفع اشتباهات و ناهمگونی های قرآن کوششی به عمل نمی آورد، شاید در حال حاضر، قرآن شکل و درونمایهٔ یک شوخی نامهٔ سرگرم کننده را می داشت.

مجازات آنهائی که اسلام را ترک کنند، مرگ است. «عکرمه» روایت میکند که زمانی علی بن ابیطالب، گروهی را بهسبب ترک

"بهمطالب فصل یازدهم همین کناب نگاه فرمایید. ۲ برای آگاهی از تضادهای قرآن او دگردیسی مقاهیم آن با ترجمه و تفسیر و تعبیر بهفصول هفتم و هشتم کناب ایازشناسی فرآن، نگارش نویسند: همین کتاب مراجعه فرمانبد.

اسلام، با آتش سوزانید. هنگامی که «ابن عبّاس» از این جریان آگاه شد، اظهار داشت که اگر او به جای علی می بود، آن افراد را با آتش نمی سوزانید، بلکه آنها را با وسائل دیگر به قتل می رسانید، زیرا محمد پیامبر اسلام گفته است، مجازات سوزانیدن به آتش، ویژه «الله» بوده و تنها «الله» است که مجازات سوزانیدن با آتش را در بارهٔ مردم به کار می برد. بنابراین افرادی که دین اسلام را ترک می کنند، باید به وسائلی بغیر از آتش زدن بدنشان کشته شوند. (حدیث ۲۹۰، جلد چهارم.)

سبب گریهٔ طفل در هنگام زایش، لمس شدن بوسیلهٔ شیطان است. «سعید بن المسیّب» از قول «ابوهریره» روایت می کند که محمد گفته است، بین فرزندان آدم ابوالیشر هیچ فردی وجود ندارد که شیطان او را لمس نکرده باشد. دلیل اینکه بچههای شیرخوار در هنگام زایش گریه می کنند، آنست که شیطان آنها را لمس می کند. تنها دو نفر از این قاعده استثناء بودهاند، یکی مریم و دیگری فرزندش عیسی. (حدیث شماره ۱۵۰، جلد چهارم.)

هر کس «الله» و محمد را نیرستد و به آنها صدقه اجباری ندهد، جان و مالش ایمن نخواهد بود.

حدیث شماره ۲۵، جلد اول مینویسد، «ابن عمر» از قول محمد روایت کرده است که محمد گفته است: «به من دستور داده شده است، آنقدر در برابر مردم جنگ کنم تا همهٔ مردم به برستش (الله) و پیامبر او محمد بپردازند، نماز یگذارند و به آنها صدقهٔ اجباری بدهند. تنها در این حالت است که افراد مردم میتوانند جان و مال خود را حفظ کنند.»

یک فرد مسلمان برای کشتن یک آدم کافر مجازات نخواهد شد. حدیث ۲۸۳، جلد چهارم آشکارا میگوید، اگر مسلمانی یک آدم کافر را بهقتل برساند، مجازاتی نخواهد دید. الهامات الله: حديث و سُنَّت در اسلام ۲۷۳

چون حدیث بالا، سخن از کفر بهمیان آورده، بیمناسبت نیست، شرح کوتاهی از کفر در دین اسلام و کتاب قرآن بهخامه آوریم.

«کفر» در اسلام چیست؟ صحیحالبخاری «کفر» را بدین شرح تعریف کرده است: «کفر، نداشتن اعتقاد بهاصول ایمان است.» اصول ایمان برپایهٔ شرح نویسندهٔ یادشده، عبارتند از:

۱۰- عقیده به «الله،» ۲۰۰۱ یمان به فرشته های «الله،» ۳۰ اعتقاد به پیامبر «الله،» ۴۰ عقیده به «الله،» ۲۰ عقیده «الله»» ۲۰ عقیده به المهامات المهی، ۵۰ ایمان به روز قیامت و ۲۰ عقیده به تقدیر (هر آنچه که [الله] برای انسان مقدر کرده است، به وقوع خواهد پیوست.)"

فرهنگ دهخدا «کفر» را بدین شرح تعریف کرده است: «کفر عبارتست ازدینی بجز دین اسلام پیروی کردن.»"

قرآن، در آیههای زیادی از «کفر» نام برده است. کتاب قرآن، مفهوم «کفر» را تا آن اندازه وسیع گرفته که نه تنها ندشتن ایمان به «الله» و نیروهای متافیزیکی اسلام، بلکه حتّی «ناسپاسی» را نیز «کفر» میشمارد. برای مثال، آیه ۴۸، سوره شوری می گوید: « ... هنگامی که ما رحمت خود را شامل حال انسان کنیم، شاد می شود، ولی هرگاه سزای اعمالش را با وارد کردن ضرری به او بدهیم، ناسپاس (کفور) میشود.» بطور کلی قرآن موارد زیر را «کفر» برمی شمارد:

استغناء، استکبار، ظلم، فساد، افتراء، دروغ بستن بهالله، حتّی اسراف و زیادهروی در مصرف نمودن مال." نکتهٔ جالب توجّه آنست که «الله» در چند

" فرهنگ دهخدا، جلد حرف «ک،» صفحهٔ ۱۹. "صادق، راهنمای محتویات قرآن (انگنستان: انتشارات Ithaca)، صفحهٔ ۱۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Sahi Al-Bukhari, vol. 1, trans., Dr. Muhammad Muhsin Khan (Lahor, Pakistan: Kazi Publications), p. xiix.

مورد به کافرین نفرین می کند. از جمله آیه ۲۴، سوره احزاب می گوید: !اِنَّ ٱللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَفرِينَ وَأَعَدَ هُمُ سَعِيرًا «به درستی که خداوند کافرین را نفرین کرده و برای آنها آتش دوزخ را آماده نموده است.»

بازنمود نویسنده مفهوم آشکار حدیث بالا آنست که هر کس به بیهوده گوئیهای ریاکاران اسلامی گوش ندهد و اصول و افسانه های نابخردانه ای را که آنها برای تأمین منافع خویش وعظ میکنند، درایمان خود نریزد، خونش برای مسلمانان واجب بوده و هنگامی که مسلمانی چنین شخصی رابه قتل برساند، نه تنها مجازاتی نخواهد دید، بلکه وظیفة دینی خود را به مورد اجرا گذاشته است. بدین ترتیب حدیث بالا مؤمنان اسلامی را به کشتار افراد غیر مسلمان ترغیب کرده و آنانرا در نهاد به شکل قاتلانی درمی آورد که یکی از وظائف دینی آنها ریختن خون آنهائی است که هوش و درایت انسانی خود را در برابر اینهمه بوچ گوئیهای نابخردانه به کار می برند و به آنها خنده میزنند.

از دگر سو، براستی میتوان گفت که اگر «دروغ بستن» بهالله «کفر» باشد، محمد خود ازبی آزرمترین کافران روی زمین بوده است. زیرا، هیچکس در دنیا اینهمه مبتذلات و خزعبلات خندهدار و مسخره را به «الله» نسبت نداده است.

هر کس خون افراد بی ایمان را بریزد، روز قیامت پاداش خواهد گرفت.

علی بن ا بیطالب از قول محمد روایت میکند که پیامبر «الله» گفته است، بعضی افراد خود را با زبان مسلمان وانمود میکنند، ولی در قلب به اسلام ا یمان ندارند. هر کسی که خون این افراد را بریزد، در روز قیامت پاداش خواهد گرفت. (حدیث ٦٤، جلد نهم.) البامات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۷۵

بیشتر ساکنان دوزخ را زنان تشکیل میدهند. «ابن عباس» از قول محمد روایت میکند که وی گفته است: «زمانی که دوزخ را بهمن نشان دادند، مشاهده کردم که بیشتر ساکنان آنرا زنان تشکیل میدادند.»

از محمد پرسش کردهاند، آیا زنان بهسبب نداشتن ایمان به«الله» بهجهتم رفتهاند. محمد پاسخ میدهد: «سبب جهنمی شدن زنان آن بوده که آنها نسبت بهشوهرانشان قدردان نبودهاند.»

دلیل سوخته شدن زنان به آتش دوزخ و نابرابری آنها در شهادت و ارث، کمبود عقل و ایمان آنهاست. «ابو سعیدالخُدری» از قول محمد روایت کرده است که وی در یک روز عید فطر، پس از وعظ بهسوی زنان رفت و گفت: «شما زنان باید صدقه بدهید، زیرا من مشاهده کردهام که بیشتر ساکنان دوزخ از شما زنان تشکیل می شود.» زنهای حاضر از محمد پرسش کردند: «چرا زنان بیشتر از مردان به دوزخ

زنهای حاصر از محمد پرسش کردند: «چرا رنان بیستر از مردان بهدور-میروند؟»

محمد پاسخ داد: «زیرا شما نسبت بهشوهرانتان قدردان نیستید. من هیچکس را از نظر هوش و ایمان از شما زنان پایین تر ندیدهام. بعضی از شما زنان قادر هستید، حتّی یک مرد عاقل را از راه بدر کنید.» (حدیث ۵٤۱، جلد دوم.)

یکی دیگر از نتایج کمبود عقل و ایمان زنان نسبت بهمردان آنست که شهادت هر دو زن برابر یک مرد است. (حدیث ۸۲۲، جلد سوّم.) همچنین کمبود هوش و ایمان زنها نسبت بهمردها سبب شده است که خواهر نصف برادر ارث ببرد. (حدیث شماره ۱۰، جلد چهارم.)

بهنظر میرسد که پیامبر «الله» خود برخی اوقات از ثبات هوش و خرد بی بهره میشده است، زیرا اگر زنان از لحاظ هوش و خرد پست تر از مردها باشند، معلوم نیست چگونه میتوانند، مردهای خردمند را از راه بدر کنند. PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

اللسه أكبر

**آلوده کردن لباس با ادرار، گناهی بزرگ بوده و سبب شکنجه در** گور هیشود . اخبار و احادیت اسلامی نشان میدهند که ذهن محمد بسیار درگیر فضولات بدن بوده و پیامبر «الله» زمان زیادی را صرف آموزش چگونگی خالی کردن مثانه و رودهها کرده است.

بنابر آموزشهای محمد، آلوده کردن لباس با ادرار یکی از گناهان بزرگ بشمار آمده است. زمانی که محمد ازیکی از گورستانها گذر می کرد، ناگهان در برابر دو گور توقف نمود و اظهار داشت، من از این گورها صدای شکنجه دو نفر از مردگان را می شنوم. و سپس افزود، آنها به سبب ارتکاب گناهی بزرگ شکنجه می شوند. یکی از آنها پیوسته لباس خود را با ادرارش آلوده می کرده و دیگری بین دوستان نفاق اندازی می نموده است.

محمد برای درمان برخی بیماریها آشامیدن شیر و ادرار شتر را تجویز می کرده است. «ابوقلابه» می گوید، «انس بن مالک» روایت کرده است که گروهی از افراد

طایفهٔ «عکل» ویا «عرینه» بهمدینه آمدند، ولی آب و هوای مدینه به آنها نساخت و آنها را بیمار کرد. محمد دستور داد، آنها به بیابان بروند و شیر و ادرار شترهای او را بنوشند تا بهبودی حاصل کنند.

افراد یاد شده بهدستور محمد عمل کردند و پس از بهبودی، نگهداری کننده شترها را کشتند و شترها را دزدیدند و با خود بردند. هنگامی که محمد از جریان آگاه شد، گروهی را برای دستگیری آنها مأمور کرد. آنها دزدان شترها را دستگیر کردند و نزد محمد آوردند. محمد دستور داد، دستها و پاهای آنها را قطع کردند و در چشمانشان میل داغ فرو کردند. «ا بو قلابه» افزوده است، افراد یادشده در هنگام مرگ از محمد تقاضای آب کردند، ولی محمد درخواست آنها را رد کرد و دستور داد، آب در اختیار آنها نگذارند. (حدیث شماره ۲۳۴، جلد اول.)

111

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

اصول و قواعد تخلیه مثانه و روده «ابو آیوب انصاری» از قول محمد روایت کرده که وی گفته است، هنگام ادرار و یا خالی کردن روده، نه پشت انسان باید به مکّه باشد و نه روی آن، بلکه یا باید روبروی مشرق نشست و یا مغرب. «عبدالله بن عمر» می گوید: «روزی من به پشت بام خانه ام رفتم و مشاهده کردم، محمد پیامبر (الله) روی دو آجر به سمت بیت المقدس نشسته و مشغول قضای حاجت است.» ( فتح الباری، جلد اوَل، صفحه ۲۵۸ احادیث ۱۵۲ ، ۱۵۷، ۱۵۰، ۱۵۱، جلد اوَل صحیح البخاری.)

«ابو قناده» از قول محمد روایت میکند که او گفته است، هنگامی که انسان به آبشتنگاه میرود، هیچگاه نباید با دست راست اعضای شرمگاه خود را لمس کند. (احادیث ۱۵۵ و ۱۵۲، جلد اوَل.)

آشامیدن چای آلوده به مگس عیب و مانعی ندارد. «ابو هربره» از قول محمد بن عبدالله روایت می کند که وی گفته است، اگر مگسی در فنجان چای شما افتاد، نوشیدن آن عیب و مانعی ندارد. زیرا، اگر یک بال مگس حامل میکروب باشد، بال دیگر آن دارای ماده ضد میکروب بوده و میکروب موجود در بال اول را از بین خواهد برد. (حدیث ۵۳۷، جلد چهارم.)

آنهائی که سگ نگهداری میکنند، روزانه دو قیراط از اعمال نیکویشان را تلف میسازند. «ابن عمر» روایت کرده که محمد گفته است، هر کسی، بهغیر از سگ گله و سگی که برای شکار تربیت شده است، سگ نگهداری کند، هر روز دو قیراط از اعمال و رفتار نیکویش کسرخواهد شد. (این حدیث را بخاری و مسلم تأیید و نقل کردهاند.)"

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Mishkat Al-Masabih, tras. James Robson (Labore: Kashmir Bazar, 1965), p. 876.

شیطان به شکل سگهائی که سیاه و دارای دو خال هستند درمی آید و باید چنین سگهائی راکشت. «جبیر» گفته است، محمد بعما دستور داد سگها را بکشیم و ما در جهت اجرای دستور او حتّی سگی را که یک زن با خود از بیابان آورده بود، کشتیم. پس از آن، محمد ما را از کشتن سگها منع کرد و اظهار داشت: «تنها سگهائی را بکشید که سیاه و دارای دو خال هستند، زیرا چنین سگی شیطان است که به شکل سگ درآمده است. (این حدیث را مسلم تأییدو نقل کرده است.)<sup>دا</sup>

فرشته ها وارد خانه ای که دارای سگ باشد، نخواهند شد. «أبو طلحه» از قول محمد روایت می کند که وی گفته است، فرشته ها وارد خانه ای که سگ و یا پیکرهٔ آن باشد، نخواهند شد. (حدیث ۵۳۹، جلد چهارم.)

هر کجا سگی یافت شود، باید آنرا کشت. حدیث ۵۴۰، جلد چهارم، آشکارا مینویسد، «عبداله بن عمر» از قول محمد بن عبدالله روایت کرده است که وی دستور داده است، پیروانش سگها را بکشند.

به نظر می رسد، صحیح البخاری از مفهوم ظالمانه، نابخردانه و وحشیانه حدیث بالا به وحشت افتاده و در زیرنویس توضیح داده است که همراهان محمد معتقدند که منظور محمد از صدور فرمان کشتن سگها، از بین بردن سگهای آلوده به بیماری هاری بوده است. نویسندهٔ نامبرده می افزاید، بین علمای اسلامی در اینکه آیا سگهای هار را باید کشت و یا سگهای سالم و عادی را، اختلاف نظر وجود دارد.

15Jbid.

مدلول همین حدیث کافی است که تمام افرادی را که در کشورهای مسلمان دارای سگ هستند، از شمار مسلمانان خارج سازد .

دلیل و فرنود شباهت فرزند به پدر و یا مادر حدیث ۵٤٦، جلد چهارم مینویسد، محمد گفته است، جبرئیل بهوی اظهار داشته است، هنگامی که زن و مردی با یکدیگر همخوا بگی می کنند، اگر مرد زودتر بهنقطهٔ احتراق عصبی (انزال) برسد، فرزندی که از آن همخوا بگی بهوجود می آید، شبیه پدر و اگر مادر زودتر ازبدر بهدرجهٔ احتراق عصبی (انزال) دست یابد، فرزند شبیه مادر خواهد بود.

جن ها و ارواح از فضولات و استخوان حیوانات تغذیه می کنند. «ا بوهریره» می گوید، زمانی من همراه محمد بودم و مشاهده کردم که او برای شستن اعضای پوشیدهٔ بدن و وضو گرفتن، آفتابهای با خود حمل می کند. «ا بو هریره» ادامه می دهد، محمد به من دستور داد، برای تمیز کردن قسمتهای ویژهٔ بدنش چند استخوان برای او ببرم، ولی تأکید کرد که از بردن استخوان و یا مدفوع حیوان برایش خودداری کنم. «ا بو هریره» می افزاید: «من یا گوشهٔ لباس خود چند استخوان برای محمد بردم و کنارش قرار دادم. هنگامی که او کار خود را انجام داد، از وی پرسش کردم، چرا به من دستور داد، از بردن استخوان و مدفوع حیوان خود داری کنم؟» محمد باسخ داد؛ یا به محمد پاسخ داد؛ از به بردن استخوان و معمد پرم و کنارش قرار دادم. هنگامی که او کار خود را انجام داد، از وی پرسش کردم، چرا به من دستور داد، از بردن استخوان و مدفوع حیوان خودداری کنم؟» محمد پاسخ داد؛

**جبرئیل فرشته دارای ششصد بال است.** «عبدالله بن مسعود» از قول محمد روایت می کند که جبرئیل دارای ششصد بال می باشد. الك اكبر

شیطان شیبها در بینی افراد منزل می کند. «ابوهریره» از قول محمد روایت می کند که وی گفته است، انسان هنگامی که صبح از خواب برمی خیزد، باید سه مرتبه با بینی خود آب بالا بکشد و سپس آنرا با فشار خارج کند. دلیل شرعی و مذهبی این عمل آنست که هنگامی که انسان در شب هنگام به خواب می رود، شیطان در قسمت بالای بینی او در تمام شب منزل می کند. (حدیث شماره ۵۱۲، جلد چهارم.)

تب از آتش دوزخ به وجود می آید. «ابو جمرهالضبغی» می گوید، زمانی من همراه محمد پیامبر «الله» بودم، وی گفت، تب بر اثر آتش دوزخ ایجاد می شود. از اینرو، آنهائی که به تب مبتلا می شوند، باید حرارت آتش دوزخ را با آب زمزم از خود دور کنند. (حدیث های ٤٨٣ و ٤٨٦، جلد چهارم.)

پیروان محمد آب دهان او را به سر و روی و بدن خود می مالیدند. حدیث شماره ۸۹۱، جلد سوّم می گوید، هر زمانی که محمد می خواست آب دهان خود را به خارج بیندازد، آنرا در دستان پیروانش می انداخت و آنها آنرا به سر و روی و بدن خود می مالیدند.

شیطان در گوشهای افرادی که برای نماز بیدار نشوند، ادرار میکند. «عبدالله» روایت میکند، زمانی شخصی نزد محمد آمد و به او گفت تا بامداد خواب مانده و برای نماز گذاردن بیدار نشده است . محمد به وی پاسخ داد، سبب خواب ماندن او این بوده که شیطان در گوشهایش ادرار کرده است. (حدیث شماره ۲۵۵، جلد سوم). الهامات الله: حديث و سُنت در اسلام المامات الله: حديث و سُنت در اسلام

محمد پیامبر، گوشت ساق پای یک الاغ وحشی را خورده است. «ابو قتاده» گفته است که او یک الاغ وحشی را مشاهده کرد و او را کشت. محمد، پرسش کرد، آیا چیزی از او باقی مانده است یا نه؟ «ابو قتاده» پاسخ داد، یک ساق پای او هنوز باقی مانده است. محمد، آنرا گرفت و خورد. (بخاری و مسلم، این حدیث را تأیید کردهاند.)"

**محمد، ملخ خور بوده است.** «ابن ابو عوفا» گفته است که در هفت رویداد جنگی با محمد بوده و در هفت مورد با محمد ملخ خورده است.<sup>۱۷</sup>

انواع گوناگون جنّها «ابو طلبهالخوشانی» روایت میکند که محمد گفته است، سه نوع جنّ در دنیا وجود دارند. نوع اوّل، دارای بال هستند و در هوا پرواز میکنند. نوع دوّم، بهشکل مار وسگ درمی آیند و نوع سوّم، در مکانهای گوناگون سکونت و در اطراف آن رفت وآمد میکنند. (این حدیث بوسیلهٔ شهر انسنّه اتأیید و نقل شده است.<sup>۱۱</sup>

**دستور محمد، پیامبر «الله» برای پاک کردن نشیمنگاه** عایشه روایت میکند که محمد گفته است، هنگامی که قصد تخلیه روده را دارید، تنها باید سه سنگ با خود داشته باشید، زیرا سه سنگ برای پاک کردن نشیمنگاه کافی است. (احمد، ابو داود، نسائی و دمیری، این حدیث را

<sup>16</sup>Ibid., p. 877.
<sup>17</sup>Ibid., p. 878.
<sup>16</sup>Ibid., p. 883.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

تأييد كردهاند.)"

هارها را با سوگند وفاداری باید رام کرد. «عبدالرحمان بن ابو لیلا» گفته است که «ابو لیلا» از قول محمد روایت کرده است که اگر ماری را در محل سکونت خود دیدید، به او بگوئید: «ترا به پیمانی که نوح و سلیمان پسر داود با (الله) بستند، سوگند می دهیم، به ما آزار نرسان.» سپس اگر آن مار دوباره مشاهده شد، آنرا بکشید. (این حدیث بوسیلهٔ ترمذی و ابو داود تأیید و نقل شده است.)

مارهای خانگی جنّ هستند. مشکات المصابح از بخاری و مسلم نقل میکند که «ابن عمر (عبدالله)» روایت کرده که محمد گفته است: «مارهانی را که دارای دو رنگ هستند و یا دُم دارند، بکُشید، زیرا آنها سبب از بین بردن نور چشم و سقط جنین زنها میشوند.»

«ابن عمر» می گوید، زمانی او ماری را دنبال می کرده تا آنرا بکشد، ولی «ابولبابه» که شاهد عمل وی بوده، ویرا می خواند و به او گوشزد می کند که از این کار خودداری کند. «ابن عمر» می گوید، بهوی پاسخ دادم که کشتن مار دستور محمد، پیامبر «الله» می باشد. «ابولبابه» به «ابن عمر» می گوید، محمد بعدها کشتن مارهای خانگی را ممنوع کرده، زیرا آنها جنّهانی هستند که در خانههای افراد بشر سکونت اختیار می کنند."

> <sup>19</sup>Ibid., p. 75. <sup>20</sup>Ibid., p. 881. <sup>21</sup>Ibid., p. 878.

PDF VERSION BY http://www.MyOwnFlag.org

المهاهات الله: حديث و سنت در اسلام ۲۸۳

کشتن مارمولک و ثوابهای ناشی از این کُشتار «ام شریک» از قول محمد روایت کرده است که محمد گفته است، هر کجا مارمولک یافتید، آنرا بکُشید. زیرا هنگامی که ابراهیم را در آتش افکندند، مارمولکی به آتش دمید تا گسترش آن بیشتر شود. (این حدیث بوسیلهٔ بخاری و مسلم نیز تأیید شده است.)" «ابو هریره» نیز روایت می کند که محمد گفته است، اگر کسی مارمولکی را با یک ضربه بکشد، یک صد عمل خوب در نامهٔ اعمال او وارد می شود و هرگاه کسی مارمولکی را با دو ضربه و یا سه ضربه بکشد، به همان نسبت اعمال نیک کمتری در نامهٔ اعمالش وارد می شود. (این حدیث بوسیلهٔ مسلم تأیید و نقل شده است.)"

خودداری از تخلیهٔ عصبی (انزال) در آلت تناسلی زنها برای مردان ایرانی و یونانی زیان آور، ولی برای اعراب بدون اشکال است.

«سعد بن ابو وقاص» روایت می کند که شخصی نزد محمد، پیامبر «الله» آمد و گفت، او از تخلیه عصبی (انزال) در آلت تناسلی همسرش خودداری می کند. محمد از وی پرسش کرد، چرا او به این کار مبادرت می ورزد. آن مرد پاسخ داد، چون همسرش دارای بچه شیر خواره است، از اینرو بیم دارد که این کار شیر همسرش را آلوده کند و برای تندرستی فرزندش زیان آور باشد. محمد، پیامبر «الله» اظهار داشت: «این عمل تنها برای مردان ایرانی و یونانی زیان آور است، نه برای اعراب،» (این حدیث بوسیلهٔ مسلم تأیید و نقل شده است.)<sup>31</sup>

<sup>22</sup>*Ibid.*, p. 879. <sup>24</sup>*Ibid.* <sup>24</sup>*Ibid.*, p. 678.

شیطان با نشیمنگاه بچه ها بازی می کند هرگاه کسی قصد تخلیه مثانه و یا رودهاش را داشته باشد، باید خود را از دیگران پنهان کند. بدین شرح که او باید تودهای از شن روی هم انباشته نماید و پشت خود را به آن بکند. زیرا شیطان، عادت دارد با نشیمنگاه فرزندان آدم ابوالبشر بازی کند. بدیهی است که اقدام به عمل یادشده نیکو، ولی خودداری از آن زیان آور نیست. (این حدیث بوسیلهٔ ابو داود، ابن ماجه و دمیری تأیید شده است.)<sup>۲۵</sup>

محمد، پیامبر «الله» بوای هر یک از دستها وظائف ویژهای برگزیده بود. عایشه، روایت میکند که محمد، پیامبر «الله» برای وضو گرفتن و غذا خوردن، دست راست و برای تخلیه مثانه و روده و کارهائی مانند آن، دست چپش را بهکار می برد. (ابوداود، این حدیث را تأیید و نقل کرده است.)<sup>۱۱</sup>

بازنمود نویسنده بهنظر می رسد که مفهوم حدیث بالا تا حدودی برای مؤمنین اسلامی پیچیده و غیر روشن باشد. دلیل این امر آنست که معلوم نیست، آیا عایشه فضولانه به شوهرش محمد پیامبر درآن حالت ویژه نگاه می کرده و یا اینکه محمد، داوطلبانه خود را در جریان دید همسرش قرار می داده است. اگر حالت نخست، درست باشد و عایشه فضولانه به محمد پیامبر در آن حالت ویژه نگاه می کرده، اگرچه محمد به وی نقب «ام المؤمنین» یعنی «مادر مؤمنان» داده، با این وجود باید برای او درخواست بخشش و آمرزش کرد. زیرا، با این عمل

<sup>28</sup>Ibid., p. 95.<sup>26</sup>Ibid.

الهامات الله: حديث و سَنت در اسلام ٢٨٥

غیر اخلاقی، ادب و متانت را زیر یا گذاشته و به بعضی از اعضای بدن پیامبر «الله» در آن حالت ویژه فضولانه نگاه کرده است.

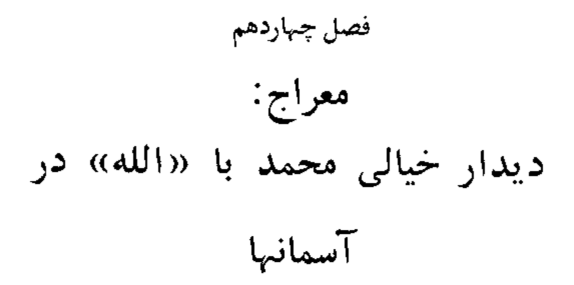
واماً، بعيد بهنظر ميرسد كه حالت دوم درست بوده و محمد داوطلبانه خود را در جریان دید عایشه گذاشته باشد. زیرا، اولاً محمد بریایهٔ حدیثی که پیش از حدیث بالا آورده شد، سفارش کرده است که مسلمانان باید در هنگام تخلیه مثانه و روده، خود را از دیگران پنهان کنند، پس چگونه ممکن است که پیامبر «الله» و آنهم پیامبر پایانی او مبادرت به انجام عملی بکند که خود آنرا برای دیگران منع کرده است. اولی، بدیمی است که از نظر فلسفه فقمی نیز نباید فراموش کنیم که «الله» برخی از امور را برای دیگران منع، ولی برای محمد بیامبر عزیزگونهاش مجاز فرموده است. مانند اینکه بریایهٔ مفهوم آیهٔ ۵۰ سورهٔ احزاب، محمد آشکارا مجاز شده است، بدون رعایت اصول و احکامی که برای دیگر مؤمنان مقرر شده، هر زنی را که اراده کند، در اختیار بگیرد و این مزیّت را «الله» بر پایهٔ مدلول صریح کتاب قر آن بدانجهت بهاو داده است که در امر نکاح برای پیامبر عزیزدردانه اش حرج و زحمتی نباشد. بنابراین ممکن است، محمد را در مورد امر بالا نیز مجاز کرده باشد، منتسا شایسته ندیده است که این موضوع را در قرآن ذکر کند. ثانیاً، درست است که عايشه سوگلي حرم و محبوبترين همسر محمد بوده، ولي مگر محمد پيامبر پاياني «الله» العياذبالله دچار ناراحتي رواني Exhibitionism و يا « بدن نمائی» بوده است که خود را در آن حالت ویژه به رخ عایشه کشیده باشد ا

شاید هم احوط آن باشد که فرض کنیم، نه عایشه فضولانه بهشوهر پیامبرش در آن حالت ویژه نگاه کرده و نه اینکه محمد پیامبر خود را داوطلبانه در جریان مشاهده عایشه گذاشته است، بلکه محمد این جریان را تنها در تئوری برای عایشه تعریف کرده و نه اینکه خدای ناکرده بر اثر ارضای تمایلات نفسانی و عصبیاش عایشه را بهدیدن آن حالت مجاز کرده باشد. منتها، این حدیثنویس بی متانت و بیسواد بوده که با به کاربردن ساختمان جمله و زمانها و واژههای اشتباهی، سبب بدی مفهوم جمله و فهم نادرست آن

شده است.

پرسشی که اکنون پس از اینهمه بحث پیش روی ما قرار دارد، آنست که: «آیا، براستی محمد پیامبر خدا بود؟» ایاسخ به این پرسش نه تنبها کار مشکلی بهنظر نمیرسد، بلکه ساده نیز می باشد. زیرا، اگر محمد پیامبر خدا می بود ، پس آنهمه اصول و متون ضد و نقیض و نیز اشتباهات خنده آوری که در کتاب قرآن و احادیث آمده، ناچار باید از اندیشه گری «الله» بهمحمد البهام شده باشد. اگر این فرض درست باشد، آیا خدای عظیم الشانی که کائنات هستی را با آن بزرگی بالای بندار آفریده، آنقدر ازنظر آگاهی، دانش واندیشه گری دون ما به است که از کشته شدن بنده ای به دست بندهٔ دیگر اذّت می برد؟ (حدیث ٦٤، جلد نهم)؛ و یا خدائی که آفریتندهٔ زن و مرد است، نمیداند که بسیاری از زنان از نظر هوش و استعداد بالاتر از مردها هستند؟ (حديث، ٥٤١، جلد دوم)؛ و يا شايسته است فكر كنيم كه چنين خداي توانائی، توجّه خود را از تمام کائنات هستی بریده و تنها به پائین تنهٔ انسان و نیز تخلیه مثانه و معده او دوخته است! (احادیث ۱۵۵ و ۱۵۲، جلد اوّل). و یا اگر وجود حیوان با وفائی مانند سگ در این دنیا زاند می بود، چرا خداوند از ابتدا از آفریدن آن خودداری نکرد تا بعد مجبور نباشد به بندههایش دستور بدهد. هر کجا سگ یافتند آنرا بکشند. (حدیث ۳٤۰، جلد چهارم.)

اگر این اندیشهها و اعمال نابخردانه و ورخج خویانه نتواند به خداوند و یا حتّی موجود برتر از انسانی که محمد در پندار خود، او را «الله» نامیده، نسبت داده شود؛ پس براستی یاید گفت که محمدین عبدالله، نه تنها از سوی هیچ نیروی متافیزیکی رسالتی نداشته، بلکه انسانی آسمند، ستمگر و ریا پیشه بوده است.



مذهب برای شکوفایی زندگی سه گروه به وجود آهده: انادانان، روحانیان و تروتمندان.

آیه ۱ سوره بنی اسرائیل (اسراء)، کتاب قرآن، گویا در افسانه گری با محتویّات خیانی کتاب هزار و یکشب، بهمسابقه برخاسته است. مدلول افسانه ای این آیه که در باره معراج محمد به آسمانها می باشد، تا آن اندازه بیهوده و تخبّلی است که بسیاری از نویسندگان اسلامی در باره شرح آن به انجماد خرد و خامه برخورد کرده و برای مدلول آیه یادشده، معنی عرفانی و مجازی قایل شده و حتّی گروهی از پیشوایان مسلمانان و از جمله «فخرالدّین رازی» (درگذشته در سال ۲۰۱ هجری قمری)، در درستی آن تردید کرده اند. آیه ۱ سوره بنی اسرائیل (اسراء) در باره معراج محمد به آسمانها می گریه می شبخت آلذی بنی آمری بعبد می کند می آن معراج محمد به آسمانها می گوید: الذی بنی آلذی آمری بعبد می کان آله می معراج محمد به آسمانها می گوید:

**7** A V

«پاک و منزّه است آنکه بندهاش را شبی از مسجدالحرام (مکّه) بهمسجدالاقصی (لورشلیم) که پیرامون آنوا برکت دادیم، سیر داد تا آیات خود را بهاو بنمایاند.»

گروهی از نفسیرکنندگان قرآن مفاهیم آیههای ۱۷ و ۱۸ سوره نجم را مؤیّد مدلول آیه ۱ سوره بنیاسرائیل (اسراء) و دلیل درستی افسانه معراج محمد قرار دادهاند. مفاهیم دو آیه یادشده حاکی است که: «دیدگان او از مشاهده آیات و نشانههای «الله» نه منحرف شد و نه به اشتباه افتاد.»

تردید نیست، همانگونه که محمد بسیاری از اصول و احکام قرآن را از زرتشتیها و موسویها افتباس کرده، سفر معراج را نیز از سفر «اردویراف» Ardviraf مقدّس زرتشتی به آسمانها و بازگشت او بهزمین و نیز معراج بوحنا و اشعیاء به آسمانها که شرح آن در بورات و انجیل آمده برداشت کرده آسب تا از این جهت از آنها عقب نماند.

در باره چگونگی معراج و یا مسافرت محمد به آسمانها حدیث نویسان و نویسندگان اسلامی شرحهای گوناگون به رشته نگارش در آوره اند . محمد حسنین هیکل در کتاب رندگی محمد ، نوشته است که معراج محمد اندکی پیش از هجرت او به مدینه (شب ۲۱ ماه رمضان و یا به قولی ۲۷ ماه رجب سال دوازدهم بعثت ، ۲۲۱ میلادی) ، پس از نماز عشاء ، هنگامی که محمد در خانه «امّ هانی» دختر عموی خود خفته بود ، روی داد . ولی نویسنده این کتاب ، برتری می دهد شرح افسانه ای معراج محمد به آسمانها را از صحیح البخاری <sup>۲</sup> بیاورد ، مقامات اسلامی در سراسر جمان بدون استثناء درستی و اعتبار احادیث معمات اسلامی در سراسر جمان بدون استثناء درستی و اعتبار احادیث محیح البخاری را تأیید کرده اند . صحیح البخاری در حدیث شماره ۲۲۷ جلد معیم از صفحه ۲۲۷ تا ۱۵۸ می نویسد ، «انس بن مالک» از قول «مالک بن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammod Husayn Haykal, *The Life of Muhammad*, trans. Ismail Ragi A. al Farouqi (U.S.: 1976).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sahih Al-Bukhari, 9 vols., trans. Dr. Muhammad Muhsin Khan (Lahore: kazi Publications, 1979).

معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۸۹

صعصعه» روایت می کند که محمد گفته است: «هنگامی که من در (الحاتم) ویا (الحجر) دراز کشیده بودم، ناگهان شخصی نزد من آمد و سراسر بدنم را پاره کرد.» «انس بن مالک» می گوید، من از «الجرود» پرسش کردم: «مفهوم این عمل چیست؟» پاسخ داد: «یعنی اینکه از ناحیه گردن تا بالای موهای آلت تناسلی اش را پاره کرد.» بعد، محمد پیامبر «الله» ادامه می دهد: «سپس او قلب مرا درآورد. پس از آن یک سینی طلا که (سینی طلای ایمان) نامیده می شد، نزد من آورد و قلبم را با آب ایمان شستشو داد و بعد آنرا با درونمایه سینی طلا که نیروی ایمان بود، پر کرد. آنگاه آنرا به محل اولیه اش برگرداند. سپس حیوان سفیدی که کوچکتر از قاطر و بزرگتر از الاغ بود، نزد من آورد.»

در این هنگام «الجرود» پرسش کرد: «آیا آن حیوان بُراق بود و یا ابوحمزه؟» «انس» می گوید، من پاسخ دادم: «بُراق.» محمد می گوید: «گامهای آن حیوان بهاندازهای بزرگ بود که تا آنجائی که چشم آن حیوان نیروی بینش داشت، ادامه می یافت.» محمد ادامه می دهد: «من به اتفاق جبرئیل روی (براق) سوار شدم و حیوان شروع به حرکت کرد و ما را به آسمان اول برد، هنگامی که به دروازه آسمان اول رسیدیم، جبرئیل به دربان آسمان اول دستور داد، در را باز کند، دربان پرسش کرد، شما کی هستید ؟ جبرئیل پاسخ داد، او جبرئیل است، دربان پرسش کرد، چه کسی شما را همراهی می کند ؟ به اینجا آمده است ؟ جبرئیل پاسخ داد، در این زمان، دربان آسمان اول

محمد ادامه میدهد: «نخستین شخصی که من در آسمان اوّل مشاهده کردم، (آدم ابوالبشر) بود. جبرئیل اظهار داشت، این (آدم ابوالبشر) پدر توست، بهاو سلام کن. من به(آدم) سلام کردم. او پاسخ سلام مرا داد و افزود، تو فرزند و پیامبر پاکنهاد و با ایمان بهآسمان اوّل خوش آمدی. سپس، (آدم) هم بهمن و جبرئیل ملحق شد و سه نفری روی براق نشستیم. الكاكبر

براق به حرکت ادامه داد، تا به آسمان دوم رسید. جبرئیل از دربان آسمان دوم خواست تا دروازه آسمان را بگشاید. دربان پرسش کرد، تو کی هستی؟ جبرئیل پاسخ داد، او جبرئیل است. دربان افزود چه کسی با توست؟ جبرئیل پاسخ داد، محمد. دربان پرسش کرد، آیا محمد به آسمان دعوت شده است. جبرئیل پاسخ مثبت داد. آنگاه دربان آسمان دوم به من خوش آمد گفت و دروازه آسمان دوم را بازنمود. من در آسمان دوم، (یحیی) و (عیسی) را که پسرعموهای یکدیگر هستند، دیدار کردم. جبرئیل به من اظهار داشت، این افراد (یحیی) و (عیسی) هستند، به آنها سلام کن. من به آنها سلام کردم. آنها سلام مرا پاسخ دادند و اظهار داشتند، ای برادر و پیامبر پرهیزکار، خوش آمدی.»

محمد در ادامه این افسانه می گوید: «سپس جبرئیل مرا به آسمان سوّم برد و از دربان آسمان سوّم خواست که دروازه آنرا برویم بگشاید. دربان پرسش کرد، توکی هستی؟ جبرئیل پاسخ داد، من جبرئیل هستم. پرسش شد، چه کسی ترا همراهی می کند؟ پاسخ داد، محمد بن عبدالله. دربان پرسش کرد، آیا او به آسمان فراخوانده شده است؟ جبرئبل پاسخ مثبت داد. دربان خوش آمد گفت و دروازه آسمان سوّم را باز کرد. در آسمان سوّم، من (یوسف) را مشاهده کردم. جبرئیل به من گفت، این (یوسف) است، به او سلام کن. من به (یوسف) سلام کردم. یوسف سلام مرا پاسخ داد و گفت، ای برادر و پیامبر پاکنهاد، خوش آمدی.»

صحیح البخاری، جمله های یکنواخت بالا را بدون تغییر و یا کم و زیاد، در هر آسمانی تکرار میکند تا محمد به آسمان هفتم میرسد. ولی نویسنده از تکرار جمله ها و مطالب یکنواخت و تکراری خودداری و اضافه میکند که بر پایه نوشته صحیح البخاری محمد در آسمان چهارم (ادریس) در آسمان پنجم (هارون) و در آسمان ششم (موسی) را ملاقات میکند. در آسمان ششم بین (موسی) و محمد گفتگوئی به شرح زیر ردوبدل می شود: معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۹۹

ششم را ترک کنم، (موسی) شروع به گریه کرد. سبب گریه را از او جویا شدم. (موسی) گفت، سبب گریهاش آنست که پس از او پیامبر جوانی بهرسالت برگزیده شده که پیروانش بهمراتب بیش از پیروان او (موسی) به بهشت خواهند رفت.»

سپس، با همان تشریفاتی که برای سایر آسمانها ذکر شده، جبرئیل فرشته، محمد را به آسمان هفتم می برد. در آسمان هفتم محمد موقق به دیدار «ابراهیم» می شود. محمد در باره دیدار آسمان هفتم می گوید: «درآسمان هفتم، جبرئیل مرا به (سدرة المنتهی) یعنی بزرگترین درخت جهان برد. میوههای درخت یادشده، شبیه کوزه هائی بود که در شهر (حجر) در نزدیک مدینه می سازند و برگهایش به اندازه گوشهای فیل بودند. جبرئیل گفت، به این درخت که بزرگترین درخت جهان است نگاه کن. در حوالی این درخت بهان رودخانه وجود دارد که دوتای آنها غیرقابل مشاهده و دوتای آنها قابل مشاهده است. من از جبرئیل پرسش کردم، ممکن است در باره آنها قابل بیشتری بدهد. جبرئیل پاسخ داد، آن دو رودخانه غیرقابل مشاهده و دوتای آنها قابل بیشتری بدهد. جبرئیل پاسخ داد، آن دو رودخانه غیرقابل مشاهده در بهشت و پر زشراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف شیر را از پر از شراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف شیر را از برانیل پر از شراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف شیر را از بر تین را آنها می از در می از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف می از پر از شراب، دیگری پر از شیر و سومی پر از عسل بود. من ظرف برای منامیدنی مجاز دین اسلام را گزینش و پذیرش کردم.»

محمد، ادامه می دهد: «سپس به من دستور داده شد که من و پیروانم باید روزی پنجاه مرتبه نماز بگزاریم. هنگامی که به آسمان ششم باز گشتم، (موسی) پرسش کرد، چند مرتبه نماز در روز برای مسلمانان مقرر شد. پاسخ دادم، پنجاه مرتبه. (موسی) اظهارداشت، پیروانت توانائی ندارند، روزی پنجاه مرتبه نماز بگزارند. او همچنین افزود که او قبلاً این مورد را در باره بنی اسرائیل تجربه کرده و به این نتیجه رسیده است که پیروانش نمی توانند در روز آن اندازه نماز بگزارند. بنابراین، (موسی) به من توصیه کرد، دوباره الكسه اكبر

به آسمان هفتم بازگردم و از (الله) بخواهم که در این باره تخفیفی برای مسلمانان قایل شود. من به سفارش (موسی) دوباره به آسمان هفتم رفتم و (الله) ده مرتبه از پنجاه مرتبه نماز را برای مسلمانان تخفیف داد. آنگاه دوباره به آسمان ششم نزول کردم. (موسی) باز هم بهمن سفارش کرد که چهل مرتبه نماز در روز برای مسلمانان تکلیف بزرگی است و دوباره باید به آسمان هفتم بروم و با (الله) در باره تخفيف بيشتر چانه بزنم. اين بار (الله) ده مرتبه ديگر تخفیف داد و مقرر کرد، مسلمانان تنها سی مرتبه در روز نماز بگزارند. دو مرتبه دیگر همین موضوع تکرار شد و هر مرتبه (موسی) از من خواست، به آسمان هفتم بازگردم وبا (الله) چانه بزنم. منهم به سفارش (موسى) عمل كردم تا سرانجام، (الله) موافقت كرد كه مسلمانان تنبها بنج مرتبه در روز نماز بگزارند. این بار نیز (موسی) اظهار داشت که او این کار را در باره بنیاسرائیل تجربه کرده و یقین دارد که مسلمانان توانائی ندارند، روزی پنج مرتبه نماز بگزارند. من به(موسی) پاسخ دادم که بهاندازه کافی از (الله) درخواست تخفیف کردهام و دیگر شرم دارم که از او درخواست تخفیف بیشتری بکنم و ازاینرو بهفرمان (الله) تسلیم میشوم. هنگامی که در صدد ترک آسمان هفتم بودم، صدائی شنیدم که می گفت: [من به پرستندگانم تخفیف کافی داده و فرمان خود را در این باره صادر کردهام.]»

به گونهای که در بالا گفتیم شرح این افسانه از حدیث شماره ۲۲۷ جلد پنجم صحیح البخاری از صفحه ۱۶۲ تا ۱۵۸ اقتباس شده، ولی صحیح البخاری در حدیث شماره ۳۶۵ جلد اول در کتاب نماز، هنگامی که در باره چگونگی مقرّر شدن پنج مرتبه نماز در روز برای مسلمانان سخن می گوید، افسانه معراج را با جزئیّات دیگری به شرح زیر بیان می کند: «ابوذر» از قول محمد پیامبر (الله) روایت می کند که وی گفته است:

«هنگامی که من در مکّه بودم، شبی به گونه ناگهانی تاق اتاق باز شد و جبرئیل از آنجا بهداخل اتاق فرود آمد و سینه مرا باز کرد و آنرا با آب زمزم شستشو داد. سپس محتویّات یک سینی طلائی را که پر از عقل و ایمان بود، در سینه معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۹۳

من ریخت و دوباره آنرا بست. آنگاه مرا بهنزدیکترین آسمان برد.» محمد با همان شرح و تشریفاتی که در حدیث شماره ۲۲۷ جلد پنجم شرح داده شد، وارد آسمان نخست میشود. محمد میگوید: «در آسمان اوّل مردی را دیدم که در آسمان نشسته بود و گروهی در سمت چپ و گروهی در سمت راست او گرد آمده بودند. این مرد هنگامی که به سمت راست خود نگاه میکرد، میخندید و زمانی که به سمت چپش نظر میانداخت، به گریه میافتاد. از جبرئیل پرسش کردم، این شخص کیست؟ جبرئیل پاسخ داد، او (آدم ابوالبش) است. افرادی که در سمت چپ و راست او نشستهاند، اهل روحهای فرزندانش هستند. افرادی که در سمت راست او نشستهاند، اهل راست که هنگامی که او به سمت راست خود نگاه میکند، به عین دلیل روحهای که به سمت جپش نشستهاند، دوزخی ها هستند. به عین دلیل رمانی که به سمت چپش نگاه میکند، به خنده میافتد و رمانی که به سمت چپش نگاه میکند، گریه سرمی دهد.»

«انس بن مالک» از قول «ابوذر» می گوید، محمد پیامبر «الله،» آدم، ادریس، موسی، عیسی و ابراهیم را در آسمان دیدار کرد، ولی از اینکه دیدار هر یک از آنها در چه آسمانی انجام گرفت، شرحی بهمیان نمی آورد و تنها اظهار میدارد که پیامبر «الله» آدم را در نزدیکترین آسمان و ابراهیم را در آسمان ششم دیدار کرد.

محمد می افزاید: «سپس، جبرئیل مرا به محلّی برد که من در آنجا صدای خشخش قلم را روی کاغذ شنیدم.» (باید توجّه داشت که تاریخنویسان و نویسندگان نوشته اند که صدای خشخش قلم یادشده، صدای قلم «الله» بوده که مشغول ثبت حساب بندگان خود و اعمال و رفتار آنها بوده است.)

«ا بن،هضم» و «انس بن مالک» سپس از قول محمد، دیدار وی با «موسی» و همان افسانه چانهزنی با «الله» و کم کردن وظایف مسلمانان از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه نماز در روز را روایت میکنند.

تنها مورد تازهای که در این حدیث نسبت به حدیث ۲۲۷ جلد پنجم وجود دارد، آنست که محمد می گوید، هنگامی که جبرئیل مرا به«سدرةالمنتمهی» و

یا بزرگترین درخت موجود در جهان برد، مشاهده کردم که درخت یادشده دارای رنگهای شگفت آوری بودند که نمیتوان آنرا بهشرح و توضیح آورد. محمد میافزاید، سپس جبرئیل مرا به بهشت برد. در آنجا خیمههائی دیدم که دیوارهای کوچک آن از مروارید و کف آن از مشگ ساخته شده بود.

بازنمود نویسنده اگرچه افسانه رؤیاگونه معراج آنقدر سست و بی پایه و تماخره آمیز است که رویدادهای مسخره آنرا حتّی به کودکان خردسال عقب افتاده نیز نمی توان خورانید و از اینرو لزومی به نقد آن به نظر نمی رسد، با این وجود، شرح چند نکته در باره افسانه یادشده، خالی از ظرافت نیست:

۱- آنجا که محمد می گوید، چندین بار بین آسمان ششم و هفتم رفت و آمد کرده و هربار به سفارش (موسی) در باره کاستن از شمار دفعات نماز که مسلمانان در روز باید به جا بیاورند، با «الله» چانه زده و سرانجام موفق شده است، شماره دفعات نماز را از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، گویا مدلول آیه ۵۰ سوره قمر را فراموش کرده است که از قول «الله» می گوید: .وَمَاآَمَرُنَآَ لِلَاوَحِدَةٌ کَلَمَچ بِأَلْبَصَرِ ٪ «و فرمان ما در عالم یکی است و باید در سرعت چشم بهمزدن آنجام پذیرد.»

ای کاش، محمد دست کم برای نگهداری حیثیت و ارزش خود، برای «الله» خودساختهاش یک اعتبار ظاهری باقی می گذاشت و اینچنین با شرف و حیثیت او بازی نمی کرد. آیا هیچ انسانی که از خرد میانه برخوردار است، میتواند حتّی تصوّر کند که «الله» آیهای نازل کند و بگوید: «فرمان ما در عالم یکی است و باید در سرعت چشم بهمزدن انجام پذیرد،» آنگاه به پیامبر برگزیدهاش اجازه دهد، دست کم پنج بار او را مجبور به تغییر عقیده و شکستن فرمانش کند ؟ آیا هیچ منطقی میتواند باور کند، اللّهی که آفریننده تمام جهان هستی و موجودات آنست، آنقدر از خرد و درایت تهی است که توان ندارد، برای آفریدههایش تصمیم بگیرد که آنوقت بنده تاتوانش باید او را معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها ۲۹۵

هدایت به اندیشه راست و درست کند ؟ در اصول مدیریّت می خوانیم که یکی از فروزه های مدیریّت آنست که مدیر پیوسته در تصمیماتی که می گیرد با برجا باقی بماند. یک مدیرکاردان و لایق آنست که به اندازه کافی بیندیشد و پس از اینکه فرمانی صادر کرد، در نگهداری و اجرای آن استوار بماند. ولی به نظر می رسد، اللّهی که محمد در ذهن خود ساخته – و بدون تردید فروزه هایش از کارداده ای انسانی خودش سرچشمه می گیرد – یک «الله» چند شخصیّتی و فرونهادی است که از هرگونه نیوندی تهی بوده و پیامبر برگزیده اش قادر است با مغز، اندیشه، تصمیم و اراده او بازی کند و به آسانی و سادگی او را دوباره و سه باره و چند باره وادار به تغییر اراده و فرمانش بکند.

بهراستی می توان گفت که اگر فروزه «عدل» که یکی از اصول پنجگانه مذهب شیعه گری است، در «الله» کاربرد راستین می داشت و تنوریهای عدل «الله» و «بهشت» و «دوزخ» درست می بود، هیچیک از بندگان «الله» بیش از خود محمد شایستگی سوخته شدن به آتش دوزخ را نداشت. زیرا هیچکس بیش از محمد برای سود شخصی خود با شرف و حیثیت «الله» این چنین بازی نکرده و اینسان او را خوار و بیمقدار ننموده است.

۲- نکته دوم در باره سینی طلائی است که محمد می گوید، پیش از آغاز معراج، جبرئیل با خود حمل می کرده و قلب او را با درونما یه آن سینی طلا که عقل و ایمان بوده، پر کرده است. آنهائی که با الفبای اصول و احکام اسلام اندک آشنائی دارند، می دانند که در اسلام استفاده از طلا و ابریشم برای زنان حلال، ولی برای مردان حرام بوده و استفاده از ظروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن کرام اسلام استفاده از طروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن در اسلام استفاده از طلا و ابریشم برای زنان حلال، ولی برای مردان حرام بوده و استفاده از ظروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن در اسلام استفاده از طروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن کرام بوده و استفاده از ظروف طلا برای زن و مرد، هر حرام بودن کاربرد طلا را صادر کرده، در دستگاهش از این ماده حرام (سینی طلا) موجود داشته و به فرشته خود دستور دهد، برای پیامبرش از فلز حرام طلا که خود دستور منع استعمال آنرا صادر کرده، استفاده نماید ؟ آیا پیامبرش از فلز حرام طلا) موجود داشته و به فرشته خود دستور دهد، برای پیامبرش از فلز حرام طلا) که خود دستور منع استعمال آنرا صادر کرده، استفاده نماید ؟ آیا پیامبرش از فلز حرام طلا ای گستاخی چندین بار با «الله» چانه میزند تا شماره دفعات نماز پیروانش را که خود دستور به معاید می زند تا شماره دفعات نماز پیروانش را ز پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاهش دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته ای ز پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاه می دهد، نباید دست کم از جبرئیل فرشته از پر با در در در می ده در باید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاه ده ده در باید دست کم از جبرئیل فرشته از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه در روز کاه دم ده در باید دست کم از جبرئیل فرسته در با در باید دست کم از جبرئیل فرسته در با در سیم در سیم در به در بور کاه مرد دم دم در به دست کم از جبرئیل فرسته در با در سیم در با در سیم در به در بور کاه مرد مرم دم در بود کرم در با در با در دم دم در بود کرم دم دم در به در

که از سوی «الله» برای او دستور دینی می آورد، پرسش کند، چگونه است که «الله» برای پیروانش فرمان حرام بودن استعمال طلا را صادر نموده، ولی خود در دستگاه کبریائیاش از این مادّه حرام استفاده بهعمل می آورد؟

اینهمه پرسشهای بدیمهی را باید در اندیشههای شیدنهاد انسانی جستجو کرد که برپایه تئوری «زیگموند فروید» پدر دانش روانشناسی زمان حاضر، ناکامیهای زمان طفولیّت او را گرسنه کسب قدرت کرده و چون از هوش و درایت کافی برخوردار است، برای بهدست آوردن هدف، عنوان پیامبری بهخود می بندد و از هر عاملی که سر راهش سبز شود، چه نیک و چه بد، چه

۲۰ نکته سوم در باره اختلاف مفاهیم حدیث ۳٤۵ جلد اول با حدیث ۲۲۷ جلد پنجم کتاب صحیح البخاری است. حدیث ۲۲۵ جلد پنجم، دیدار محمد با «ابراهیم» را در آسمان هفتم، ولی حدیث ۳٤۵ جلد اول، دیدار محمد با «ابراهیم» را در آسمان ششم ذکر می کند. ممکن است این ناهمگونی فرآورده گفتار عامیانه «دروغگو حافظه ندارد،» بوده و از لاچ بازیمای خود محمد سرچشمه گرفته باشد و شاید هم این تضاد، دست آمد ریاکاریمای حدیث نویسان اسلامی باشد. ولی در هر دو شکل، نتیجه آن برای افسون کردن ذهن و درایت تودههای مردم و فرمانروائی کردن بر آنها یکی است.

هنگامی که افراد بشر نیروی خرد و بینش خود را در چارچوب اوهام و خرافات زندانی می کنند، مهار فهم و ادراک خود را بهدست کُنداگران دینی می سپارند و هوش و درایتشان را قربانی هدفهای قدرت خواهان و سودجویان ریاکاری که با سلاح عذهب به بهره گیری از افراد بشر برخاسته اند، میکنند؛ دکّانهای حیله گران دینی اوج و رونق می گیرد و راستای گستاخی آنها در بیهوده گوئی به درجه ای می رسد که دیگر برای قربانیان جنایات خود هیچگونه ارزشی قابل نبوده و با مشتی سخنان بیهوده و ذکر رویدادهای مسخره و خنده آور در تمام عمر بر گردهٔ آنها سوار می شوند و از آنها بهره کشی می کنند. آیا آنهائی که مدتّی از وقت گرانبهای خود را در هر شباته روز به خم و راست شدن و 197

معراج: دیدار خیالی محمد با الله در آسمانها

ییشانی ساییدن به تکّه ای خاک متراکم شده تلف می سازند، از افسانه خنده آور معراج که اساس و پایه نماز را تشکیل می دهد، آگاهی دارند؟ و آیا این افراد هیچ در معنی و مفهوم کلمات و جمله هائی که در هنگام برگزاری نماز بر زبان می آورند، غور و اندیشه کرده اند؟ آیا مسلمانانی که چندین مرتبه در روز نماز می گزارند و وقت و زمان پریهای خود را در راه ذکر مشتی اوراد بیمعنی تلف می کنند، می دانند، عبارت «الله اکبر» به گونه ای که در فصل دهم همین کتاب آوردیم و بیش از هرعبارت دیگری در اذان و نماز و سایر دعاهای روزانه مسلمانان به کار می رود، دلالت بر بزرگتر بودن بت «الله» از سایر بت های می کند؟

به امید روزی که ما به خود آئیم، ذهن و خرد خود را از بندهای خرافاتی که سوداگران دینی بر ما مهار کرده اند، آزاد سازیم و نیروهای سازنده خرد و کیاست خود را در راه بهزیستی همنوعان خویش و شکوفائی هازمان انسانی به کار بیریم.

ییکرهٔ صفحه ۲۹۹ ، از افسانه «اسب افسونگر» که یکی از افسانههای کتاب شبهای عرب می باشد، برداشت شده است. چکیدهٔ این افسانه حاکی است که یک خردمند هندی، اسبی را که از عاج و چوب آبنوس ساخته شده، به یکی از پادشاهان ایران باستان هدیّه میکند. اسب یادشده قادر است با پرواز در هوا، سوار خود را به هر نقطه و مکانی که وی در مغز اندیشه کند، برساند. زن و مردی که در پیکره بالا روی اسب دیده میشوند، یکی فیروزشاه ولیعهد پادشاه ایران و دیگری دختر بسیار زیبائی است که فیروزشاه در مسافرتی که با اسب یادشده انجام داده، از یکی از شهرهای دوردست با خود به مرکز پادشاهی پدرش می برد.

نه تنبها بین افسانه معراج محمد و افسانه یادشده بالا از جهت تخیّل پرواز در فضا برای رسیدن بههدف، شباهت آشکاری وجود دارد، بلکه اگر کسی افسانه «اسب افسونگر» را در کتاب شبههای عرب نخوانده و به پیکره مقابل \_\_\_\_\_

<sup>3</sup> Lane, One Thousand and One Night (London: 1859).

نظر افکند، فکر خواهد کرد که سوار مرد، محمد و سوار زنی که پشت سرش قرار گرفته، فرشته جبرئیل است. زیرا، در مسافرت خیالی معراج نیز محمد در جلو و جبرئیل پشت او روی « بُراق» سوار شده است.

باید در نظر داشته باشیم که برپایه تئوری «مَثَل» افلاطون، تمام عواملی که در این دنیا وجود دارند، اشکال نظری، ظاهری و غیر واقعی موجودات جاودانی هستند که در فضا ومکان جائی ندارند و تنها خداوند از ماهیّت واقعی آنها آگاه است.<sup>۱</sup> بدینترتیب، افراد انسان تنها از اشکال نظری و غیر راستین موجودات جاودانی که دانش آنها بهاصطلاح تنها نزد خداوند وجود دارد، استفاده می برند.

اکنون بر پایه تئوری «مُتُل» افلاطون میتوان گفت که دانش رسیدن به هدف، تنها نزد خداوند وجود دارد و ما افراد انسان تنها در تخیّل از اشکال نظری موجودات واقعی بهره می بریم. اگر فرض کنیم این تئوری درست باشد، میتوان گفت که محمد بن عبدالله، برای رسیدن فوری به هدف که کسب قدرت و فرمانروائی بر همنوعان خویش بود، به تخیّلات پیامبرشاهی و از جمله تصوّر معراج اندیشه گری کرد و فیروزشاه که از پیش قدرت حکومت را به تخیّل «مُتُل» پرواز فضائی دست زد. این دو رویداد تخیّلی، هر دو شکلهای را میراث پدری خود محقّق میدانست، برای بدست آوردن زیباترین دختر په تخیّل «مُتُل» پرواز فضائی دست زد. این دو رویداد تخیّلی، هر دو شکلهای وجود دارد؛ با تفاوت اینکه، افلاطون در شرح تئوری «مُتُل» از یک خدای واقعی بحث میکند که واقعیّت اشکال ظاهری در این دنیا را در کنترل خود واقعی بحث میکند که واقعیّت اشکال ظاهری در این دنیا را در کنترل خود واقعی ایت آنها افراد مردم مسخ شود و برای مثال، یکی از بندههای ریاکارش دارد و اجازه نخواهد داد، نهاد واقعی تئوریهائی که واقعیّت آنها نزد خدای ریاکارش دارد و این از مردم مسخ شود و برای مثال، یکی از بنده های ریاکارش ریاکارش در این می در تور بانی هدفهای جاه طلبانه و قدرت جویانه در ترد واقعی از همنوعان خود را قربانی هدفهای جاه طلبانه و قدرت جویانه در ترو ریاکارش دارد ی از مردم مسخ شود و برای مثال، یکی از بنده های ریاکارش روی «الله» محمد بوسیله خود را قربانی هدفهای جاه طلبانه و قدرت جویانه خود بکند،

ابهزبرتويس شعاره ا صفحه ۳۹ همين كتاب نگاه فرما بيد .



الله اكبر

۳...

واقعیّتها ندارد و در فرهنگ اندیشه گریاش، نیک و بد، زشت و زیبا و اعمال مشروع و نامشروع همه تابع اراده آفریننده خود، یعنی پیامبر و هدفهای خودکامهاش می باشند. بهمین مناسبت، محمد این انسان نیرنگ بازی که تشنه قدرت است، برای جامه عمل پوشانیدن به هدفهای خودکامهاش، یکشبه بین زمین و آسمانهای لایتناهی بوسیله یک قاطر پل میزند، به آسمانها مسافرت می کند، از ارباب خیمه شب بازی اش کام می گیرد و همان شب به زمین باز می گردد.

فصل بانزدهم

تئوری گناه در اسلام

هنگامی که شما برای نجات و آزادی خود آمادگی نداشته باشید. از هیچکس بیش از نجاتدهنده خود نفرت نخواهید برد . D. Sutten

در فرهنگ ملتهای گوناگون دنیا، «گناه» به رفتار و کرداری می گویند که با ارزشهای اخلاقی فرد انسان و جامعهٔ بشر منافات و ناهمگونی داشته باشد. ولی در کتاب قرآن پدیدهٔ «گناه» با ارادهٔ الله و پیامبرش پیوند داشته و پیروی از خواست الله و پیامبرش در ایجاد «گناه» بیش از رعایت اصول و ارزشهای اخلاقی نقش آفرین هستند. برای اثبات این نکته، بی مناسبت نیست، نخست تئوری «گناه» را از نظر فرهنگ، ادب، اخلاق و ارزشهای انسانی مورد بررسی قرار دهیم.

در اسلام و قرآن، «گناه» با واژهٔ «اثم» به کار برده شده و بیشتر جنبه و مفهوم مذهبی داشته و حاکی از نافرمانی و شورش در برابر «الله» می باشد.

\*\*1

اللــه اكبر

مخالفت و نافرمانی در برابر «الله،» دارای مفهوم گستردهای بوده و هم در بارهٔ افرادی به کارمیرود که بکتی منکر وجود «الله» باشند، هم آنهائی که برای «الله» شریک قائل باشند و هم افرادی که در اجرای مراسم مذهبی دقت و توجّه معمول ندارند. در کتاب قرآن، واژه هائی دیده میشود که مفهوم آنها در ردیف «اثم» می باشد. این واژه ها عبارتند از: معاصی، فواحش، سیّات، ذنوب، منهیّات و منکرات، ولی، نه هیچیک از این واژه ها تعریف شده و نه اینکه در بارهٔ تفاوت آنها با یکدیگر سخنی گفته شده است.

فقهای اسلامی برپایهٔ مدلول آیه ۳۲ سوره نجم، «گناه» را به دو گروه بخش کرده اند. «گناهان کبیره» و «گناهان صغیره.» در آیه ۳۲ سورهٔ نجم و همچنین در آیه ۲۲ سورهٔ نساء «گناهان بزرگ» با عبارت «کبائرالاثم» و در برا بر آن «لمم» آمده که مفشران آنرا به «گناهان صغیره» تعبیر کرده اند. ولی کتاب قرآن هیچیک ازاین دو گناه را نه تعریف می کند و نه در طبقه بندی می آورد. آیهٔ ۳۲ سورهٔ نجم می گوید: «آنهائی که از ارتکاب گناهان بزرگ و اعمال شرم آور خودداری کنند و تنها مرتکب ناهنجاریهای کوچک شوند، (الله) بخشش و گذشت زیادی نشان خواهد داد.»

«گناهان صغیره» از طبیعت انسان ناشی میشوند و فقهای اسلامی معتقدند، این دسته از گناهان عبارتند از: دروغگوئی، فریب، خشم، شهوت و مانند آنها. اگر انسان از ارتکاب «گناهان کبیره» دوری جوید و به برخی اعمال نیک دست بزند، گناهان کوچک او به آسانی بخشوده خواهند شد.

در بارهٔ «گناهان کبیره» بین فقها اختلاف نظر وجود دارد، با این وجود همهٔ آنها معتقدند که در اسلام هفت گناه بزرگ وجود دارد. این گناهان عبارتند از: قائل شدن شریک برای «الله،» قتل، بستن اتّهام زنا بهفرد دیگر، نافرمانی از پدر و مادر، رباخواری، فریب و اغفال پتیمان و سوء استفاده از دارائی آنها و خودداری از شرکت در جهاد (جنگ در برا بر کفّار). گروهی از فقها، گناهان دیگری را بهفهرست بالا میافزایند. این گناهان عبارتند از: دزدی، غفلت در برگزاری نماز روز جمعه، خودداری از روزه گرفتن در ماه \*\*\*

تتوری گناه در اسلام

رمضان، قماریازی، نوشیدن مشروبات الکلی، شهادت دروغ، ناامیدی بهرحمت الهی و جادوگری.

در فقه اسلامی بزرگترین گناه، «شرک» و یا شریک گرفتن برای «الله» است. بهمین دلیل اگرچه آیهٔ ۳۲ سوره نجم از «الله» بهنام «واسعالمغفره» یعنی «آمرزندهٔ بزرگ» نام برده، ولی در اسلام هر گونه گناهی فابل بخشش است، مگر شریک گرفتن برای «الله.» فرنود فلسفی و روانی بزرگی گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای بزرگی گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای برای گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای برای گناه «شرک» را باید در خودخواهی وجاه طلبی محمد و هدف او برای ردیف یکدیگر به کار رفته و بویژه در بسیاری از آیات قرآن عبارت «اطیعوائله به و می یکدیگر به کار رفته و بویژه در بسیاری از آیات قرآن عبارت «اطیعوائله به چشم می خورد. برخی از این آیات عبارتند از: آیه ۱۳۳ سوره آل عمران، به چشم می خورد. برخی از این آیات عبارتند از: آیه ۱۳۳ سوره آل عمران، و آمیعوائله در آنه از محمد بهنام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد بهنام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد بهنام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد بهنام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد به کام ۵۰، ۲۰ سوره آل عبارتند از: آیه ۲۱ موره توبه و آیه ۲۱ سوره تغابن. آیه مای ۱۰، ۲۰ و ته سوره انفال؛ آیه دارند که «الله» در آنها از محمد به دام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را دارند که «الله» در آنها از محمد به دام پامبر خود نام می برد و خود و محمد را در یک ردیف قرار می دهد. بعضی ۱۵، ۵۰، ۵۰، ۵۰، ۵۰ می و موره نور، از ۲۰ موره نور، نور، می موره از ۲۰ موره نور، موره نوره نور، می موره نور، ۲۰ موره نوره نور، ۲۰ موره نور، ۲۰ موره نوره نور، در بران می موره نور، موره نور، موره نور، ۲۰ موره نور، موره نور، موره نور، در موره نور، موره را موره نور، موره نور، موره نور، موره نور، موره نور، موره نور، موره موره بوره مور، موره نور، موره نور، موره نور، موره نور، موره نور، موره نور، موره موره موره موره نور، موره موره موره

محمد با بزرگ کردن «الله» و در ردیف قرار دادن خود با او و اینهمه پافشاری برای فرمانبرداری و پیروی از «الله» و اینکه شرک به «الله» نابخشوده ترین گناه از گناهان کبیره است، قصد دارد با وانمود کردن به اینکه رسالت و قدرت او ناشی از «الله» است، بر تازینهای عربستان چیره شود و بر اریکهٔ پیامبرشاهی تکیه بزند. بهمین جهت است که در سراسر آیههای قرآن، محمدیا خود را در کالبد «الله» فرضی اش فرو می برد (تئوری فوثر باخ و اسپینوزا) و یا «الله» را در وجود خود وارد می کند (تئوری هگل). ولی در هر دو حال، محمد از یک هدف پیروی می کند و آن این است که با ایجاد ترس و وحشت در مردم، از قدرت مرموز الله، آنها را به خواست های جاه طلبانه پیامبر و اللسه اكبر

نمایندهٔ «الله» که در واقع هر دو در خود او جمع می باشند، تسلیم نماید. یکی از ناهمگونیهای آشکار و رسواگر اصول اسلامی، موضوع منزه بودن پیامبران از هرگونه گناه و لغزش می باشد. احادیث اسلامی و مسلمانان باور دارند که پیامبران از ارتکاب هر گونه آلودگی اخلاقی و گناهی پاک و منزّه می باشند. فرقهٔ اشعریّهٔ اعتقاد دارند که پیامبران در نهاد استعداد ارتکاب گناه ندارند. فرقهٔ هاشمیّه که یکی از فرقههای مذهب شیعه گری می باشند، برای بالا بردن مقام و منزلت امامها، عقیده دارند که پیامبران ممکن است

افرقة اشعرية از تعليمات جمم بن صفوان كه رهبر يكى از شش فرقة مجبر، بود، دو اواحر سدة سوم و تا اوائل سدة چهارم هجرى قعرى، ظهور كرد و بعالم ابوالحسن اشعرى از مشهورترين رؤساى فرقة يادشده مشهور گرديد . هدف ابوالحسن اشعرى از تشكيل ابن فرقه مخالفت با عقايد مذهبى فرقة معنزله بود . فرقههاى اشعرية و معتزله در مسائل بسيارى با يكديگر اختلاف عقيده دارند كه مهمترين آنها موارد زير است: (۱) معتزله عفيده دارند ، اعمال خوب از (الله) و اعمال بد از ارادة انسان نانتى مى شود . اشاعره باور دارند ، بد و تيك كارها همه آفريدة (الله) است و انسان را در آنها اختبارى بست. (۲) معنزله معدند «الله» داراى حواس نيست و آن گروه از آبات قرآن را كه مىگويد . «الله» داراى دست و يا و گوش و چشم است با معتى مجازى بايد تلقى كرد و بهمين مناسبت «الله» را نمىتوان ديد ، ولى اشاعره عقيده دارند . «الله» داراى معنى مجازى بايد تلقى كرد و بهمين مناسبت «الله» را نمىتوان ديد ، ولى اشاعره عقيده دارند . «الله» داراى معنى مجازى بايد تلقى كرد و بهمين مناسبت «الله» را نمىتوان ديد ، ولى اشاعره عقيده دارند . «الله» داراى معنى اسان و الشاد مقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه ميتواند - بهتر از فر آنى را به حمل ششم خود مىتواند ، «الله» را در روز قيامت مشاهده كند . (۳) معتركه عقيده دارند ، عقلى بدون كمك شرع مىتواند خوبى و بدى امور ر<sup>1</sup> درك كند ، ولى اشاعره باور دارند كه مىتواند - بهتر از فر آنى را بعود دياورد؟ ولى اشاعره عفيره محان دور ميتواند ، و آن ماند است فاقد م و انسان مىتواند بيتر از فر آنى را بعود دياورد؟ ولى اشاعره عفيره محان ولى اشاعره معتقدند ، این كار امكان مىتواند بيتر از فر آنى را بعتركه معيره دارند كهنو آن معجزه «الله» است و انسان خاد

البوالفتح محمدين عبدالكريم شهرستاني افضل الدَّين صدر ترك اصفهاني، المثل والنَّحل (تهران:: (١٣٢١).

۳.1

7.0

تئوری گناه در اسلام

فرقهٔ معتزله" این عقیده را که امامها بهیچوجه مرتکب گناه نمیشوند، ردّ میکنند، ولی باور دارند، امامها دارای خصوصیًاتی هستند که آنها را از ارتکاب گناه برکنار نگه میدارد.

در هر حال، کلیّهٔ پیروان مذاهب گوناگون دین اسلام، در این تئوری که پیامبران بهیچوجه مرتکب گناهان کبیره نمیشوند، با یکدیگر اشتراک عقیدهٔ کامل دارند و این موضوع یکی از عوامل توانائی است که میتواند، ایمان هر مسلمان مؤمنی را نسبت به اسلام و قرآن نابود سازد. زیرا قرآن پر از آیههائی است که از گناهان پیامبران بزرگ سخن میگوید. برای مثال، افسانه گناه به اصطلاح آدم ابوالبشر، پیامبر مبعوث از سوی «الله» از آیه ۳۳ سورهٔ بقره به بعد، شرح داده شده و آیههای ۳۵ و ۳۳ سوره بقره در این باره میگویند:

«ما به آدم گفتیم، تو با جفت خود در باغ بهشت سکونت اختیار کن و از میوههای فراوانی که در آنجا وجود دارد، هر یک را که اراده کردی بخور، *ولی* نزدیک این درخت نشو، زیرا اگر بهاین کار دست بزنی، از جملهٔ ستمکاران خواهی بود. سپس شیطان، آدم و حوا را بهلغزش افکند تا از آن درخت

<sup>&</sup>quot;مکتب معتزله در آغاز سده دوم هجری در پایان حلاقت بنی امیه بعوجود آمد و بندانگزار آن «واصل بی عط» بکی از شاگردان حس بصری بود. «واصل بن عظ» با استادش بر سر سرنوشت مرتکب شونده اگناهان کبیره و تعیین حدود کفر و ایمان اختلاف نظر پیدا کرد و از او کناره گرف و به انفاق یکی دیگر از مشاگردان حسن بصری بهنام «عمروین عبید» مکتب معتزله را یعوجود آوردند. پیروان مکتب معتزله عقده دارند که دیدن «الله» نه در دنیا و نه در آخرت ممکن نیست. پیروان این مکتب همچنین عقیده دارند که تبکی از «الله» است و بدی از نفس انسان و کسی که مرتکب گناه کبیره شود، نه موفن است و به کفر، حس بصری مرتکب «گناه» در دنیا و نه در آخرت ممکن نیست. پیروان این مکتب همچنین عقیده دارند که تبکی بصری مرتکب «گنه» را کافر میدانست، و کی «واصل بن عطا» گناه کبیره شود، نه موفن است و به کافر، حس بصری مرتکب «گنه» را کافر میدانست، و که درتکب گناه کبیره شود، نه موفن است و به کنور است. پیروان این مکتب تیز عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» دست و یا و چشم دارد، باید آنجا را با معنی مجازی تلقی کرد و در اصول و موازین مذهبی از عامل «خرد» یاری جست، ولی فرق «اشعری» عکس این عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» دست و یا و چشم دارد، مرابع موانه ماه باین عقیده دارند، آن گروه از آیههای فر آن که می گویند، «الله» دست و یا و چشم دارد، مرابع رفید آنها را با معنی مجازی تلقی کرد و در اصول و موازین مذهبی از عامل «خرد» یاری جست، ولی فرق مرابع رفید، ۲-موزی بیزه آنها با بنیم وی منده داین میه آنه بالله»، ۲-موزه می دانه آنها با بنیم می باشد ۲- توجید، یعنی صفات و فروزههای «الله» از ذات او جدا فیست. ۳-مون و موند کافی، با در مونی هاله»، ۲- مولست، ولی هرفتی ا

الك اكبر

خوردند. ابدین سبب هر دوی آنها را از بهشت پر نعمت بیرون راندیم و گفتیم آدم و حوّا را از بهشت فرود آورید....»

پس ازآنکه آدم و حوّا در نتیجه فریب خوردن از شیطان فرمان خدا را نادیده گرفتند و با خوردن سیب بهشت مرتکب گناه شدند، برپایهٔ آیه ۲۳ سوره اعراف، دست بهدرگاه «الله» بالا بردند و گفتند: «خدایا، ما بر خویش ستم کردیم و اگر تو ما را نبخشی و بهما رحمت نیاوری، ما سخت از زیانکاران عالم شدهایم.»

نوح پیامبر نیز برپایهٔ آیهٔ ۷۱ سورهٔ هود از «الله» بخشایش طلبید و اظهار داشت: «بارالها، من بهتو پناه می برم و چیزی را از تو میخواهم که مرا بدان علمی نیست و اگر مرا نبخشی من از زیانکاران خواهم بود.»

ا براهیم خلیل نیز بر پایهٔ آیههای ۸۰ تا ۸۲ سورهٔ شعرا، هنگام طلب آمرزش برای گناهانش، «الله» را مخاطب قرار میدهد و میگوید: «... خداوندا، امیدوارم در روز قیامت گناهان مرا ببخشی...»

و جالبتر از همه گناهانی که پیامبران بزرگ مرتکب شدهاند، گناه موسی می باشد. آیهٔ ۱۵ سورهٔ قصص، شرح قتلی را که موسی با دست خویش، ولی البته با فریب خوردن از شیطان مرتکب شده شرح می دهد و سپس آیهٔ ۱۲ سورهٔ قصص به توضیح طلب بخشش موسی می پردازد و می گوید، موسی به درگاه «الله» دست به دعا برداشت و اظهار داشت: «خداوندا، من بر خویش ستم کردم. الهی تو از من درگذر. (الله) هم او را بخشید...» کتاب قرآن، به گناهان ارتکاب شده بوسیله محمد، بیش از سایر پیامبران اشاره کرده است. آیه ۵۵ سورهٔ غافر می گوید: فَاصَبِرَ اِنَ وَعَدَاللَّهُ حَقٌ وَاَسَمَعْفِرُ لِذَنْيَكَ وَسَبَحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِقِ وَالْإِبَسَكَرِ

ادر حدیث گفته شده است که گناه آدم در خوردن سیب بهشت برای بشر سودمند بود، زبرا اگر او مرتکب این گناه نشده و در نتیجه بهزمین فرو نیفتاده بود، نسل بشر بهوجود نمی آمد. \* • ٧

| وری گناه در اسلام |
|-------------------|
|-------------------|

«ای رسول ما، پس صبر کن که البتّه وعدهٔ (الله) حقّ است و بر گناه خود از (الله) آمرزش طلب کن و صبح و شام بهستایش (الله) بپرداز.»

آیهٔ ۱۹ سورهٔ محمد نیز به ارتکاب گناه بوسیلهٔ محمد اشاره کرده و میگوید: «پس بدانکه غیر از (الله) یکتا، خدای دیگری نیست و برای گناه خود و مردان و زنان با ایمان آمرزش طلب کن.» آیهٔ ۲ سورهٔ فتح نیز از دگر آیاتی است که از گناهان محمد سخن گفته است. «الله» در این آیه خطاب به محمد می گوید: «تا از گناه گذشته و آیندهٔ تو درگذریم...»

در بارهٔ مدلول آیهٔ بالا چند نکتهٔ جالب و سرگرم کننده وجود دارد. یکی اینکه، بهفرض اینکه معتویات کتاب قرآن را کلام «الله» بدانیم، در اینصورت هنگامی که «الله» بهمعمد میگوید، «تا از گناهان آیندهٔ تو درگذریم،» در واقع به پیامبرش آزادی میدهد که در آینده میتواند با آزادی خیال، به هر جنایتی که میل دارد دست بزند و یقین داشته باشد که «الله» چشمانش را به روی جنایات او خواهد بست. بدیمهی است که از عدل و دادگری «الله» ساخته شده بوسیله معمد، بیش از این نیز نمیتوان انتظار داشت. دوم اینکه، چون میدانیم که قرآن زائیده شدهٔ ذهن نسبی خود معمد بوده است، بنابراین معمد با آزادی به خود اطمینان میدهد که هر عمل به انجام آن دست خواهد در آینده انجام دهد، با کمال آزادی و بدون هیچ مانعی معموم علیهم السلام رسیده که پیغمبر را گناهی نیست و مراد از گناه پیامبر، گناهان امت و شیعیان اوست.»

تفسیر بالا نیز بهنوبهٔ خود دارای چند نکتهٔ جانب و شگفتانگیز است: اولاً معلوم نیست، چرا قرآنهای یادشده که بهذکر تفسیر ابلهانهٔ بالا

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup> قر آن کریم، ترجمه فارسی بصیرالملک (تهران: کتابفروشی محمد حسن علمی، یدون تاریخ)، صفحه ۳۹۹ قر آن کریم (تهران: جمهوری اسلامی، سازمان اوقاف و امور خبریّه، انتشارات أسوده، ۱۳۷۰)، صفحه ۵۱۸.

الله اكبر

پرداختهاند، عبارت «علیمهمالسلام» را که یک عبارت جمع است، به کار برده و ننوشتهاند، هدفشان از معصومها چه کسانی بوده است. ثانیاً اگر این تفسیر در بارهٔ آیهٔ ۲ سورهٔ فتح درست باشد، براستی باید بهعدل «الله» شادباش گفت که گناهان تمام امّت و شیعیان را بهدوش محمد نمیگذارد و او را بهخاطر گناهان امّت و شیعیان مجازات نمیکند، ثالثاً برپایهٔ این تفسیر معلوم میشود که در زمان محمد نیز شیعه گری وجود داشته ومحمد دارای امّت شیعه بوده، ولی خود از آن آگاهی نداشته است.

بههر روی، با توجّه بهاینکه بغیر از «الله،» یعنی بتی که پیش از ظهور محمد و اسلام در خانه کعبه قرار داشته و تازیمها به پرستش آن مشغول بودهاند. هیچ موجود دیگری بهنام «الله» در دنیای ما وجود نداشته و کتاب قرآن فر آوردهٔ اندیشههای خود محمد می باشد؛ هنگامی که درونما یهٔ کتاب اقر آن ارا دست ساختهٔ بی چون و چرای محمد بدانیم، پسیک آنالیز مواردی که محمد در قرآن از ارتکاب گناهانش سخن می گوید و بهمناسبت ارتکاب آن گناهها از «الله» درخواست بخشش مىنمايد، تعبير روانى جالب توجّبهى پيدا مىكند. زیرا در این موارد، این وجدان ناآگاه محمد است که او را وادار بهاعتراف به بدکرداریها بش کرده و از «الله» پنداری اش عفو و بخشش می طلبد تا دست کم تا آنجائی که ممکن است، روانش را از سنگینی ارتکاب آنهمه انغزشهای اخلاقی و ناهنجاریهای کرداری، سبک سازد. ابرای مثال، هرگاه بخواهیم از دهمها نفر افراد بیگناهی که محمد بدون جمت خونشان را ریخت و همان شب کشته شدن آنبها، همسرانشان را باخود بهرختخواب برد،" و نیز هزاران نفر افراد دیگری که بهاصطلاح بهفرمان «الله» نابودشان کرد، صرف نظر کنیم و تنها بهشرح دو مورد از جنایات شرم آور او اشاره کنیم، دل هر خوانندهای بهدرد می آید . یکی از این جنایات، قتل «عصما بنت مروان» زن شاعره زیبانی بود که بر ضد محمد شعر می سرود. اهنگامی که

"بەمطالب قصل ششم كناب كۆرش ىزرگ و محمدين عبدالله، نگارش همين تويسنده نگاه قرما بېد،

4.4

تنوری گناه در اسلام

«امیر بن ادی» این زن بیگناه را در بستر خواب و زمانی که در کنار فرزندانش خوابیده و کودک شیرخوارش در بغلش آرمیده بود وحشیانه بهقتل رسانید، محمد عمل قاتل را مورد ستایش قرار داد و به او اظهار داشت: «تو با این عمل به (الله) و پیامبرش خدمت کردی.» در مورد دیگر، «محیصه بن مسعود» در اجرای دستور محمد برای کشتن بزرگان یهود، «ابن سنینه،» یکی از بازرگانان کلیمی را در جلوی چشمان محمد بهقتل رسانید و محمد، یعنی کسی که عنوان پیامبری «الله» را به خود بسته بود، با چشمهای شرربارش، با شادی خاطر به تماشای جنایت شرم آور «محیصه بن مسعود» پرداخت و دم بر نیاورد.<sup>۲</sup>

گذشته از آنهمه متون و آیههای کتاب قرآن که دم از گناهان محمد و طلب بخشش و آمرزش برای او از «الله» میکنند، احادیث بسیاری وجود دارد که نشان میدهد، محمد پیوسته برای آمرزش گناهانش از «الله» درخواست عفو و بخشش میکرده است. عایشه، یکی از زنان محمد و سوگلی حرم او گفته است، محمد اغلب میگفت: «ای (الله) من از تو استغاثه میکنم که با گذشت فراوانی که داری، مرا عفو کنی. ای (الله) از تو درخواست میکنم گناهان مرا ببخش و رحمت خود را شامل حال من کن.» «ابو هریره» نیز روایت کرده است که محمد گفته است: «من هر روز هفتاد مرتبه توبه و از (الله) درخواست بخشش و آمرزش میکنم.»

در باره اینهمه ناله و استغانه محمد برای آمرزش و بخشش، دو حالت میتوان فرض کرد: یکی اینکه بهفرض محال، متون قرآن سخنان مستقیم «الله» است که بوسیله جبرئیل فرشته بهمحمد وحی شده است. نتیجهٔ این فرض آنست که در کتاب قرآن، این «الله» از همهجا آگاه است که از چگونگی کردار و رفتار محمد باخبر بوده و پیوسته دم از گناهان و جنایات او میزند و نه

> <sup>الا</sup>على دشتى، بىست و سە سال، صفحە ١١٠ . ^ هشكات المصابح ي همچنين بەدرونماية زير نگاه فرماتيد:

W. St. Clair Tisdall, The Path of Life (London and Madras, 1912)-

الك اكبر

خود او. فرض دوم که بدون تردید با حقیقت برابری کامل دارد، آنست که متون کتاب قرآن بوسیله خود محمد نوآوری و نگارش شده است. در اینصورت میتوان گفت، هنگامی که محمد اینهمه از گناهان خود و طلب بخشش و آمرزش از «الله» دم میرند، در واقع این ناخود آگاه اوست که کنترل زبان او را در دست گرفته و با اینهمه اعتراف و نهان آشکاری، میخواهد بلکه کمی از بار روان آزارش به سبب آنهمه ستمها و بدکاریهائی که در راه کسب قدرت نسبت به همتوعانش مرتکب شده، بکاهد.

به هر حال، نتیجهٔ این بخش از جستار آنست که در حالیکه در اسلام اعتقاد بر آنست که پیامبران همه میگناه بوده اند، ولی کتاب قرآن برپایهٔ آیهٔ ۳۵ سورهٔ بقزه، آدم را نخستین انسان و بیامبر گناهکار برمی شمارد و بویژه متون قرآن و احادیث اسلامی، هر دو برای محمد بن عبدانله، گناهان بسیاری برشمرده و به وی به چشم گناهکاری نگاه می کنند که باید مانند یک انسان عادی که ارتکاب لغزش و گناه چهره اش را سیاه کرده، از «الله» درخواست عفو و بخشش و آمرزش نماید.

متون کتاب قرآن و احایث اسلامی نشان میدهند که اگرچه محمد برای بزرگ نمانی خود به عنوان پیامبر «الله» کوشش میکند که جلال و شکوه «الله» را در سطحی بالای پندار قرار دهد، ولی در بسیاری موارد «الله» از دیگ اللهسازی محمد؛ نا پحته، نارسا و فرونهاد سر بدر می آورد. یکی از این موارد، صفت تقدّس و دادگری «الله» است که محمد به آن اشارهای ننموده است. دلیل این عقیده، به گونه ای که از بررسی متون و احکام کتاب قرآن برمی آید، آنست که محمد به نهاد «گناه» و نتا بچ آن توجّهی نداشته است. قرآن نه تنها در بارهٔ طبیعت و نهاد «گناه» سکوت کرده، بلکه در بارهٔ منشاء «گناه،» نتیجه و جگونگی پیشگیری از «گناه» سحنی به میان نیاورده است. تا جائی که «ملنکتون» در پیش گفتاری که در یکی از قرآنهائی که به لاتین چاپ شده می نویسد، به نظر می رسد که محمد در آوردن متون و احکام فرآن زیر شده می نویسد، به نظر می رسد که محمد در آوردن متون و احکام فرآن زیر نفوذ وسوسه های شیطان قرار گرفته است، زیرا او از طبیعت و نهاد «گناه»

۳۱۰

تئوری گناه در اسلام ۲۱۱

سخنی بهمیان نمی آورد و بهعلل و جهات رنجها و گرفتاریهای افراد بشر، اشارهای نمی کند ۱

کتاب قرآن در آیات زیر از «گناه» بحث می کند: آیدهای ۲، ۲۸۳ وره ۲۸۲ سوره بقره؛ آیه ۱۲۰ سوره انعام؛ آیدهای ۳۱، ۸۸، ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۱۱ سوره نساء؛ آیه ۱۰۰ سوره اعراف؛ آیه ۲۲ سوره ابراهیم؛ آیه ۲ سوره محمد؛ آیه ۳۲ سوره نجم و آیه ۳۷ سوره حاقه. در هیچیک از آیات یادشده، کتاب قرآن از نهاد «گناه» تعریفی بهدست نمیدهد. آنچه که به گونه غیر مستقیم از آیدهای یادشده میتوان دریافت اینست که: «گناه یک تخلف ارادی از قواعد و قوانین شناخته شده است.» حال اگر چنین تعریف سخاوتمندانه ای را برای «گناه» از کتاب قرآن برداشت کنیم، با این وجود می بینیم که عامل «نادانی از قوانین و مقررات جاری و شناخته شده» که از عوامل حیاتی و اساسی هر نفزشی بشمار میرود، در ساختمان تعریف یادشده، نیامده است. این کوتاهی قرآن در تعریف «گناه» بویژه از این جهت میم است که قرآن در آیه ۹۸ سورهٔ انعام می گوید: و کررطب و کایب میآران مورد بحث قرآر نداده باشد.»

در کتاب قرآن «گناه» به گونه مستقیم با خواست و ارادهٔ «الله» پیوند دارد، نه با رویگردانی از اصول و قواعد اخلاقی و یا حقوقی. بهمین سبب ، هنگامی که قرآن از «گناه» سخن می گوید، پیوسته واژهها و عباراتی مانند، آنچه اجازه داده شده» و یا «اعمالی که منع و نهی شده» به کار می برد، نه شرح رفتار و کرداری که با اصول و ارزشهای اخلاقی مباینت داشته باشد. و این موارد مجاز و یا اعمال منع شده، بستگی به اراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مجاز و یا اعمال منع شده، بستگی به اراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مجاز و یا اعمال منع شده، بستگی به اراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مباز و یا اعمال منع شده، بستگی ماراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مباز و یا اعمال منع شده، بستگی ماراده و خواست «الله» دارد، نه این موارد مباز و یا اعمال منع شده، بستگی ماراده و خواست «الله» مارد، ا

۲به کتاب زیر نگاه فرمانید:

Literary Remains of Emanuel Deutsch (London: 1874), p.62.

اللسه اكبر

شما از گناهان بزرگی که نهی شده دوری گزینید...» آیه ۱۰۷ همان سوره حاکی است: « (الله) گناهکاران را دوست ندارد.» آیم ۱۷ سوره یونس نیز بهجای شرح نهاد و عوامل تشکیل دهندهٔ «گناه» بهسادگی میگوید: «هیچکس گناهکارتر از کسی که به (الله) نسبت دروغ بدهد و آیات او را تکذیب کند نیست...»

و در اینجا باید گفت، اگر کسی که به «الله» نسبت دروغ بدهد و آیات او را تکذیب کند، از گناهکارترین افراد بشمار میرود، معلوم نیست، فردی مانند خود محمد که یک «الله» دروغی بسازد و از قول او یک کتاب دروغهای مقدّس بالدار بگوید، تا چه اندازه گناهکار خواهد بود!

به گونه ای که از درونمایه آیه های بالا و دهمها آیۀ دیگر قرآن بر میآید، در این کتاب هیچ عملی در ذات و نهاد، خوب یا بد نیست، بلکه نیکی و بدی هر اندیشه و یا رفتار و منشی بستگی به امر «الله» و ارادۀ او دارد. بعبارت دیگر، ذات و اراده و خواست «الله» سنگ آزمونی است که اعمال خوب را از کارهای بد جدا و به افراد انسان برچسب های نکوکاری و یا بدکاری و جرم و گناه میزند. هرچه را که «الله» منع میکند، جرم و گناه است، ولو آنکه آن عمل در فرهنگ افراد بشر نیکو، مفید و قانونی به نظر آید.

هر اندیشه و عملی را که «الله» نیکو بداند، دانست آن اندیشه و یا انجام آن عمل نیکو و واجب است، اگرچه بر خلاف مصلحت افراد بشر باشد. بهترین مثال برای نشان دادن این تئوری، موضوع تعدد زوجات در اسلام است. اگرچه چند زنی در اجتماعات انسانی، بنیاد زندگی خانوادگی را سست و آرامش و شادی را از خانواده هائی که مردانشان دارای چند زن هستند، سلب می کند، ولی چون قرآن، این عمل را مشروع بر شمرده، از اینرو مسلمانان از آن پیروی و عیبی برای آن قانل نیستند. همچنین اگرچه، تمام اصول و مقررات حقوقی، اردواج رسمی را برای زندگی زناشونی لازم و قانونی تلقی کرده اند، ولی چون «الله» در آیه ۵۰ سوره احزاب می گوید، محمد بدون انجام

\* 11

212

## تئوری گناه در اسلام

خواست «الله» به گونه طبیعی همیشه بالاتر از رعایت اصول و موازین حقوقی افراد بشر قرار می گیرد.

گذشته از آن، اسلام بین لغزش های جزئی که بیشتر مربوط بهتشریفات انجام آداب و رسوم مذهبی است و گناهان بزرگ تفاوتی قائل نمی شود. احادیث زیادی از محمد نقل شده که همه حاکی از اثبات این موضوع می باشد. برای مثال، محمد گفته است: «یک درهم پول که فردی از ربا بهدست آورد، گناهش بیشتر از ۳۳ مرتبه زنا می باشد و هر کسی که از پول ربا تغذیه کند، جایش در جهنّم است.» همچنین: «خوردن ربا، هقتاد نوع گناه برای انسان ایجاد می کند که کمترین آن مانند آنست که رباخوار با مادر خود زنا کرده باشد.» حدیث دیگری از محمد روایت شده که می گوید: «شلوار مرد باید تا وسط ساقهای پاهای او را بیوشاند... حال هرچقدر که بالاتر باشد، آن قسمت در آتش جهنّم خواهد سوخت.»

در قرآن و اسلام، قواعد و مقرّرات اخلاقی بر حسب زمان و مکان تغییر می یابند. در قرآن بارها گفته شده که «الله» هر عملی که اراده کند، می تواند انجام دهد. مسلمانان باور دارند، هر عمل و هنجاری که «الله» انجام دهد، عادلانه خواهد بود. بهمین دلیل، هنگامی که مسلمانان در آیه ۳۰ سوره انفال میخوانند که « (الله) بهترین مکّاران است،» به وجود او افتخار می کنند. قرآن پر از آیه هائی است که می گوید، «الله» هر کسی را که بخواهد فریب می دهد و نیز هر کسی را که به پیامبرش تسلیم شود و از او فرمانبرداری کند، دوست دارد و به او کمک می کند. (به آیه ۲۱ سوره انفال، آیه ۵۲ سوره آل عمران، آیه ۵۱ سوره نمل، آیه ۱۵ سوره طارق، آیه ۶ سوره نخل، آیه ۱۵ سوره ابراهیم و آیه ۵۱ سوره توبه مراجعه فرمائید.)

ا مشكات المصابع و همچنين

Osborn's Islam Under the Khalifs of Baghdad, p. 63

الكسه اكبر

اسلام، همیشه هدف بالاتر از وسیلهٔ رسیدن به هدف قرار بگیرد. بعبارت دیگر، اسلام برای رسیدن به هدف، هر وسیله ای را مشروع و مجاز بشمار می آورد. اصطلاح «آلغایات مبرزالمبادی» که در زبان قارسی مفهوم «برای رسیدن به هدف کاربرد هر وسیله ای مشروع و مجاز بشمار می رود،» یکی از اصول شناخته شدهٔ اسلامی است که نه تنها در بافت اصول و احکام قرآن و احادیث اسلامی، کاربرد چشمگیر داشته، بلکه از زبان محمد نیز بسیار شنیده شده است. محمد در جنگ آحد، «نعیم بن مسعود» را مأمور کرد تا بین طایفه قریش و طایفه کلیمی «بنی قریطه» که بر ضد محمد با یکدیگر متحد شده بودند، اختلاف و نفاق بیندازد. هنگامی که بروان محمد ازاقدام ریاکارانه او، یعنی عمل نابکارانه کسی که خود را فرستادهٔ خدا و مظهر عایت راستی، درسی و نیکی می داند، به شگفت (فادند، به آمها اظهار داشت: «جنگ بغیر از مکر و فریب چیز دیگری نیست.»

در حالیکه افراد عادی مردم، اصطلاحات «فریب، مکر، جبله و ریا» را بعنوان اهانت و ناسزا و برای پست و خوار کردن به یکدیگر به کار می برند، جای بسیار شگفت است که محمد این عناوین را برای منش خود روا و جایز می شمارد. از دگر سو، هنگامی که محمد به «الله» خود در آیه ۳۰ سورهٔ انفال و آیهٔ ۵۴ سورهٔ آل عمران «خَیرُالماکِرین» یعنی «بهترین مکّارها» را نسبت می دهد، کاربرد این عناوین برای توجیه اعمال و رفتار خودش زیاد غیرعادی به نظر نمی رسد.»<sup>۱۱</sup>

میگویند، هیچ آب روندهای بالاتر از سطح سرچشمه حود نمیتواند جاری شود و قطر هیچ ستونی بزرگتر از پایهٔ خود ممیتواند باشد. این گفتهها در بارهٔ اسلام، اصول قرآن و اعمال و رفتار کامخواهانهٔ محمد، کاربرد و مصداقی ندارند. محمد، انسان قدرتطلبی که عنوان پیامبری را وسیلهٔ

<sup>34</sup> بی اسحاق، اکتاب سیرت ارسول،الله، صفحه ۱۷۹ د محمد بن عمر الواقدی، کتاب،المعاری، صفحه های ۱۸۰۰-۱۸۱ 210

تئوري گناه در اسلام

دست یا بی به حکومت عربستان قرار داده، آنجائی که منافعش ایجاب کرده، خود را در بالای «الله» و حتّی اصول و موازین اخلاقی قرار داده است. یکی از نمادهای عمل وی اینست که او دروغگوئی را در سه مورد مجاز کرده و با این عمل، خود را در بالای «الله» قرار داده و تقدّس و تنّزه اللّهی که خود را نما ینده و پیامبر او میداند، خدشهدار کرده و بدینوسیله ارادهٔ خودخواهانهاش را بالای اخلاقیّاتی که باید در باکی و درستی کمال مطلوب باشد، قرار داده است. این سه مورد عبارتند از: یکی دروغ گفتن بهزنان، دیگری دروغ گفتن برای آشتی دادن دوستان و سوم دروغگوئی در جنگ." گذشته از آن، ستمگریهای مجرمانهای که محمد نسبت بهمخالفان و دشمنانش۳ مرتکب شد، نمونهٔ بارزی از صفات فروارزش اخلاقی و ویژگیهای روانی اوست. ابهمین مناسبت، فر آوردهٔ مغزی او، یعنی آموزشهای او در اقرآن ادارای آنچنان سستیها و کمبودهای اخلاقی است که هر انسانی را بهشگفت وا میدارد. دکتر «کلرتیس دال» مینویسد: «هنگامی که مذهب شیعه گری وارد ایران شد، تئوری (کتمان اندًین) که یکی از ویژگیهای این مذهب است، فروزهٔ دروغگوئی را در شکل یکی از هنرهای مستظرفه در معتقدات مردم این کشور استوار نمود.» البتَّه نبايد فراموش كنيم كه هدف اين نويسنده و پژوهشگر از تئوري (کتمان الدّین) ، اصل تقیّه و یا دروغگوئی شرعی است که از ویژگیهای مذهب شيعه گري بشمار ميرود."

در واقع می توان گفت که مرکز اخلاق و حقوق در اصول و احکام قرآن و احادیث اسلامی ارزشهای اخلاقی نیست، بلکه تسلیم در برابر «الله» و اراده، خواست و دستورات اوست. فقهای اسلامی می گویند، حتّی اگر کسی روی اتّفاق و یا زیر فشار، عبارت «لا اله الاالله» را بیان کند، گناهان او بیکباره

"المهدا به، جلد چهارم. صفحه ۸۱.

<sup>19</sup> Dr. St. Clair Tisdall*, The Mulanumadan World of Today,* p. 117. ۲ برای آگاهی کامل از «تقیّه» در شیعهگری به کناب اشیعهگری و امام زمان، انگارش همین نویسنده نگاه فرمائید. اللبه اكبر

فرو خواهد ریخت. نکته قابل اهمیت در این جُستار آنست که به گونه ای که در فصل هفتم شرح دادیم، در فرهنگ اسلامی، لزومی ندارد که «الله» به اصول و موازین «عدل و دادگری» پای بند باشد. هرچه که او میل و اراده کند و یا دستور دهد، «عدل و دادگری» پای بند باشد. هرچه که او میل و اراده کند و یا پیامبرش محمد، در کتاب قرآن بکرات دستور می دهند که پرستش هر موجودی بغیر از «الله» بزرگترین گناهی است که بشر می نواند مرتکب شود و تنها باید «الله» را پرستید. با این وجود می بینیم که «الله» به فرشتگان و از جمله شیطان دستور می دهد، به آدم سجده و او را پرستش نماید و دستور او ماین دایل نیست که او ازاجرای یک قانون ابدی که عبارت از عدم پرستش هر موجودی بعیر از «الله» می دهد، به آدم سجده و او را پرستش نماید و دستور او ماین دار این باره عادلانه بشمار می رود. گناه شیطان برای پرستش نکردن آدم، مو موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت مو موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت به موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت ایست که از اجرای دستور «الله» می باشد، خودداری کرده است، میتر می توان هر موجودی بعیر از «الله» می باشد، خودداری کرده است، بلکه بدین جهت ماست که از اجرای دستور «اله» سرپیچی نموده است، بلکه بدین جهت آگفت که در قرآن و اسلام، گناه از نافرمای در برا بر خواستهای یک «الله»

بنا بر آنچه که گفته شد، محمد هو عملی که برای جامه عمل بوشانیدن به نفسانیات جامطلبانه اش لازم می دید، انجام می داد و آنرا ارادهٔ انهی می دانست، در حالیکه، ارتکاب همان عمل برای سایر افراد، گناه و جرم محسوب می شد. برای مثال، هنگامی که محمد می خواست طایفهٔ کلیمی «بنی النّضیر» را تابود کند و آنها را محاصره کرد، چون آنها در برابر وی تسلیم نشدند، دستور داد نخلستانهای آنها را قطعه قطعه کنند و آنها را بسوزانند، این کار، بعنی از بین بردن وسیلهٔ ارتزاق مردم در فرهنگ عرب، عملی غیر اخلافی و زشت بشمار می رفت، ونی محمد برای از پای در آوردن کلیمیان طایفهٔ «بنی النّضیر» دستور داد، بر خلاف اصونی که تا آن زمان در جامعهٔ عرب نقد می داشت، نخلسانهای آنها را که از لحاظ باردهی بی نظیر بود، بسوزانند، هنگامی که به این عمل غیر اخلاقی و جنایت نهادی محمد ایر اد \*14

تثوری گناه در اسلام

گرفته شد، او بیدرنگ آیهٔ ۵ سورهٔ حشر را از سوی «الله» نازل کرد و گفت: «اگر شما نخلی را قطع و یا آنرا سر پا نگهدارید، همه بهامر (الله) بوده است...»

یکی دیگر از نکات شگفتانگیز و تماخره آور در اسلام در بارهٔ «گناه» آنست که اعمال زشت در قرآن طبقه بندی نشده و لغزش کوچکی در ردیف جنایت بزرگی بشمار آمده است. برای مثال، «قتل نفس» و «زناکاری» که از جنایات بزرگ بشمار میروند، در ردیف لغزش های کوچکی مانند «روزه خواری» و یا «فرار از میدان جنگ» بشمار رفته اند، تمام این موارد غیر منطقی و نابخردانه نشان میدهند که در قرآن و اسلام «گناه» عاملی است که نهاد آن با خرد و منطق پویا و ارزشهای اخلاقی و انسانی پیوندی نداشته و تنها به ارادهٔ یک هیولای جبار، منکبر، قابض، خافض، قوی، ممیت، منتقم، مانع و قباری که محمد او را «الله» نامیده و اگذار شده است.

در قرآن موارد بسیاری وجود دارد که حتی مسلمانان را به کشت و کشتار ترغیب و تشویق می کند . برای مثال، آیهٔ ۵ سورهٔ توبه می گوید: فَإِذَا ٱنسَلَحَ ٱلْآشَهُرُ الحُرُمُ فَأَقَـٰلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتْمُوهُو وَخُذُوهُو وَاَحْصُرُوهُم وَأَقْعَدُوا لَهُمُ صَحُلَ مَرْصَدٍ «پس از آنکه ماههای حرام بسر رسید، مشرکین را هرکجا یافتید بهقتل برسانید و آنها را دستگیر و محاصره کنید و از هر سو در کمین آنها باشید...» آیهٔ ۱۱ سورهٔ احزاب می گوید: مَلْعُونیونَ آیَنْنَا تُقِفُوا أَخِذُوا وَقُبَ لُوا تَفْتِ بِهَا باشید...» «مردم پلید را هر کجا یافتید، آنانرا گرفته و جداً آنها را بکشید.» دکتر «ویلیلم مونتگومری وات» استاد دانشگاه «ادینبورو» می نویسد: «باید تأکید شود که در فرهنگ تازیها قتل و کشتار دیگران هنگامی زشت بشمار می آید که این عمل در بارهٔ قبیلهٔ خودی و یا عضو یک قبیلهٔ دوست و

بستار می بید اس بین میں برای میں میں میں میں میں میں میں ایسان دیگر در اصل، زشت و متّحد ارتکاب شود، در غیر اینصورت کشتن انسان دیگر در اصل، زشت و غیراخلاقی بشمار نمیآید. ادر اسلام نیز قتل و کشتار دیگران تنها زمانی الله اكبر

زشت بهنظر می آید که فرد مقتول به اسلام در آمده باشد، وگرنه منعی برای این کار وجود ندارد.

هرگاه یک فرد تازی از کشتن تازی دیگری خودداری کند، به این سبب است که وی عضو یک قبیلهٔ توانمند است و از اینرو ترس از انتقام بوسیله یک قبیلهٔ توانمند ممکن است دیگران را از کشتار افراد آن قبیله بازدارد.<sup>۱۰</sup>

کتاب احادیث صحیحالبخاری که دربردارندهٔ معتبرترین احادیث اسلامی می باشد در حدیث ۲۸۳، جلد چهارم، آشکارا مینویسد، اگر مسلمانی یک آدم کافر را بهقتل برساند، مجازاتی نخواهد دید.<sup>۱۱</sup>

امر به کشتار، موضوعی است که در بسیاری از آیه های قرآن زیربنای دین و یا حکومت اسلامی را تشکیل میدهد. برای مثال، به آیه ٤ سوره محمد، آیه ۱۹۱ سوره بقره، آیه های ۷۱ و ۸۹ سوره نساء و آیه ۲۹ سوره توبه مراجعه فرمائید، آیه ۳۳ سوره مانده می گوید:

إِنَّمَا جَزَوْأُ ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ,وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا آَن يُعَتَّلُوا أَوْنُصَكَلَبُوا أَوْتُقَصَطَعَ آَيَدِ بِهِ هُ وَأَرْجُلُهُ مَقِنَ خَلَفِ أَوْنُنفَوْا مِنَ ٱلْأَرْضُ ذَالِكَلَهُ هُ خِزْى فِي ٱلْدُني وَلَهُ هُ فِي ٱلْآخَرَةِ عَذَابً عَظِيمً مِنَ ٱلْأَرْضُ ذَالِكَلَهُ هُ خِزْى فِي ٱلْدُني وَلَهُ هُ فِي ٱلْآخَرَةِ عَذَابً عَظِيمً «همانا كيفر آنهائى كه با خدا ورسول او به جنگ برمى خيزند و در روى زمين مرتكب فساد مى شوند، مجازات اعدام و يا دار و يا بريدن دستنها و يا پاها يشان به خلاف (يعنى دست راست و پاى چپ و يا برعكس) و اخراج آنها از سرزمينى است كه در آن بسر مى برند، اين ذَلَت و خوارى، عذاب دنبوى آنهاست و اما در آخرت به عذا بى بزرگ گرفتار خواهند شد،»

یکی از ویژگینهای واپسگرای قوانین اسلامی که با حقوق بشر تضادًی آشکار دارد، هممفهوم بودن «گناه مذهبی» با آن گروه از اعمال و رفتار بشری

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> William Montgomery Watt, *Mulummad's Mecca* (Edinburg: Edinburg University Press, 1988), p. 18-19.

ادكتر محمد حسن خان، صحيح البحاري، جلد چهارم (پاكستان: ١٩٧١)، باب سوم، صفحه ٢٨٣.

239

تنوری گناه در اسلام

است که مخالف با مصالح اندیشهوران و دینمردان اسلامی است. بعبارت دیگر، در اسلام اگر کسی بریایهٔ اصول و مقرّرات بی پایهای که دینمردان اسلامی از خود ساختهاند، عمل نکند و یا حتّی به آنها بی اعتنائی نماید، او را گناهکار برشمرده و زیر عناوین «محاربه با الله» و یا «فساد در ارض» بوسلهٔ درخیمان سیّاری که قاضی شرع نام دارند ، با روشهای غیر انسانی مانند سنگسار کردن، بریدن سر، قطع دست و غیره بدون انجام هیچ نوع تشریفات دادرسی محاکمه و مجازات میکنند. «ویکتور خلیل» یک نویسندهٔ مصریالاصل در این جمت مینویسد: «اسلام برای تمام اعمال و رفتار بشر، روش تعیین کرده، به گونهای که در ایک کشور اسلامی فرهنگ، سیاست و مذهب را نمیتوان از یکدیگر جدا نمود.» ۲۰ بهمین دلیل است که در تمام ۲۱ کشور دنیا که از دین اسلام پیروی می کنند؛ از مراکش تاسوریه و از عراق تا یاکستان و اندونزی، حکومتهای دیکتانوری برقرار بوده و در این کشورها نشانهای از آزادی و دموکراسی وجود ندارد. ابدیمی است که بهترین مثال برای اثبات این نظر. وجود رژیم جمهوری اسلامی در ایران است که از زمانی که حکومت آخوند يسم در كشور ا يران بهوجود آمد ، ا ين كشور در خفقان سياه د يكتاتوري و ستمديني فرو رفت.

براستی میتوان حکومت امپراطوری عثمانی پیش از جنگ اول جهانی و دیکتاتوریهای اسلامی کشورهای لیبی، اردن، عراق، سوریه، سودان، یمن و غیره را در دنیای حاضر، نشانههای بارزی از سیستمهای ستمنهاد دولتی قرن هفتم میلادی سرزمین عربستان سعودی دانست که دین اسلام تا به امروز سبب ادامهٔ وجود آنها شده است. خبرگزاری «آسوشییتدپرس» در روز ۲ فوریهٔ ۱۹۹۱ گزارش داد، شاهزاده «ناظف» اعلام داشته است، هر کسی اقدامی برضد امنیت حکومت کشور عربستان سعودی انجام دهد، مجازاتش اعدام و یا

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Victor Khalil and Deborah Khalil, "When Muslims Meet Christians," *Christian Herald*, July/August 1988, p.43.

الله اكبر

قطع یک دست و یا یک پای او خواهد بود.<sup>۱۰</sup>

حق بازداشت افراد بدون قرار مراجع قضائی، بریدن دستها، پاها، گوشها، زبان، درآوردن چشمها، ترورهای سیاسی و غیره که از اصول و موازین دین اسلام بشمار میروند، همه از آداب و رسوم تازیهای قرن هفتم عربستان سرچشمه می گیرد که تا بهامروز نهاد زشت و ناانسانی آنها بوسیلهٔ دین اسلام حفظ شده است.<sup>۱۱</sup>

یکی دیگر از عواملی که در اسلام مرز بین نیک کرداری و بدرفتاری را خدشهدار میکند، موضوع تقدیر و سرنوشت می باشد. یک فرد مسلمان هنگامی که فکر میکند در منش وکردار خود اختیار و کنترلی ندارد و حتّی چگونگی اندیشه گری او را «الله» از پیش در سرنوشتش وارد کرده است، بهنفس سرکش خود نسلیم میشود و به اصطلاح زیگموند فروید، «تاناتوس» Ithanatos و یا «غریزه مرگ و تخریب» بر او فرمانروا می گردد و عمری را به ارتکاب گناه و جرم و جنایت می گدراند، زیرا معتقد است که «الله» از پیش چنین سرنوشتی را برای او مقرّر داشته است.

در قرآن آیه های بسیاری وجود دارد که می گوید، آنچه که انسان می کند و حتّی در اندبشهاش وجود دارد، از پیش بوسیلهٔ «الله» مقدّر و سرنوشتسازی شده است. بعبارت دیگر، مغز، وجدان و سلو ک انسان، ماشینی است که فرمان آن در اختیار «الله» قرار دارد و انسان را نسبت به آن هیچ اراده و اختیاری نیست. آیه هائی که در این باره سخن گفته و حکم صادر کرده اند، تا آن اندازه زیاد است که خود می تواند موضوع کتاب جداگانه ای بشود. ولی، در این جُستار تنها به شماری از آنها اشاره می شود. آیه ۸ سورهٔ فاطر و آیه ۳۱ سوره مدتَّر می گویند، «(الله) هر کسی را بخواهد گمراه و هر

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Quoted in the *Harrisburg Patriot News*, February 6, 1991, p. A3. <sup>«علی دشتی،</sup> بیست و سه سال، صفحه ۱۲.

343

تئوری گناه در اسلام

حاکی است، «شما نمیخواهید چیزی جز آنکه (الله) بخواهد.» آیه ۵۱ سوره توبه می گوید: «ای رسول، بگو هر گز جز آنچه (الله) خواسته است به ما نخواهد رسید.» آیه ۷ سوره بقره، آیه ۵۷ سوره کهف و آیه ۲۳ سوره جائیه، اشعار می دارند، «و بر دنهایشان پرده نهاده ایم تا آیات ما را نفهمند و گوشهایشان را سنگین ساختیم و اگر آنها را به هدایت بخوانی، دیگر ابدا هدایت نخواهند شد.» آیه ۲۳ سوره یونس می گوید، «آنهائی که نامزد قهر (الله) هستند، ایمان نمی آورند.» آیه ۱۰۷ سوره انعام حاکی است، «و اگر الله) می خواست آنها را از شرک بازمی داست.» و آیه های ۹۹ سوره یونس می گویند، «و اگر (الله) تو می خواست، کلیه مردم روی زمین ایمان و آیه های ۳۳ و ۲۳ سوره نماه، آیه ۳۳ سوره رعد، آیه ۸۹ سوره اعراف می آوردند.» و آیه ۱۳۳ سوره نساء، آیه ۳۳ سوره رعد، آیه ۲۸ سوره ایمان دیگر هیچکس وی را هدایت نتواند کرد.»

حدیث شماره ۵ مجموعه المدنی که یگانه مجموعه احادیث قدسی است که به چاپ رسیده، حاکی است: « (الله) گفت، من خداوند عالم هستم و خوبی و بدی را از پیش برای مردم مقرّر کرده ام، بنابر این وای بر حال کسی که دستهایش را با بدی آلوده کردم و برکت و رحمت بر کسی که من برای او انجام اعمال نیک مقرّر کرده ام.» ناگفته نماند که در برابر اصل جبری بودن سرنوشت انسان در قرآن و اسلام، آیه ای نیز مانند آیه ۷۹ سوره نساء وجود دارد که می گوید: «آنچه از خوبی به تو می رسد از (الله) و آنچه از بدی به تو می رسد از خود توست.» ولی، وجود این آیه در برابر آنهمه آیه هائی که دم از جبری بودن سرنوشت انسان می زنند، تاآن اندازه ناچیز است که تمام قرآن شناسان و دانشمندان اسلامی شرقی و غربی، اصول و احکام قرآن را جبری و یا ناشی از اصل Fatalism می دانند.

تردید نیست که اینهمه سازمانهای اصلاح مجرمین که امروز در دنیا وجود دارند و حتّی ازمجرمان حرفهای انسانهای مفید و سازنده بهوجود می آورند و نیز دانشهای جرمشناسی و جزاشناسی به این بیهوده گوئیهای مسخره و نابخردانه اللسه اكبر

خندهٔ خواربینی میزنند، ولی جای بسیار شگفت است که هنوز سوداگران دینی برای پرکردن جیبهای خود و افسون نمودن تودههای مردم، از داشتن مرید، پیرو و شنونده محروم نشدهاند.

از موضوع جبری بودن «گناه» و مجازات آن که سوخته شدن در یکی از چینههای هغتگانه دورخ است که بگذریم، چگونگی بخشش «گناه» نیز در قرآن و اسلام جالب بەنظر مىرسد. ما در اينجا وارد اين بحث نخواهيم شد که قرآن مانند آنهمه ناهمگونیهائی که در بارهٔ اصول و احکام گوناگون دارد. در آیه ۱۸ سوره نسام می گوید، «توبهٔ آنسانی که در تمام عمر مشغول (گناه) بودهاند ، درهنگام مرگ قبول نخواهد شد ،» اولی ، در آ به های ۲۵ سوره اسری و ۱۰٤ سوره توبه می گوید، «(الله) توبه هر توبه کنندهای را قبول خواهد کرد.» اماً نکتهٔ جالب در این بحث آنست که اصول و احکام قرآن و احادیث اسلام، به بیروی از منطق بی پا یه و سبت نهاد خود می گویند، اگر انسان مرتکب «گناه» شود، با انجام بعضی اعمال ناچیز که بیشتر شکل یک عمل و یا رسم تشریفاتی دارد، «گناه» او بخشوده و گناهکار از مجازات یاک خواهد شد. برای مثال، آیه ۲۷۱ سوره بقره می گوید، «هنگامی که شما صدقه می دهید، بسیاری از گناهانتان یاک خواهد شد.» حدیثی نیز از قول محمد وجود دارد که می گوید، «هنگامی که شما پیش از نماز وضو می گیرید، تمام گناهانتان یاک و بخشوده خواهند شد،» احدیث دیگری نیز از قول محمد می گوید. «رفتن به مکّه و برگزاری مراسم حجّ، قلبهای شما را چاک و شما را مانند یک بچه شیرخواره، منزّه و بیگناه می کند.»<sup>۲</sup> مشکات المصابح می نویسد، محمد گفته است، هر کسی که خداوند را

مسکات المصابح می توبسد، محمد الطلم السب، هر اقسی که خداوند به نام (الله) بخواند، به تمام آرزوهای خود خواهد رسید."

 <sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Moulavi Rafi'ad-din Ahmad, in Nineteen Century, XLII. [1897]552.
 <sup>21</sup> Mishkat al-Masabih, Book X.C.I. Chap.

\*\*\*

## تئوري گناه در اسلام

از مطالب این جستار و نیز مدلول آیه ها و احادیثی که در بالا شرح داده شد، چنین نتیجه گرفته می شود که در قرآن و اسلام، «گناه» و یا عمل زشت، رابطه ای با اصول اخلاقی، ارزشهای انسانی و بهداشت روانی اجتماعی ندارد، بلکه «گناه» یک پدیدهٔ «برون ذهنی» و خارجی است و نه یک کارداد «درون ذاتی،» بعبارت دیگر، انسان در ارتکاب «گناه » و یا رفتار زشت و ضد اجتماعی، اختیار و مسئولیّتی ندارد و این «الله» قهار و مکار و انتقامجوست که ارتکاب «گناه» را از پیش در سرنوشت انسان وارد کرده است. اگر چنین باشد، از یک سو آنهمه کاوک گوئیهای محمد و قرآن در بارهٔ وجود بهشت و دوزخ و مجازات و پاداش انسان، موضوعی مسخره و شیدنهاد به نظر می آید و از موخته شدن به آنش جهنّم می آقریند، آفرین گفت!

فصل شانزدهم

دوزخ «الله»

دين و مذهب بيش از باروت سبب كشتن انسانها شده است.

تمام ادیان و مذاهب گوناگون دنیا از «دوزخ» یعنی کیفرگاه پس از مرگ سخن راندهاند، ولی در هیچ دین و مذهبی، تئوری «دوزخ» وحشتناکتر و شکنجه بارتر از دین اسلام نیست. در بررسی تئوری «دوزخ»» «الله» موجود خون آشام و انتقامجوئی شناسائی میشود که تشنه خون بندگان خود و مشتاق مشاهده زجر و شکنجه آنها میباشد. «الله» بندههای دوزخی خود را با نهایت سنگدلی و بیرحمی بهشدیدترین وضعی که حتّی پندار آنهم کار سادهای نیست، در آتش گداخته دوزخ، کباب و پوست و گوشت و استخوانشان را بریان میکند و آنها را بهشکل مایعی آتشزا در می آورد و دوباره به آنها جان میدهد و از نو تا ابد این سرنوشت شکنجه بار را در باره آنها تکرار مینماید.

«دوزخ» و یا جهنّم «الله» آتشگاهی است که پندار آن سنگدل ترین

220

الله اكبر

افراد را نیز به شگفت می آورد. ۲۷ سوره از ۱۱۴ سوره کتاب قرآن، در ۲۸۵ آیه به شرح ویژگیها و فروزه های «دوزخ» اختصاص داده شده است. به راستی می توان گفت، کمتر جنایتکار خونخوار، پریشان مغز و انتقام جوئی را می توان یافت که مانند اللّهی که محمد در قرآن آفریده است ، حتّی پندار چنین اعمال ستمگرانه و وحشیانه ای را نسبت به وجود بشر در مغز بپروراند. از بررسی آن بخش از متون قرآن که در باره «دوزخ» و ویژگیهای آن سخن می گوید، «الله» موجودی شناخته می شود که دنیا و موجودات آنرا برای آن آفریده است که حس شرارت، انتقام جوئی، خونخواهی و خون آشامی بی اندازه و بدون انتهای خود را آرامش بخشد، دوزخ «الله» به اندازه ای مخوف و ترسناک است که به یچوجه نمی توان آنرا با کوره های آدم سوزی «آدولف هیتلر» رهبر آلمان نازی در نجنگ دوم جهانی که شش میلیون یه ودی را خاکستر کرد و بدین مناسبت، انتقاد و نفرت جهانیان را نسبت به خود برانگیخت، برابری نمود.

قر آن تنها از خود «دوزخ» تام می برد و اشاره می کند که هر بخش از «دوزخ» به گروه ویژه ای اختصاص داده شده است. ولی احادیث اسلامی می نویسند که «دوزخ» دارای هفت طبقه است که هر یک آن برای گروه ویژه ای از افراد به وجود آمده است. طبقه اول «جهنّم» است که مرکز مجازات و سوزانیدن مسلمان ها می باشد. طبقه دوّم «لازا» نام دارد که محل مجازات و آتش زدن مسیحی هاست. طبقه سوّم «الحتومه» می باشد که برای سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نام دارد که محل سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نام دارد که محل سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نام دارد که محل سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه حمارم «صائر» نامیده می شود که سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه جمارم «صائر» نامیده می شود که سوزانیدن کلیمی ها به وجود آمده است. طبقه جمارم «صائر» نامیده می شود که برای مجازات و سوزانیدن صائبین ایجاد شده است. طبقه پنجم «صاکر» است که برای مُعها (روحانیون زرتشتی پائین تر از مؤبدان) به وجود آمده است. طبقه ششم «الجحیم» نام دارد که دارای آتشگاههای وحشتناکی بوده و برای مجازات و سوزانیدن بت پرستان آفریده شده است. سرانجام، طبقه هفتم برای معازات و سوزانیدن معاک بی ته ترسناکی است که برای سوزانیدن منافقین به وجود آمده است. باید بویژه به این نکته توجّه داشت که کم و بیش تمام آیه ها و سوره هائی که در باره «دوزخ» سخن می گویند، در مدینه یعنی در زمان پیامبر شاهی محمد نوشته شده است. آن بخش از آیه ها و سوره های مکّی که در باره «دوزخ» سخن می گویند، بسیار کمیاب و کوتاه بوده و بیشتر در باره افرادی نوشته شده که به رسالت پیامبر ایمان نمی آورند، نه آنهائی که مرتکب گناه می شوند. چکیده ۲۸۵ آیه ای که در باره فروزه های «دوزخ» سخن گفته، به شرح زیر می باشد:

«دوزخ» برای آنهائی آفریده شده که به پیامبر و رسالت او ایمان نمی آورند و او را مسخره می کنند. «دوزخ» همچنین جایگاه بت پرستان، منافقان، مشرکان، کافران، دشمنان و بدخواهان «الله؟» افرادی که به «الله» دروغ می بندند و آیت ها و وحی های او را تکذیب می کنند؟ مؤمنانی که به دشمن پشت می نمایند؟ آنهانی که در خانه می مانند و در رکاب محمد جنگ نمی کنند و پولها و زر و سیمهایشان را پنهان نموده و در راه هدفهای محمد هزینه نمی کنند؟ افرادی که توبه نمی نمایند؟ ستمکاران، گناهکاران، اسراف کنندگان و منکرین خواهد بود.

هنگامی که گروههای بالا از این جهان رخت برمی بندند و بهدنیای دیگر پای می گذارند، نامه اعمالشان بهدست چپشان داده خواهد شد<sup>۱</sup> و بهفرمان «الله» گردن آنها با غل و زنجیر مهار و گروه گروه وارد «دوزخ» میشوند.<sup>۲</sup> نگهبانان «دوزخ» درهای آنرا می گشایند و بهواردین می گویند، بهمنزلگاه جاودانی خود وارد شوید.۳ نوزده فرشته خشن و سختگیر نگهیانی «دوزخ» را بر عهده دارند. سبب اینکه «الله» نوزده فرشته برای نگهیانی «دوزخ» تعیین کرده، آنست که کافران را بیازماید. زیرا کافران – برخلاف مؤمنان که هیچگاه به آیات «الله» تردید فمی کنند – نسبت بهشماره «نوزده» در شک

> ۲۱ یه های ۲۵ تا ۲۹ سوره حاقه. ۲۲ یه ۲۸ سوره مؤمن (غافر) . ۲۲ یه های ۷۱ و ۷۲ سوره زمر و آ یه ۲۱ سوره نیا.

الله اكبر

هستند و پرسش میکنند، هدف «الله» از این شماره چه بوده است؟ بدینترتیب «الله» آننهائی را که اراده کند، گمراه و افرادی را که میل داشته باشد، راهنمائی خواهد کرد.

دوزخ «الله» آتشگاهی است که سوخت و هیزم آن از افراد انسان و سنگها تأمین می شود.<sup>ه</sup> دیوارهای «دوزخ» از آتش تشکیل شده و فراگرد آن پر از بادهای سوزش آور، آبهای جوشان و سایهای از دود است.<sup>۳</sup> بعفرمان «الله» دوزخیانی را که دست و پاهایشان با بندهای محکم و سنگین بسته شده،<sup>۳</sup> با زنجیرهای هفتاد زرعی در فراگرد «دوزخ» می کشانند،<sup>۴</sup> بر سر آنها آب جوشان می ریزند<sup>۱</sup> و گرز آهنین بر سر آنها می کوبند.<sup>۱</sup> هنگامی که نوست بدن دوزخیان بر اثر اعمال یادشده بالا پخته و بریان می شود، پوست نونی بر بدن آنها روئیده می شود تا همواره شکنجه و عذاب «الله» بر آنها پوست بدن دوزخیان با سر وارد آتش می شوند<sup>۱۱</sup> و آتش «دوزخ» از بالا و پیزین به آنها حملهور شده و آنها را دربر می گیرد.<sup>۱۱</sup> چهره دوزخیان از آتش معلههای گذارنده آتش فرار کنند، ولی هربار که به انجام این کار تصمیم می می ند، دوباره به سوی آتش بر گردانده می شوند از می شود باز بالا و بوشیده شده<sup>۱۱</sup> و آنها لباس آتشین بر تن دارند.<sup>۱۱</sup> دوزخیان کوشش می کنند از بوشیده مده<sup>۱۱</sup> و آنها نباس بر گردانده می شوند و ندانی به آنها می گوید،

\*\*\*

\*\*\*

دوزخ الله

پیامبران بهشما پند دادند که به آنها ایمان آورده و خود را از آتش «دوزخ» برکنار نگهدارید؛ ولی شما به سخنان آنها گوش فرا ندادید و آنها را انکار کردید. پس اکنون بچشید عذاب آتشی را که انکار می کردید." هر زمانی که شعلههای آتش «دوزخ» فرو می نشیند، «الله» دوباره آنرا با شعلههای بیشتری گداخته می کند."

در ژوفنای «دوزخ» درخت «زقوم» وجود دارد که شکوفههایش مانند سر دیوهاست. خوراک دوزخیان میوه این درخت است که آنرا همراه با چرک و جراحت و کثافتهای دیگر میخورند و در نتیجه شکمشان به شکل فلز گداخته در می آید و رودههایشان پاره می شود. "خوراک دیگر دوزخیان خار تلخ است که قادر نیست حس گرسنگی آنها را آرام کند. "هنگامی که احساس تشنگی دوزخیان را از پای در می آورد، با فریاد درخواست آب می کند، ولی به آنها آبی داده می شود که مانند قیر گداخته جگرشان را بریان می کند. " در «دوزخیان «دوزخ» پیوسته صداهائی به گوش می رسد که ندا در می دهد: «در شعلهها بسوزید، این مجازاتی است که شما آنرا انکار می کردید.» می گویند، کاش ما از «الله» و پیامبرش فرمانبرداری می کردیم تا به این روز نمی افتادها، آنهائی که به پیامبر ایمان نیاورده و به این روز افتادهاند، به «الله» متوسل شده و می گویند، یا «الله» به مان خوره و به این روز افتادهاند، به «الله» متوسل شده و می گویند، یا «الله» به آنها پاسخ می دهد: «مگر پیامبر من به شما نهی خوب عمل خواهیم کرد. «الله» به آنها پاسخ می دهد: «مگر پیامبر من به شما نگفت که به او ایمان بیاورید. پس بچشید عذاب مرا.»" پس از آن دوزخیان نگفت که به او ایمان بیاورید. پس بچشید عذاب مرا.»" پس از آن دوزخیان به نگهبانان «دوزخ» التماس می کند از «الله» در الله» درخواست کند، یک روز از دوزخیان در به ایمان در ایمان بیاورده و به این روز افتادهاند، به مرا

الله اكبر

عذاب و شکنجه آنها بکاهد، ولی پاسخ میشنوند که چون آنها بهدوباره زنده شدن و دیدن کیفر عقیده نداشتند، باید این عذاب ابدی را برای همیشه تحمّل کنند،" دوزخیان پیوسته در احاطه مرگ هستند، ولی نمیمیرند، زیرا باید زجر و عذاب بکشند." «الله» دوزخ را از جنّ و انسان پر" و آنگاه از آن پرسش می کند: «آیا اکنون پر شدهای؟» «دوزخ» پاسخ میدهد: «مگر بیش ازاینهم وجود دارد؟»"

هنگامی که انسان مؤمن درمی گذرد، روان او بهسادگی و آسانی، مانند قطره آبی که از یک خیک آب چکه می کند و دارای بوی مشگ است از بدن او خارج می شود، ولی روان یک آدم کافر و زشتکار را عزرائیل (فرشته مرگ) مانند سیخ داغی که از یک تکه پشم مرطوب بیرون کشیده شود، به سختی از بدن او خارج می کند. سپس با وجود بوی زننده ای که از روان آدم بدکار استشمام می شود، فرشته های دیوچهره، آنرا در یک تکه گونی می پیچند و بعد روازه پائین ترین طبقه «دوزخ» می برند. دربان «دوزخ» می گوید: «ما نیازی به تو روان فاسد نداریم؟ در (دوزخ) به روی تو باز نمی شود و تو باید به محل خود برگردی.» سپس «الله» می گوید: «نام او را در دفتر دوزخی ها ثبت کنید.» آنگاه فرشته های دیوچهره، با خشونت او را به زمین بر می گردانند و او دوباره در گور وارد بدنش می شود.<sup>۸</sup>

پس از آن عذاب گور آغاز میشود. عذاب گور ویژگی بهافراد بی ایمان ندارد، بلکه مسلمان و کافر هر دو محکوم بهتجربه عذاب قبر هستند. ولی تفاوت بین افراد مؤمن و بی ایمان در تحمّل عذاب گور آنست که عذاب گور برای افراد با ایمان کوتاه خواهد بود. به هرروی، در این زمان گور قوس دار

> <sup>۱</sup>۲ یه ۲۹ سوره نمافر . <sup>۱۸</sup> یه ۱۷ سوره ابراهیم . <sup>۱۸</sup> یه ۱۸ سوره اعراف و آ یه ۱۱۹ سوره هود . <sup>۱۸</sup> یه ۵۰ سوره عنکبوت . <sup>۱۸</sup> مشکات المصابح ، حلد اول ، صفحه های ۳۱۷ – ۳۱۲ .

| 221 |
|-----|
|-----|

می شود و خویشاوندان تازه درگذشته، بندهای کفن او را باز می کنند تا او بتواند در هنگام پرسش و پاسخ نکیر و منکر بنشیند. انکیر و منکر، دو فرشته سیاه و زشتچهره بوده و دارای چشمان آبی هستند که از آنها برق می جهد. پس از اینکه پرسش و پاسخ نکیر و منکر پایان پذیرفت، اگر شخص تازه درگذشته یک مؤمن واقعی باشد، نکیر و منکر به او می گویند: «تو می توانی مانند یک داماد راحت و آسوده بخوابی تا (الله) برای روز قیامت ترا بیدار کند.» ولی اگر شخص کافر و بدون ایمان باشد، نکیر و منکر از او پرسش مىكنند: «خداي تو كيست؟» پاسخ ميدهد: «افسوس، افسوس، من نميدانم خدا يم كيست.» «دين تو چيست؟» «افسوس، افسوس، نعىدانم دينم چيمت.» «چه پیامبری را پرستش می کنی؟» «افسوس، افسوس، نمىدانم.» سپس صدایی از آسمان شنیده میشود که می گوید: «او دروغ می گوید، او را روی یک تختخواب آتشین بخوابانید و دری از گور او بهسوی دوزخ باز کند.» در این هنگام، سوراخی از گور شخص تازه در گذشته به سوی «دوزخ» باز

می شود. او صدای دندانهای «دوزخ» را می شنود که برای فروبردن در گوشت و استخوان او آماده می شوند. در همان لحظه، شعلههای گدازنده آتش به او حمله می کنند، دیوارهای گور تنگ می شوند و دنده های او را درهم خرد می کنند. یک فرشته دیو هیکل با چهره زشت و کریهش به او نگاهی می اندازد و می گوید: «من اعمال و رفتار زشت تو هستم.» شخص تازه در گذشته فریاد می زند: «یا (الله) از تو درخواست می کنم، روز قیامت را به تأخیر بیندازی.»<sup>۱۱</sup>

<sup>&</sup>quot; همان کتاب، حلد اول، صفحه های ٤٠ و ٣٦٧.

اللـــه اكبر

\*\*\*

در تمام درازای سالهای بین مرگ تازه درگذشته و روز قیامت، او به شدیدترین وضع ممکن در گور عذاب و شکنجه می شود. پیوسته گرزهای گداخته آهنین بر سر و بدن او کوبیده میشود و مارهای بزرگ هیکل، بدن او را باره باره می کنند. فریادهای او از شدّت درد و عذاب به اندازهای بلند و دلخراش است که حیواناتی را که روی گور او مشغول چرا هستند، بهخود می آورد و آنها را از وحشت رم میدهد. ابر پایه نوشته مشکات المصابح، شتر خود محمد روزی با چنین رویدادی روبرو شده است. بدین شرح که هنگامی که محمد با شترش از نزدیک گورهائی که در باغستانی وجود داشته، گذر می کرده، ناگهان شتر او به شدآت رم می کند، به کیفیتی که نزدیک بوده است. محمد را بهزیر واژگون سازد؛ در این هنگام محمد به پیروانش می گوید: «تردید نیست که در این گورها، مردههای بی ایمان در حال شکنجه شدن هستند و اگر من اطمینان داشتم که شنیدن صداهای زجر و شکنجه این مردهها، شما را از دفن شدن در گور بازنمیدارد، از (الله) درخواست می کردم، همانگونه که من صداهای وحشتناک این مردههارا که در حال مجازات و شکنجه شدن هستند، می شنوم، (الله) نیز به شما توانائی شنیدن همان صداها را بدهد. بهدرگاه (الله) دعا کنید تا شما را از آتش دوزخ و مجازاتهای گور و سایر عذا بهای ناشی از اعمال و رفتارتان نجات دهد .»<sup>۲</sup> انکته جالب آنست که افراد عادی قدرت شنیدن صداهای عذاب و شکنجه مردگان را در گور ندارند، ولى شترها والاغها توان شنيدن آن صداها را دارند."

یازنمود نویسنده پیروان تئوری ۲۰ Agnosticism درست میگویند که درک وجود «الله»

" همان کتاب. جلد اول، صفحه ۳۹.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Stanley Lane-Pool, Studies in a Mosque (London: Remington & Co., 1983), p. 313. بک تئوری فلسفی است که میگوید، انسان یا غایت دانش، خرد، فهم و ادراک خود قادر بهشناسایی و درک وجود خدا نیست.

| " 7" |
|------|
|      |

بالاتر از فراز فهم و درک انسان است و ما واقعیت این تنوری را دست کم در باره نکته یادشده بالا به خوبی درک و مشاهده می کنیم. زیرا سیاست بنده داری و پیامبرنوازی «الله» آنچنان مرموز و پیچیده است که شترها و الاغها را از همان قدرت و توانی که به پیامبرش می دهد، بهره ور می کند، ولی بنده های عادی اش را از دارا بودن چنین توانی بازهی دارد بشاعری گفته است:

غیرافیهم جان که در گاو و خراست آدمی را عقل و جانی دیگر است باز غیر عقل و جان آدمی هست جانی در نبی و در ولی

به گونهای که ملاحظه می شود، مفهوم بیت اوّل این شعر با مدلول حدیثی که در بالا شرح داده شد، برا بری می کند، ولی به نظر می رسد که بیت دوّم باید به شرح زیر اصلاح شود تا با حکم حدیث بالا تطبیق نماید. عقل و جان گاو و خر را خود نگر تا به بینی اصل آنرا در نبی و در ولی

روز قیسسامت روز قیامت روزی است که «الله» بهداوری مینشیند، بندههائی را که بهمحمد و اسلام ایمان آورده و نکوکار بودهاند به بهشت و بندههای غیر مؤمن به اسلام و بدکار را بهدوزخ سرنگون میکند. محمد در باره تغییرات و فراگشتهای نجومی روز قیامت، لاقهائی زده است که به پندار هیچ انسان کوته مغزی نیز نخواهد نشست و به راستی اگر تئوری Reincarnation و یا «دگردیسی روان» واقعیّت میداشت و روان محمد در یکی از انسانهای زمان ما برگشت میکرد، در واقع می بایستی مغز او از عرق شرم عوامفریبی و لاف پردازی خیس میشد. حال چگونه است که شمار در حدود نهصد میلیون مسلمان امروز، این افسانههای بیمایه و نابخردانه را را در زمره اصول معتقدات دینی خود قرار دادهاند، موضوعی است که خرد و منطق هر انسانی را به خلجان می آورد!

به هرروی، قرآن میگوید، روز قیامت با دمیدن اسرافیل در صور آغاز میشود. در این هنگام تمام کائنات هستی به گونه ناگهانی زیرورو میشوند. آسمان شکافته و پاره پاره میشود؛ ستارهها فرومیریزند؛ کوهها از جاکنده و

سرشت سوگند سرشت سوگند در اساس دلالت بر کمبود منطق، گفتار و یا کردار شخص سوگندخورده می کند. انسانی که لب به سوگند بازمی کند، فردی است که ارزشهای انسانی و اخلاقی او مورد تردید قرار گرفته و از اینرو کوشش دارد با دست یازی به سوگند خوردن، خلاء و یا کمبود ارزشهای انسانی، گفتار و یا رفتارش را به پوشاند و بوسیله سوگند خوردن، دیگران و بویژه مقامات متافیزیکی را گواه درستی قول و رفتار خود گرفته و نشان دهد که گفتار و به سوگند باز می کند، دارای منطق سست، پایگاه اجتماعی ضعیف و بیان تردید آمیزی بوده و از ارزشهای انسانی عادی و کافی برخوردار نیست. از اینرو سوگند بخورند. ولی، به کرات می بینیم افرادی که از لحاظ ارزشهای قردی و اجتماعی دارای کمبرد یاند باشند باشند باشند باشند موگند بخورند. ولی، به کرات می بینیم افرادی که از لحاظ ارزشهای فردی و اجتماعی دارای کمبود هستند، مانند دروغگویان، سوداگران، قماریازان و مجرمان به سوگند خوردن توسیل پیدا می کنند.

نکته مهم دیگر در سوگند خوردن، ارزش و تقدّس فردی است که بهنام او سوگند یاد میشود. بهعبارت دیگر، کسی که با سوگند خوردن، شخص دیگری را بر درستی گفتار و کردارش گواه می گیرد و بهنامش سوگند یاد می کند؛ معمولاً باید از سوگند خورنده ارزش و پایگاه بالاتری داشته باشد. بهمین دلیل است که افراد مردم به گونه طبیعی بهمقامات منافیزیکی، مانند خدا و سایر مقدّساتی که دارای نیرو و توان برتر از افراد بشر هستند، سوگند می خورند.

با در نظر گرفتن بحث بالا، نخست این پرسش بهوجود می آید که چرا اصولاً «الله» باید سوگند بخورد. اللّهی که به گفته محتویّات کتاب قر آن نه تنها به آنچه که روی زمین و آسمانها می گذرد، بلکه به آنچه که در فراسوی

| ۳ | ۳ | ۵ |
|---|---|---|
|---|---|---|

«الله» خللی وارد نیاید و ازاینرو نامها و فروزههای «الله» بهجای یکصد، بهنودونه پایان پذیرفته است.

اگر این تئوری درست باشد، میتوان گفت، یکی از فروزههای «الله» ناراحتی روانی «لخت بینی» می باشد که در زبانهای انگلیسی و فرانسه Inspectionism و یا Voyeurism نامیده می شود. زیرا چگونه میتوان پندار کرد که در دنیای بی نزاکت خاکی ما نگاه کردن به شرمگاه دیگران گناه شمرده شود، ولی در روز قیامت، کاترلیونها نفر از افراد بشر در دادگاه داوری مقدس «الله» در حالت لخت مادرزاد حضور یا بند. وانگهی، روز قیامت که تنها به مردان ویژگی ندارد، به یقین زنان هم در این روز باید حساب پس دهند. حال چگونه در روز قیامت کاترلیونها مرد و زن با بدنهای لخت در صحرای محشر گرد می آیند و این کار به قُدس جبروت «الله» خللی وارد نمی آورد، چیستانی است که شاید پاسخش رضایت روانی «الله» از «لخت بینی» بندگانش باشد که در روز محشر با مشاهده بدن لخت بندگان خود، انحراف «لخت بینی»اش را آرام می سازد.

به هو جهت ایستادن زنان و مردان در برابر «الله» مدّت چند سال به درازا می کشد، زیرا «الله» برای داوری کردن اعمال و رفتار بندگانش شتابی ندارد. خورشید به اندازه ای به افراد مردم نزدیک می شود که نور آن چشمها را نابینا و حرارت آن مغزها را پریشان و دیوانه می کند. جمجمه های افراد بی ایمان مانند کاسه ای که روی حرارت آتش قرار گرفته باشد، می جوشد و چهره های آنها سیاه می شود. شدّت گرسنگی و تشنگی مردم را از پای درمی آورد و افزونی ازد حام سبب می شود که آنها در عرق خود خیس شوند و از تنگی نفس به حالت خفگی بیفتند. در برابر آنها «دوزخ» مانند یک جانور وحشتاکی که روی چهاریای کوهمانندش استوار است، بوسیله میلیون ها فرشته و هزارها زنجیر، پیش آورده می شود و هنگامی که کافران به دوزخ سرنگون می شوند و صدای فریاد گوشخراشی مانند عربده خوها از آتش دیگ جوشان می شنوند و اللــه اكبر

دوزخ از خشم کافران در حال قطعه قطعه شدن قرار می گیرد... (آیههای ۷ و ۸ سوره ملک.)

در بین آرواره باز دوزخ، پل وحشتناک «صراط» دیده می شود. پل «صراط» از یک تار مو باریک تر و از لبهٔ شمشیر برنده تیز تر است. تمام افراد مردم باید از آن پل گذر کنند. افراد با ایمان و نیکوکار از پل «صراط» به آسانی و راحتی عبور و وارد بهشت میشوند و افراد کافر و بدکار به دوزخ سرنگون می گردند. در ابتدای پل «صراط» » جبرئیل فرشته ایستاده و ترازوی بسیار بزرگی در دست دارد که اعمال خوب و بد تمام افراد مردم را وزن می کند. هر کسی که اعمال و رفتارش بی ارزش و کموزن باشد، در میان آتش گدازنده به ژرف دوزخ سرنگون و آنکه اعمال خوب و سنگین انجام داده باشد، رستگار خواهد شد (آیه های ۲ تا ۱۰ سوره قارعه).

. در این هنگام، لحظهٔ داوری فرامیرسد، ولی زمان داوری به سرعت پایان می پذیرد. زمان داوری به اندازه فاصله بین دو پستان شتر شیردهنده است. فرشته های دربردارنده نامه های اعمال مردم پیش می آیند. این نامه ها که شرح اعمال و رفتار نیک مردم است، در ترازوی جبرتیل وزن می شود. نامه اعمال افراد بی ایمان و بدکار سنگین تر از نامه رفتار خوب آنها می باشد. پس از وزن مامه اعمال مردم، اگر نامه به دست چپ آنها داده شود، جایشان در دوزخ و افراد دوزخی فریاد برمی آورند: «ای کاش، نامه اعمال ما هیچگاه به دستمان افراد دوزخی فریاد برمی آورند: «ای کاش، نامه اعمال ما هیچگاه به دستمان داده نمی شد و ما از نتیجه رفتارمان آگاه نمی شدیم.» آیه های مال ما هیچگاه به دستمان زنجیرش کشید تا باز او را در دوزخ افکنید و با زنجیری که درازایش هفتاد ذرع است به آتش در اندازید.»

مشکات المصابح از قول بخاری و مسلم حدیثی در باره بهشت و دوزخ

<sup>33</sup> sale, Prel. Disc., p. 89 (1st ed.).

\*\*V

ذکر کرده که بسیار جالب بررسی میباشد. کتاب یادشده مینویسد، «ابوهریره» روایت کرده که محمد گفته است: «بهشت و دوزخ روزی با یکدیگر به بحث نشستند. بدین شرح که دوزخ به بهشت اظهار داشت، <من پذیرای افراد مهم و بزرگی هستم که زندگی خود را با کبر و غرور گذرانیدهاند.» بهشت گفت، حمن نمیدانم چرا تنها افراد ناتوان، بی تجربه و فرونهاد وارد من میشوند» هنگامی که (الله) از موضوع بحث بهشت و دوزخ بندههایی را که رحمتم را شامل حالشان کنم به سوی تو میفرستم.» سپس (الله) به دوزخ رو گفت، حتو نشانه رحمت و شفقت من هستی و من بندههایی را که رحمتم را شامل حالشان کنم به سوی تو میفرستم.» سپس سرانجام پر خواهید شد.»<sup>۳</sup> دوزخ هنگامی پر خواهد شد که (الله) به آنجا بر الله) به دوزخ رو گفت، حتو نشانه کیفر من هستی و من مین گانی را که بخواهم مجازات کنم، به سوی تو گسیل میدارم.» هر دوی شما بر ندگانی را که بخواهم مجازات کنم، به سوی تو گسیل میدارم.» هر دوی شما کام بگذارد. در این زمان دوزخ می گوید: «بس است، بس است، بس است. و باید توجه داشت که (الله) در باره بندگانش مرتکب اشتباه نخواهد شد.»<sup>۳</sup>

«ابوهریره» نیز روایت می کند که محمد گفته است: «هنگامی که (الله) بهشت را آفرید، بهجبرئیل فرمان داد، بهداخل بهشت برود و آنرا بازرسی کند. جبرئیل به بهشت رفت و آنچه را که (الله) برای ساکنان بهشت آفریده، مورد بررسی قرار داد و سپس نزد (الله) رفت و گفت، <یا الله، بهجبروت تو سوگند میخورم، کسی نیست که از چنین بهشتی آگاه شود و برای ورود به آن تعایل نداشته باشد.> سپس، (الله) شرایط داخل بهشت را نامطبوع ساخت و بهجبرئیل فرمان داد، وارد بهشت شود و آنرا بررسی نماید. جبرئیل فرمان (الله) زا اجرا کرد و اظهار داشت، <یا الله، بهجبروت تو سوگند میخورم، هر کسی که از شرایط بهشت آگاه شود، میل ورود به آنرا نخواهد داشت.>

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Mishkat Al-Masabih, p. 1217.
<sup>35</sup> Ibid.

الله اكبر

آنرا بررسی کند. جبرئیل فرمان (الله) را اجرا کرد و اظهار داشت، < یا الله، نیست کسی که از شرایط بهشت آگاه باشد و برای ورود به آن سر و دست نشکند.>»`` (این حدیث بوسیله ترمذی، ابوداود و نسائی مورد تأیید قرار گرفته است.)

بازنمود نويسنده تئوری «دوزخ» را در واقع میتوان داغ شرمی بر پیکر قر آن بهشمار آورد. زیرا در هیچیک از آیههای قرآن هیچ دستور و با اصلی نمیتوان یافت که حاکی از رفتن فرد مسلمان به«دوزخ» باشد. اهنگامی که انسانی مسلمان میشود، از آتش «دوزخ» مصونیت پیدا می کند. انسان تنبها باید بهمحمد ایمان بیاورد و مسلمان بشود تا در بنهشت بروی او گشوده شود. از مفاد و درونما به کتاب قرآن چنين برمي آيد كه فرد مسلمان و محمد پرست، مرتكب هر گونه كردار و رفنار غیر اخلاقی و غیر قانونی نیز که بشود، اگر ا یمان خود را نسبت بهمحمد و اسلام نگیداری کند، از آتش «دوزخ» مصون و جایش در بیشت خواهد بود. «دوزخ» و آنهمه نهشهای شکنجهزا و زجر آور آن تنها برای افراد بی ایمان و محمد نا پرست بهوجود آمده است. در فرهنگ اسلام و قرآن، مسلمان بودن و محمد پرستیدن هممفهوم بوده و وجود ایمان اسلامی و محمد پرستی، دست انسان را برای ارتکاب هر جرم و جنایتی بازمی گذارد و او را از مجازات در برا بر الغزشهای اعمال و کردارش مصون می سازد. «دوزخ» و آتش آن برای غیر مسلمانان و محمد نا پرستان بهوجود آمده و هر انسان غیر مسلمان و محمد نا پرستی بدون چونوچرا تا ابد به گونه مداوم به آتش «دوزخ» سوخته خواهد شد.

البتّه باید توجّه داشت که مفسّران و حدیثنویسان در باره مجازات مسلمانان در آتش «دوزخ» اختلاف عقیده دارند. گروهی معتقدند، آنهائی که اسلام اختیار میکنند، تنها اگر مرتکب گناهان بزرگ شوند به«دوزخ» خواهند رفت، ولی بر پایه مدلول آیه ٤ سوره نساء، برای همیشه در «دوزخ»

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ibid., pp. 1217-1218.



دوزخ الله

نخواهند ماند. زیرا مدلول این آیه می گوید: «هر کسی که کوچکترین عمل نیکی انجام دهد، پاداش دوبرا بر دریافت خواهد کرد.» بعضی از مفشران عقیده دارند که اگر مسلمانان مرتکب گناهان بزرگ شوند، تنها از نزدیک آتش خواهند گذشت و برخی نیز باور دارند که مسلمانان گناهکار برای مدّتی در آتش «دوزخ» بسر خواهند برد، ولی آتش «دوزخ» برایشان سرد و قابل تحمّل خواهد شد. به هرروی، آنچه که مسلم است، کتاب قرآن در هیچ موردی آشکارا نگفته است که مسلمانان به آتش «دوزخ» خواهند سوخت و این آتشگاه ویژه آنهائی است که به پیامبری محمد و دین او یعنی اسلام ایمان نیاوردهاند.

هرگاه متون و درونمایه اینهمه آیههانی که در باره آتشگاه «الله» و آنهمه اعمال ورفتار ستمگرانه، وحشیانه و خارج از پنداری که او در «دوزخ» بسر بندگان بینوا و بیچارهاش میآورد، بررسی گردد، ناچار نکتههای زیر توجّه انسان را بهخود جلب میکند:

۱- بیشتر این آیهها بهافراد گوشزد میکنند که اینهمه شکنجهها و عذابهای بالای پندار که حتّی سخت ترین تودههای آهن و فولاد را نیز بهمایع گداخته و سوزش آورتبدیل میکند، در باره آنهائی به کار می رود که به پیامبر «الله» ایمان نمی آورند و به فرمانبرداری از او تسلیم نمی شوند.

آیدهای ۳۲ و ۸۱ سوره توبه آشکارا می گویند، آنهائی که زر و سیمهای خود را پنهان می کنند و در راه «الله» هزینه نمی نمایند و افرادی که در خانه می مانند، برای پیامبر جنگ نمی کنند و پولهای خود را در راه هدفهای پیامبر و «الله» هزینه نمی نمایند، جایشان در آتش «دوزخ» است. مدلول این آیدها همه نشان می دهند که افراد مردم باید پول و جان خود را در راه جاه طلبی های محمد به کار برند تا از آتش «دوزخ» برکنار بمانند، در غیر اینصورت جایگاه بدون چون وچرای آنها آتش سرکش و استخوان آب کن «دوزخ» خواهد بود. به عبارت دیگر، محمد انسانی است، دیوانه قدرت و حکومت و برای تکیه زدن به عبارت دیگر، اینهمه لافها و تهدیدهای وحشتناک را به مغز تازیهای اللبه اكبر

عربستان فرو می کند تا آنها را بهفرمانبرداری از خود وادار نماید. در تمام ۲۸۵ آیهای که در باره «دوزخ» و فروزههای آن سخن رانده شده وتأکید شده است که «دوزخ» استخوانهای انسان را به گردی آتشزا و گوشت و پوست بدنش را بهنهر مذابی از بریان گند آور تبدیل می کند، هیچ سخنی از افرادی که بهاصول و ارزشهای اخلاقی، حقوقی و قانونی پشت می کنند، بهمیان نیامده است. در هیچیک از این آیدها نمیخوانیم که یکی از این شکنجهها بر سر آنهائی می آید که مرتکب جرائم عادی شوند و برای مثال، دست بهارتکاب دردی، آدم کشی و یا خیانت در امانت بزنند. ابرای محمد و کتاب قر آن مهم نیست که آیا انسانی از اصول و موازین اخلاقی و ارزشهای انسانی و سلوک نیکو بهرمند است یا نه! تنها مهم آنست که انسان از «الله» و محمد بن عبدالله، پیامبر او که مفہومشان در قرآن با یکدیگر ترکیب و یکی شده پیروی و فرمانبرداری کند تا نه تنبها از عذابها و شکنجههای فرشتههای آتش و با کارگزاران «الله» در «دوزخ» برکنار بماند، بلکه در بهشت نیز روی تختهائی تکیه زند که از زیر آن نهرهای آب جاری بوده، دختران باکرهای که دست هیچ جنّ و یا انسانی به آنها نرسیده، از آنها بذیرائی کنند و بسرانی که جوانی آنها جاودان است، برای آنها شراب زنجبیل ساقی گری کنند.

در کورههای آدمسوزی «آدولف هیتلر،» رهبر آلمان نازی در جنگ دوّم جهانی، هنگامی که قربانیان کورههای آدمسوزی خاکستر و از زندگی حذف می شدند، آدم کشان نازی از سرشان دست بر می داشتند و دیگر با آنها کاری نداشتند، ولی در «دوزخ» بی انتهای «الله،» پس از اینکه انسانها به پودر آتشزا تبدیل می شوند، «الله» دوباره آنها را زنده می کند و از نو به عذا بشان می کشاند. به نظر می رسد که یکی از فلسفه های خونخواهی و جنایت پیشگی «الله» آنست که بندگانش در ایمان به پیامبرانی که او پیش ازمحمد فرستاده باقی مانده و حاضر نیستند از ایمان به پیامبرانی که او پیش ازمحمد فرستاده محمد، پیامبر جدید او پیروی و فرمانبرداری کنند.

اینچنین گوشت و یوست و اعصاب و استخوانهای خود را در معرض شکنجههای «الله» قرار دهند، در نبهاد گناهکار نیستند، بلکه بر پایه مدلول آیه ۱۲۳ سوره نساء، آیه ۳۳ سوره رعد، آیههای ۲۳ و ۳۱ سوره زمر، آیه ۸ سوره فاطر، آیه ۱۸٦ سوره اعراف و آیه ۳۱ مدثّر، «الله» خود آنها را یه گونه دانسته و عمدی گمراه کرده و بر دلهایشان پرده افکنده و گوشهایشان را ناشنوا نموده تا سخنان پیامبر را نشنوند و در نتیجه «الله» بتواند آنها را بهاین روز سیاه بنشاند. در واقع این بندههای بیچاره در انجام اعمالی که اکنون بهخاطر آنها عذاب و شکنجه میشوند، خود مقصر نیستند و مسئولیت اخلاقی، حقوقی و قانونی برایشان این سرنوشت را بهوجود نیاورده، بلکه این «الله» است که نخست بعضی از بندههایش را گمراه و سپس آنها را وادار بهانجام چنین اعمال و رفتاری می کند و آنگاه آنها را در نتیجه اعمال یادشده اینسان شکنجه و عذاب میدهد تا دوزخش را از جنّ و انسان بر کند. گویا اگر «الله» بعضی از بندگانش را گمراه نکند و جنین سرنوشت دردناکی برایشان مقرّر ننماید. دوزخش خالی و فرشتههای آتش بیکار میمانند. ازاینرو «الله» باید چنین سرنوشت دردنای و عذاب و شکنجه آوری را برای بغضی بندگان بیچارهاش تعیین کند تا دستگاه جبروتیاش پیوسته در چرخش باشد. بهراستی که چه عدالتيإ

۳ در آیدهانی که در این جُستار شرح داده شد، محمد شأن اللّهی را که برایش نودونه فروزه قایل شده و باید نماد نیک اندیشی بوده و دارای ارزشهانی بالاتر از آفریدههایش باشد، به نجن پستی و خواری می کشاند او را موجود ستم پیشه و شکنجه گری شناختگری می کند که نشنهٔ خون و گرسنه نابود کردن بندههای خود و مشاهدهٔ زجر و عذاب آنها می باشد. «الله» دوزخدار، موجود پست اندیشه، فرونهاد، بدزبان و بی فرهنگی است که در ژرف «دوزخ» بی ته از درخت زقوم برای بندههایش چرک و جراحت و کثافت مقدر می کند.

فصل هفدهم

## سو گندها، لعن ها و نفرین های «الله»

افراد عادی مذهب را واقعی، خردمندان آنرا خرافی و فرمانروایان آنرا مفید میدانند. سنکا

در کتاب قرآن، «الله» در سیودو سوره و هشتادویک آیه سوگند میخورد. گذشته از آن بیست ودو سوره قرآن با سوگند «الله» آغاز میشود. مفهوم هفتادوچهار آیه از هشتادویک آیهٔ یادشده کتاب قرآن، همه به سوگندهای «الله» ویژگی داده شده و بخشی از هفت آیه دیگر نیز مربوط به سوگندهای «الله» می باشد. نکته جالب در باره سوگندهای «الله» در کتب قرآن آنست که بجز در یک مورد تمام سوگندهای «الله» در سورههای مکّی، یعنی در زمانی که محمد هنوز به قدرت پیامبرشاهی تکیه نزده و برای استوار کردن پایه های قدرتش به پند و اندرز و موعظه مردم مشغول بوده، نازل شده است. در برخی از این آیه ها نیز «الله» به لعن و نفرین کردن بندگانش دست میزند. پیش از اینکه وارد بحث سوگندهای «الله» بشویم، بی مناسبت نیست، نخست بدانیم اینکه وارد بحث سوگندهای «الله» بشویم، بی مناسبت نیست، نخست بدانیم

252

اللسه اكبر

٣íi

مانند پشم شانهزده متلاشی میشوند؛ افراد بشر مانند حشرات سرگردان و ملخ براکنده می گردند. آیههای ۱ تا ۱۶ سوره تکویر می گوید: «هنگامی که خورشید از درخشیدن بازمی ایستد؛ هنگامی که ستارگان آسمان فرومی ریزند؛ هنگامی که کوهها در فضا نابود می شوند؛ هنگامی که شتران شیرده به حال خود رها می شوند؛ هنگامی که حیوانات وحشی گرد یکدیگر جمع می شوند؛ هنگامی که دریاها به چوش می آیند و طغیان می کنند و بیرون می ریزند؛ هنگامی که نفوس گوناگون با یکدیگر درمی آمیزند؛ هنگامی که از دختران هنگامی که نامه اعمال مردم گشوده می شود؛ هنگامی که آنها کشته شدند؛ و هنگامی که نامه اعمال مردم گشوده می شود؛ هنگامی که آنها کشته شدند؛ و می شود؛ هنگامی که آتش دوزخ گدازنده و برافروخته می گردد؛ هنگامی که بهشت نزدیک آورده می شود؛ در این هنگام هر روانی خواهد دانست که چه کرده است.

بدیمهی است که نخست دستگاه آفرینش نابود میشود و حتّی فرشته مرگ (عزرائیل) جان تهی میکند و سپس در حالیکه سکوت همه جهان را فرامی گیرد و «الله» تنها موجودی خواهد بود که زنده میماند؛ باران زندگیساز و بارآوری آغاز میشود و تا چهل سال به باریدن ادامه میدهد. باران یادشده سبب میشود که زمین آماده حاصلخیزی و باردهی شود و بقایای مردگان مانند گیاهان تازه روئیده، دوباره جان می گیرند، سپس از پرستشگاه اورشلیم، آخرین شیپور نواخته میشود و تمام مخلوقات روی زمین ازقبیل جانوران و پرندگان بیدار و به پا می خیزند و همه مردان و زنان در برا بر «الله»

بازنمود نویسنده شاید دلیل اینکه محمد نامها و فروزههای «الله» را نودونه بهشماره آورده، آن باشد که نامهای «الله» در اصل یکصد بوده، ولی محمد یکی از آنها را که در خور شایستگی «الله» نمی دیده حذف کرده است تا به حیثیّت و ارزش وجودی سوگندها؛ لعن ها و نفرین های الله ۳۱۵ م

آسمانها و زمین نیز می گذرد، آگاه است و از اینرو احکام و دستوراتش باید پیوسته کامل، منطقی و کمال مطلوب باشد، چه لزومی به سوگند خوردن دارد. ولی با کمال شگفتی می بینیم که «الله» برخلاف عظمت و قدرت بالای پنداری که برایش فرض شده است، به موجوداتی که بسیار پست تر از انسان هستند، سوگند می خورد و موضوع سوگندهای او نیز آنچنان غیر منطقی، بیمورد و نابخردانه است که شگفت هر انسانی را بر می انگیزد. برای مثال «الله» در قرآن به اسبانی که نفسشان به شماره افتاده، به کشی های روی آب، به انجیر و زیتون و به قلم و کتاب سوگند می خورد. و نکته جالب آنجاست که در بعضی از این آیه ها، «الله» در زمان سوگند خوردن، تنها به یک شخص و یا یک چیز ویژه اکتفا نمی کند، بلکه پشت سرهم به چندین مورد سوگند یاد می کند.

**سوگئیــــــــدهای «الله»** برخی از آیههای قرآن که محتوی سوگندهای «الله» هستند، بهشرح زیر می باشند:

سوگند به بادهای عالم، سوگند به ابرها که بار سنگین باران را به امر «الله» بر دوش می گیرند. سوگند به کشتی ها که روی آب روان می شوند، سوگند به آسمان که کشته و نابود خواهد شد، هر کسی که به قرآن دروغ ببندد (آیه های ۱ تا ۱۱ سوره ذاریات).

در آیههای بالا «الله» سوگند میخورد، هر کسی که به قرآن دروغ ببندد کشته و نابود خواهد شد. در برابر مدلول این آیه باید به محمد گفت، اگر کسی که به پاره ای یاوه گوییهای خیالی و نابخردانه دروغ ببندد، مجازاتش مرگ و نابودی خواهد بود، پس شخص بی آزرمی که برای تأمین منافع شخصیاش یک «الله» دروغین بیافریند و از قول او یک کتاب مسخره به نام قرآن دروغ بگوید، آیا مجازاتش چه خواهد بود؟ شاید پاسخ این پرسش مدلول آیه ۷ سوره جائیه باشد که می گوید: وَیَلْ لِکُلْ أَفَالُهِ آَیْیَدٍ. یعنی «وای به حال گناهکار بسیار دروغگو و زشتکار.» اللسه اكبر

سوگند به کوه سینا، سوگند به قرآن مسطور، سوگند به بیت المعمور (کعبه)، سوگند به طاق بلند، سوگند به دریای فروزان آتش که البتّه عذاب «الله» بر کافران واقع خواهد شد و هیچکس دافع آن نخواهد بود (آیه های ۱ تا ۹ سوره طور). سوگند به شهر مکّه و سوگند به پدر (آدمیان) که ما نوع انسان را به حقیقت در رنج و مشقّت آفریدیم (آیه های ۱ تا ۵ سوره بلد). سوگند به انجیر و زیتون، سوگند به کوه سینا و سوگند به مکّه که ما انسان را به نکوترین وجه ممکن بیافریدیم (آیه های ۱ تا ۵ سوره التّین). سوگند به اسبانی که نفستان به شماره افتاده که انسان نسبت به پروردگارش سوگند به اسبانی که نفستان به شماره افتاده که انسان نسبت به پروردگارش

بازنمود نویسنده در جُستار بالا توضیح دادیم که سوگند در اصل دلالت بر کمبود شخصیت و ارزشهای اخلاقی انسان سوگندخورنده می کند و ازاینرو سرشت سوگند ایجاب می کند که شخص سوگندخورنده برای پرکردن کمبود گفتار و کردارش به مقامی بالاتر از خود سوگند بخورد. ولی، با کمال شگفتی می بینیم که «الله» به اسبانی که نفستان به شماره افتاده، به کوه، به باد، به قلم و از همه خنده آورتر به آدم ا بوالبشر سوگند می خورد. در اینجا پند پرسش و یا فرض پیش می آید که ناچار باید مورد بررسی قرار بگیرد:

یکی اینکه آیا این «الله» کامل و بدون عیب و نقص که تمام جهان هستی در اختیارش بوده و هیچ برگی از درخت بدون اراده و خواست او بهزمین نمیافتد، چه لزومی به سوگند خوردن دارد؟ مگر «الله» از درستی و کمال خود نامطمئن بوده و یا قصد فریب بندگانش را داشته که مانند افراد مشکوک، بی ارزش و نادرست، اینسان به سوگند خوردن مبادرت کرده است؟ پرسش دوم آنست که اگر شخصی دارای اسبی باشد و در هنگام گفتگو

با دوستی بهاسبش سوگند بخورد، آیا آن دوست بهوی نخواهد خُندید و

سوگندها، لعنها و نفرینهای الله ۳٤۷

نخواهد گفت که بدون تردید عقل خانه مغز او را تهی کرده است؟ پس چگونه میتوان از اللّهی که نودونه نام به او ویژگی داده شده، انتظار داشت به اسبانی که به نفس افتاده اند، سوگند بخورد ؟ آیا این در خور شأن و شایستگی «الله» قادر متعال است که به کوه، یعنی به مشتی خاک سوگند بخورد ؟ وانگهی مگر نه آنست که «الله» آدم ا بوالبشر را به سبب نافرمانی از اجرای دستورش مجازات و او را از بهشت اخراج کرد، پس چرا به نام چنین موجود گناه کار، طردشده و پلشتی سوگند می خورد ؟

اگر یکی از پرسشهای یادشده بالا از فقها و دانشمندان اسلامی مطرح شود، بدون تردید پاسخ خواهند داد، در کلام و آیههای «الله» اسرار و رموز و معانی ویژهای نهفته شده است که افراد انسان توانائی درک آنها را ندارند و باید با نیروی ایمان و بدون شک و تردید و پرشس آنها را پذیرا شوند. در برابر این سفسطهٔ عوامفریپانه باید به این افراد پاسخ داد، آیا این «الله» خودساخته پیامبر دروغین شما که بر تمام علوم آشکار و نهان جهان آگاهی دارد، توانائی آنرا نداشته است که آیهها و احکام قرآن را به کیفیّتی برای افراد بشر به کلام درآورد که آنقدر بغرنج، پیچیده و مرموز نباشند تا افراد بشر به آسانی بتوانند آنها را فهم و درک نمایند. مگر نه اینست که «الله» این آیمها را برای افراد بشر نازل کرده، پس چرا سازمان لغوی آنها را آنچنان گزینش ننموده است که برای همگان قابل درک و فهم باشد. وانگهی، هرگاه فرض کنیم که «الله» بهراستی، درونمایه آیههای قر آن را آنچنان سازمان داده که برای بندگانش قابل درک نیست، پس چرا خود محمد که کلام «الله» را به گونه مستقیم از جبرئیل شنیده است، آنها را به کیفیتی در قرآن وارد نکرده است که برای همگان قابل فهم باشد. آیا پیامبری که در آسمان هفتم آنقدر با گستاخی با «الله» چانه زده است تا نماز پیروانش از پنجاه مرتبه به پنج مرتبه کاهش داده شود، نمی توانسته است از «الله» درخواست کند، آیههای قر آن را به کیفیّتی نازل کند که برای مسلمانان قابل درک و هضم باشد؟ مگر «الله» در آیههای ۱ تا ۲ سوره نجم، بهستاره سوگند نمیخورد که جبرئیل فرشته

اللبه اكبر

به محمد علم آموخته است؟ پس چرا محمد از علمی که نمی خورد جبرئیل به وی آموزش داده، بهره نگرفته و مفاهیم آیه های نازل شده از سوی «الله» را به گونه ای وارد کتاب قرآن نکرده که برای پیروانش قابل درک و فهم باشد ؟ به نظر نویسنده این کتاب شاید پاسخ اینه مه چراها در شکم مدلول آیه ۹ سوره جن نهفته باشد. این آیه می گوید: وَأَنَّا كُنَا نَقْعُدُمِنْهَا مَقَنْعِدَ لِلسَّمَعْ فَصَن یَسَتَمِعِ آلآن یَعِدَلَهُ مِشْها بَارَصَدَاً! «و ما برای شنیدن سخنان آسمانی و اسرار وحی در کمین می نشستیم، ولی اکنون هر کسی بخواهد این کار را بکند، هدف شها بهای ثاقب قرار خواهد گرفت.»

در این آیه جنّها سخن می گویند و ضمیر «ما» به«جنّها» برمی گردد. جنَّها می گویند، آنها برای شنیدن سخنان و اسرار آسمانی در گوشه و کنار آبسمان خود را پنهان می کردند، ولی اکنون اگر کسی بخواهد این کار را انجام دهد، شها بهای ثاقب او را هدف قرار داده و نابودشان خواهند کرد. حال احتمال دارد، پیش از زمانی که این اقدام اصلاحی در آسمان انجام بگیرد و بهشها بهای ثاقب فرمان داده شود که جنّهای فضول و جاسوسی را که در گوشه و کنار آسمان استراق سمع می کردند، هدف قرار دهند، بعضی از آنها موفّق شدهاند از دست تیراندازان به آسمان گریخته، در مغز «الله» خانه کرده و او را «مجنون» سازند. بدیمی است به گونهای که میدانیم، «مجنون» معنی «جنَّزده» ویا «دیوانه» میدهد. ابه هرروی، این «الله» بینوا و ابیچارهای که نتوانسته است ازشر آفریدههایش مصون بماند و جزّزده و یا «مجنون» شده، در حال جنون و دیوانگی مبادرت به خوردن سوگندهای یادشده نموده است. شاید هم پس از صدور فرمان انقلابی و اصلاحی از سوی مقامات آسمان برای هدف قرار دادن جنَّهای فضول و جاسوس، بعضی از آنها از زیر شلیک شهابهای ثاقب جان سالم بدر برده و با ورود به آسمان و وارد شدن در رگ و ریشه «الله» او را «مجنون» و «دیوانه» کرده و سبب شدهاند، «الله» در حال جنون و جنَّزدگی و دیوانگی با خوردن سوگندهای یادشده بالا، خود را با شرم سوگندها، لعن ها و نفرين هاي الله 👔 🖌

و رسوائی نادانی و جنون، آلوده کرده و در خلیش شرم و رسوائی سرنگون شود. فرض و یا پرسش سوّم، بازتاب خردمندانه و منطقی هر انسانی از این هرزه گوئیهائی است که سوداگران دینی آنها را بهعنوان گفتارها و نوشتارهای مقدَّس به خورد توده های مردم افسون شده می دهند. اهر انسان با خرد و درایتی که این مطالب پوچ و بیمعنی را مورد بررسی قرار دهد، ناگزیر به این نتیجه میرسد که نه تنبها یک مقام متافیزیکی که بر جهان هستی کنترل و فرمانروائی دارد، بلکه هر فردی که از کمترین درجه هوش و خرد بهرممند باشد، چنین سخنان بیهودهای بهنام سوگند بر زبان نخواهد آورد و ازا بنرو، برا یش تردیدی باقی نخواهد ماند که محمد بهراستی یک شبه پیامبر دروغین و انسان ترفندباز و حیله گری بیش نبوده است. هنگامی که این اندیشه با زیر بنای داوری استوان بهوجود مي آيد، اين حقيقت را نيز بهدنبال خواهد آورد كه محمد بن عبدالله نه تشها یک انسان دغلکار بوده، بلکه در این رشته دارای درجه قهرمانی نیز بوده است، زیرا چگونه می توان یندارکرد که انسان با ایجاد و آفرینش یک «الله» و یا خدای دروغین بهفریب دادن و افسون کردن درایت و خرد افراد انسان بپردازد و از قول «الله» دروغین خودساختهاش آنهمه سوگندهای پوچ و بیمعنی بخورد و بهمنظور سودهای شخصی و توانمند کردن با بههای قدرتش، شأن و ارزش «الله» را در حدّ یک موجود پریشان مغز و دیوانه پائین آورد.

در فرهنگ عامیانه زبان فارسی ما که از نظر گسترش ادبی، یکی از توانمندترین زبانهای دنیاست، گفتهای وجود دارد که شخصی بهدیگری میگوید: «یک دفعه گفتی سخنت را باور کردم، دو دفعه گفتی به آن شک کردم، ولی هنگامی که سوگند خوردی از پذیرفتن آن منصرف شدم.» این گفته نغز و زرینی را که از فرهنگ درخشان ابرانی سرچشمه میگیرد، باید در برابر آداب و رسوم تازیهایی قرار داد که «الله» خودساخته پیامبر دروغین آنها، به اسب، کوه، ماه، ستاره، شب، روز، انجیر و زیتون سوگند می خورد. الله اكبر

لعنها و نفرین های «الله» یکی دیگر از شاهکارهای برجسته «الله» صفت بداندیشی وبدخواهی او در نفرین کردن به بندگانش می باشد. در برخی از آیههای کتاب قرآن، «الله» با کمال خواری و زاری به بندههایش «لعن و نفرین» و برایشان بدخواهی آرزو می کند. در جُستار بالا گفتیم که «سوگند» در اصل، دلیل کمبود ارزشهای اخلاقی ، تردید در رفتار و کردار سوگندخورنده و ناتوانی و زبونی شخصیت و ازرشهای انسانی او می باشد که سوگندخورنده با ادای سوگند، کوشش می کند، کمبودهای یادشده را پر کند. ولی فلسفه روانی «لعن و نفرین» تاست که شخصی در برا بر دیگری خود را ناتوان و فروتر می بیند و چون قدرت مدر ایری با او را ندارد و قادر نیست در برا بر او ایستادگی کرده و یا عملی بر ضد وی انجام دهد؛ از اینرو به مقامات متافیزیکی پناه جسته و بوسیله «لعن و ترد. تفرین»

برخی از لعن و نفرین،های «الله» به بندگانش بهشرح زیر است: «چون قوم اسرائیل پیمانشان را شکستند، آنها را لعنت کردیم...» (آیه ۱۳ سوره مایده.)

«اینها گروهی هستند که (الله) لعنتشان کرد.» (آیه ۵۲ سوره نساء.) «و لعنت من بر تو تا روز قیامت.» (آیه۸۷ سوره جنّ.) «شکسته باد دستهای ابولهب...» (آیه اوّل سوره لهب.)

براستی که چه چیستانهای مرموز و در همان حال سرگرم کننده ای در کتاب قرآن آسمانی وجود دارد . اللّمی که برپایه آیه ۹ سوره انفال، یکهزار فرشته از آسمان به یاری محمد پیامبرش فرستاد تا دشمنانش را در جنگ بدر شکست دهند و دارای آنچنان قدرتی است که بنا به نوشته «محمد البرکاوی» یکی از نویسندگان شهیر اسلامی می تواند در یک چشم بهمزدن دنیا را نابود کند و آنرا از نو بیافریند، معلوم نیست چرا مانند یک زن سالخورده، ناتوان و لگد خورده که

۳۵۰

سوگندها، لعن ها و نفرین های الله ۳۵۹

نیروی برابری و یا دفاع از خود ندارد، با زاری و زبونی به ابولهب دشمن محمد نفرین می کند که دستانش شکسته شوند؟

بدیمهی است، به گونهای که در جُستارهای پیشین این کتاب گفتیم، فقها و علمای اسلام نوشتهاند، پرسش در باره علّت و سبب اصول و احکام کتاب قرآن کفر است و میدانیم که مجازات کافر نیز مرگ است. بنابراین مسلمان کسی است که با نابینایی خرد و خفقان درایت و هوش، چشم و گوش خود را ببندد و با ایمان جزمی و خرافی به اجرای اصول و احکام قرآن و کُنداگران مذهبی گردن نهد تا بتواند از عنوان «مسلمان مؤمن» بهره بگیرد.

ابهصفحدهای ۲۷۳ و ۲۷۶ همین کتاب نگاه فرما بید.

فصل هيجدهم دانش و آگاهی «الله»

علم همیشه پیشرو و دین پیوسته واپسگراست.

آیا «الله» دانا و آگاه و یا نادان و بی خبر است؟ به گونه ای که می دانیم، یکی از نودونه نامی که کتاب قر آن و احادیث اسلامی برای «الله» ویژگی داده اند، «علیم» و یا «عالم» به معنی «دانا» و «دانشمند» است. در بیشتر مواردی که در قرآن نام «الله» به میان آمده، معمولاً با صفت عالم، دانا و آگاه همراه بوده و بویژه قرآن به کرات از دانش و آگاهی «الله» سخن رانده است. برای مثال، آیه ۲۱ سوره کهف می گوید: «بگو، (الله) بهتر از همه می داند که آنها (هدف اصحاب کهف می باشند)، چه مدتی آنجا در کوه اقامت کردند. او به همه اسرار غیبی آسمانها و زمین احاطه دارد و بسیار بینا و شنواست و به هیچکس اجازه نخواهد داد در حکم او شرکت جوید.» آیه ۷ سوره مجادله نیز می گوید: «آیا نمی دانی که آنچه در آسمانها و زمین است (الله) بر آن آگاهی دارد. هیچ رازی سه کس با یکدیگر

۳۵۳

اللسه اكبر

نگویند مگر اینکه (الله) چهارمین آنها باشد و نه پنج تن، مگر آنکه (الله) ششمین آنها باشد، نه کم و نه بیش، هرجا که باشند (الله) با ایشان است.»

بریایه آیه های بالا و همچنین سایر آیه های کتاب قرآن، میتوان به یقین گفت که کتاب قرآن باور دارد، «الله» بر آنچه که در زمین و آسمانها روی داده و یا آنچه که در زمان حال و یا آینده در زمین و آسمانها می گذرد، آگاه و با خبر است، «الله» میداند در مغز افراد بشر چه می گذرد و حتّی هر کلمه ای که در زمین و آسمانها بوسیله به اصطلاح جنّ و انس ادا شود، «الله» از آنها آگاهی دارد. بشر یه هر امری دست بزند، «الله» از آن آگاه است. هیچ چیزی در دنیا وجود ندارد که بتوان آنرا از «الله» پوشانید و او حتّی به اسرار قلوب همه بندگان خود آگاه است.

نکات بالا نشان میدهند که دانش «الله» ذاتی، ازلی و ابدی است و نه عرضی و حادث. همچنین چون دانش و آگاهی «الله» جامع و کامل بوده و تابع زمان و مکان نیست، ازاینرو امکان افزوده شدن بر دانش و آگاهی «الله» نیز وجود ندارد.

ولی با وجود دانش مطلق و بی حدّ و اندازه و نامحدودی که کتاب قرآن به «الله» نسبت می دهد، مواردی در قرآن وجود دارد که نشان می دهد، دانش «الله» اکتسابی است و نه ذاتی، بدینمعنی که «الله» از پیش نسبت به بعضی امور آگاهی ندارد و بعدها آن آگاهیها را به دست می آورد. آیه های زیر حاکی از اثبات این موضوع می باشند:

آیه ۱٤۰ سوره آل عمران می گوید: «اگر به شما (در جنگ اُحُد) آسیبی رسید به دشمنان شما نیز در (جنگ بدر) شکست و آسیب سخت وارد شد. همچنانکه آنها مقاومت کردند شما نیز باید پایداری کنید، ما این (پیروزی و شکست) را میان مردم می گردانیم تا بدانیم آنهائی که ایمان آورده اند چه کسانی هستند تا از شما مؤمنان آنرا که در دین ثابت است گواه دیگران کند و (الله) ستمکاران را دوست ندارد.» آیه ۱۴۳ سوره بقره می گوید: «... ما قبله ای را که تو بر آن بودی تغییر ندادیم، مگر برای آنکه بدانیم، چه کسی از 200

بیامبر پیروی می کند و چه کسی با او به مخالفت بر می خیزد...» آیه ۱۳۱ سوره آل عمران می گوید: «روزی که دو گروه با یکدیگر روبرو شدند (هدف رویداد جنگ احد است)، آنچه به شما رسید به اذن (الله) بود تا بداند مؤمنان چه کسانی هستند و منافقان کدامند.» آیه ۱۲ سوره کهف نیز می گوید: «ما آنها (اصحاب کهف) را از خواب برانگیختیم، تا بدانیم کدامیک از آن دو گروه حساب مدّت درنگ در آن غار را بهتر نگهداشته اند.» آیه ۲۱ سوره سبأ میگوید: «او (شیطان) را بر مردمان تسلّطی نیست، مگر برای آنکه ما بدانیم کرست که به آخرت مؤمن و چه کسی است که از آن شکّ دارد.» بخشی از مدلول آیه ۲۵۵ سوره بقره، از اینها نیز بالاتر می رود و می گوید: «... قلمرو علم (لله) از آسمانها و زمین نیز فراتر می رود و می گوید: «...

مفاهیم آیه های بالا به خوبی فریب و نیرنگ محمد را در «الله»سازی نشان می دهند. اللهی که در بسیاری از آیه های قرآن در لابلای سلّولهای مغز و بدن افراد خانه می کند؛ از پیش، از آفرینش خود آگاه است و حتّی قلمرو دانشش از آسمانها و زمین فراتر می رود، در آیه های دیگر با خواری و زاری با بندگانش بازیهای بچگانه سرمی دهد تا بداند چه کسی این و چه فردی آنست. برای مثال، اللهی که حتّی از راز درونی مغز و دل هر بنده ای آگاه است، برپایه مدلول آیه ۱۶۰ سوره آل عمران، روزی خون گروهی از بندگانش را در یک جنگ به دست گروهی دیگر می ریزد و دگر روز عکس این کار را انجام می دهد تا بداند کدام بنده ایمان آورده (به قدرت محمد تسلیم شده) و کدام بنده کافر مانده، یعنی در برا بر ترفند بازیهای پیامبرش ایستادگی نشان داده است.

البتّه به این نکته نیز باید اشاره کنیم که برخی از تفسیرکنندگان آیههای کتاب قر آن واژه «لیعلم» بهمعنی «تا بداند» را «تا بیازماید» تعبیر کردماند تا از اینجهت ناهمگونیهای احکام قر آن را از بین ببرند، ولی اهل لغت و ادب میدانند که واژه «آزمایش» دلالت بر «جستجو در کشف حقیقت» دارد که «با آگاه بودن از واقعیّت یا رویدادی» کاملاً تفاوت دارد. گذشته از آن قر آن الله اكبر

مفهوم «آزمایش» را بهمعنی «وسیلهای برای دانستن» به کار برده است. چنانکه آیه ۹۴ سوره مایده می گوید: «ای کسانی که ایمان اوردهاید، (الله) شما را بهچیزی از شکار می آزماید... تا بداند چه کسی در باطن از (الله) می ترسد...»

گذشته از اینها، اللّهی که به گفته آفریدگارش، یعنی محمد جهان هستی را آفریده، آنقدر در دانش هیئت و نجوم نادان بوده که گفتارهایش در باره علم هیئت و نجوم، پیوسته سبب تفریح و مسخره اسلام شناسان شده است. نویسنده در جُستارهای گوناگون این کتاب، در مواردی که ایجاب می کرده، بهنکات یادشده اشاره نموده، ولی برای نمونه نباید فراموش کرد که این «الله» بیچاره که اندیشههای بیمایه محمد پیوسته زبانش را به حرکت می آورده، در آیه ۱۰ سوره کهف در شرح افسانه ذوالقرنین می گوید، ذوالقرنین به محلّی رسید که خورشید در چشمه آب تیرهای در آنجا غروب می کند.

اثر دانش «الله» در کشورهای اسلامی نویسندگان و تاریخدانان شهیر جهانی همه عقیده دارند که تازیهای عربستان از علم و دانش سرمایه و بهرهای نداشتند. از جمله «ارنست رنان» تاریخدان و زبان شناس فرانسوی سده نوزدهم می نویسد، تازیها هیچگاه علم و دانشی از خود نداشتند و ویژگی علم به عرب یک پندار غیر واقعی است، زیرا بنیانگزاران واقعی علم و فلسفه، ایرانی ها و یونانی ها بوده اند. جمال الدّین افغانی (اسدآبادی) نیز می گوید، مسلمانها نخست از علم و دانش بی بهره بودند،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ernest Renan, l'Islamisme et la Science (Paris: 1883), p.17, quoted in Nikkie R. Keddie, An Islamic Response to Imperialism (Berkley: University of California Press, 1983), p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Nikkie R. Keddie, An Islamic Response to Imperialism (Berkley: University of California Press, 1983).

۳۵۷

دانش و آگاهی الله

ولی کتب علمی سریانی، فارسی و یونانی را در زمان منصور دوانقی، خلیفه عبّاسی، در مدّت کوتاهی بهزبان عربی ترجمه و آنها را مورد استفاده قرار دادند. «ابن خلدون» تاریخنویس نامدار سده نهم هجری قمری (۸۰۸–۷۳۲ هجری قمری)، معتقد بود که یهجز چند مورد استثنائی، تمام دانشمندان اسلامی غیر عرب بودهاند. او آشکارا نوشته است که تازیها یک ملّت وحشی بوده و در نهاد دارای تمایل بهغارت و چپاول و ویرانگری می باشند.

پروفسور محمد عبدالسّلام، استاد دانشگاه قائد اعظم در اسلام آباد پاکستان و برنده جایزه نوبل در رشته فیزیک اتمی در سال ، ۱۹۷۹ که خود یک مسلمان است در تقریظی که بر کتاب اسلام و دانش<sup>۱</sup> بهرشته نگارش در آورده، هم از قول خود و هم در تأیید عقاید نویسنده کتاب یادشده، نوشته است که در بین تمام کشورهای متمدن جهان، سطح دانش مردم کشورهای اسلامی از تمام کشورهای جهان پائین تر و صعیف تر است. پروفسور عبدالسّلام افزوده است که پیشرفت سطح علم ودانش مستلزم وجود آزادی عقیده، وارستگی از اجبار در پیروی از آئینهای جزمی و انتقاد بدون قید و شرط است که هیچیک از این عوامل با خفقانی که از شرایط نهادی کشورهای اسلامی است ، سازگاری ندارند.

در سال ۱۹۸۳ کنفرانسی از رؤسای مهمترین دانشگاههای هفده کشور عربی در کویت تشکیل گردید. هدف این کنفرانس آن بود که علل و جهات عقبافتادگی کشورهای اسلامی را از نظر دانش و تکنولوژی بررسی کند و برنامهای برای بیشرفت کشورهای عربی از لحاظ دانش و تکنولوژی طرحریزی نماید. ولی در تمام مدّت کنفرانس، موضوع بحث روی این نکته متمرکز شده

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibn Khaldun, *Mugadimma*, vol. 3, trans., F. Rosenthal (New Jersey: Princeton University Press, 1967), p.311.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Pervez Amirali Hoodbhoy, *Islam and Science* (London: Biddles Ltd., Guilford and King's Lynn, 1991), pp. IX and 28.

الَّلْــه اكبر

بود که آیا اصولاً علم و دانش با اسلام سازگاری دارد یا نه ؟ نمایندگان کشور عربستان سعودی در این کنفرانس اظهار داشتند که تمرکز اندیشههای اجتماعات اسلامی روی «دانش خالص» اسلام را بهعقاید و افکار مکتب معتزله<sup>ه</sup> نزدیک می کند و گسترش چنین افکاری در اساس مبانی عقیده و ایمان را سست و ناتوان می سازد. نمایندگان کشور یادشده افزودند، علم و دانش در اساس با اجرای اصول و موازین اسلام در جامعه مخالف است و از اینرو سبب ایجاد بیدینی خواهد شد. درست است که پیشرفت تکنولوژی در کشورهای اسلامی باید تشویق و حمایت شود، ولی در همان حال گسترش علم و دانش باید مهار گردد.

پروفسور «هودبهوی» در کتاب خود اسلام و دانش بهشرح نمودارهائی در باره علم و تکنولوژی در کشورهای اسلامی مبادرت کرده که نشانگر چگونگی و سطح دانش و تکنولوژی در کشورهای اسلامی و عرب می باشد. نمودار زیر در صد آمار صادرات ماشین آلات و وسایل و تجهیزات ترابری را از مجموع صادرات جهانی نشان میدهد. به گونهای که مشاهده می شود، در آمار زیر هفت

| درصد صادرات از مجموع صادرات جهاني | كشور          |
|-----------------------------------|---------------|
| •%                                | بنگلادش       |
| ۳ %                               | سودان         |
| ۳%                                | پاکستان       |
| ۳ %                               | اندونرى       |
| ∨%                                | تركيه         |
| % ۱۷                              | مصر           |
| TV %                              | مالمزى        |
| * 7 %                             | هندوستان      |
| ٤٧%                               | امريكا        |
| <b>٦</b> ۵ <i>%</i>               | ژا پ <i>ن</i> |

<sup>۵</sup> به *زیرنویسیهای شماره ۱ و ۳ صفح*ههای ۲۰۹ و ۲۰۵ همین کتاب نگاه فرما بید.

| ٣2 | 59 |  |
|----|----|--|
|----|----|--|

## دانش و آگاهی الله

کشور اسلامی با سه کشور غیر اسلامی مقایسه شدهاند.<sup>۲</sup> دلیل اینکه در بین کشورهای مسلمان، در صد صادرات کشور مالزی بیشتر از سایر کشورهای مسلمان می باشد آنست که دولت مالزی ۲۷ در صد بودجه خود را به آموزش و پرورش ویژگی داده؛ کشور نیال ۹ در صد؛ هندوستان ۱۱/۲ در صد و کشور پاکستان تنها ۳ در صد از بودجه خود را به آموزش و پرورش ویژگی داده است.

نمودار جالب دیگری که پروفسور «هودبهوی» در کتاب خود آورده مربوط به درصد دانشمندان در کشورهای اسلامی و عرب می باشد. ولی پیش از شرح آمار مورد نظر باید توجه داشت که واژه «دانشمند» را در سال ۱۸٤۰ «ویلیام وول» انگلیسی نوآوری کرد. برپایه عقیده «وول» فروزه «دانشمند» در باره کسی باید به کار رود که دارای مشخّصات ویژه ای از نظر دانش و پژوهشهای علمی بوده و گامهای قابل توجّهی در این جهت برداشته باشد، نه اینکه واژه یادشده به عنوان یکی از اصول اخلاق و تعارف در باره افراد به کار برود. آماری که «میکل موراوسیک» از دانشمندان جهان برپایه این تعریف تهیه کرده به شرح زیر می باشد:

> نمودار نویسندگان دانشمند در سال ۱۹۷۹ تمام جهان کشورهای جهان سوم کشورهای مسلمان اسرائیل

<sup>6</sup> Hoodbhoy, Islam and Science, p. 31.

<sup>1</sup> Hoodbhoy, Islam and Science, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Data on trade and technology in Muslim countries has been collected in useful form in the International Conference on Science in Islamic Polity, vol. I. (Islamabad, Ministry of Science and Technology, 1983), quoted by Hoodbhoy, Islamic Science, p.33.

اللسه اكبر 373 آمار در صد نویسندگان دانشمند در بعضی از کشورهای مسلمان نسبت به آمار نویسندگان دانشمند در تمام جهان در سال ۱۹۷۶ کشور\_\_\_\_ مصر <u>در صد</u> 1 11% .1.17% ايران .1.41% عراق .1..... ليبى باكستان .1.00% عر بستان سعودي سوريه .1.1% 1/17.% هندوستان

پروفسور «هودبهوی» مینویسد، پژوهشهائی که در باره مقایسه سطح علم و دانش بر پایه افزایش درآمد سالیانه افراد به عمل آمده نشان میدهد، در حالیکه درآمد سرانه ملّی کشورهای عربی از ۲۵ بیلیون دلار در سال ۱۹۲۷ به ۱۶۰ بیلیون دلار در سال ۱۹۷٦ افزایش یافت، ولی سطح پیشرفت دانش و تکنولوژی در این کشورها تغییر محسوسی حاصل نکرد، به گونه ای که در حال حاضر در صد سرمایه های علم و تکنولوژی در کشورهای عرب نسبت به کشور اسرائیل تنها یک در صد می باشد.<sup>۱</sup> نکته جالب در این بحث آنست که مجموع جمعیّت کشورهای عربی که اسرائیل را مانند نگین انگشتر دربر گرفته اند، در حدود یک صد میلیون نفر و جمعیّت کشور اسرائیل تنها پنج

9 Ibid.

«دکتر هودبهوی» این آمار را از کتاب زیر نقل کرده است:

A. B. Zahlan in Science and Science Policy in the Arab World (London: Croom Helm, 1980), Chapter 2.

371

دانش و آگاهی الله

میلیون نفر است. جنگهای چهارگانها یکه بین اعراب و اسرائیل از جنگ دوّم جهانی به بعد انجام گرفت و در تمام این جنگها کشور اسرائیل را پیروز کرد، یکی از تشانههای تفاوت بارز علم و تکنولوژی بین این دو طرف متخاصم می باشد.

برای اینکه بهتر بهنقش اسلام بهعنوان یکی از علل مسلّم و بارز واپسگرائی ملّتهای مسلمان و بویژه عقبماندگی آنها از نظر دانش و تکنولوژی پی ببریم، دو کشور هندوستان و پاکستان را که اوّلی دارای مذهب هندو و دوّمی اسلام هستند، با یکدیگر بهشرح زیر برابری می کنیم.

میدانیم که پس از جنگ دوم جهانی، در زمانی که انگلستان در شُرُف آزاد کردن شبهقاره هندوستان بود، اختلاف و کشمکش بین هندوها و مسلمانان شبهقاره اوج گرفت و مسلمانان و هندوهای این کشور در آستانه جنگ داخلی قرار گرفتند. سرانجام، دولت انگلستان و رهبران مسلمانان (حزب جامعه مسلمانان) و هندوها (حزب کنگره) موافقت کردند که شبهقاره هندوستان و پاکستان تجزیه شود و هندوها در سرزمین هندوستان و مسلمانان در کشور پاکستان اقامت گزینند. در اجرای این تصمیم در روز ۱۵ اگوست سال ۱۹٤۷ ، شبهقاره هندوستان زیر نام جمهوری اسلامی پاکستان زایش یافت.

چند سال پس از تجزیه شبهقاره هندوستان و ایجاد دو کشور هندو (هندوستان) و مسلمان (پاکستان) از کشور یکپارچه پیشین هندوستان، در حالیکه حقوق و مزایای کارمندان دولت پاکستان و امکانات آنها در حدود ۳۰ الی ۵۰ در صد بیش از مردم هندوستان بود و درآمد سرانه ملّی پاکستان سالیانه ۳۵۰ دلار و هندوستان ۳۰۰ دلار است، با این وجود، آمار نشان میدهد که در کشور پاکستان با جمعیَّت در حدود ۱۱۰ میلیون نفر تنها ۱۰۰۰ نفر دارای درجه دکتری (.Ph.D) و در کشور هندوستان که درحدود ۷۰۰ میلیون نفر جمعیّت است، بین ۰۰۰/۲۰۰ تا ۰۰۰/۸۰ نفر دارای درجه دکتری (Ph.D) می باشند.<sup>۱۱</sup>

<sup>&</sup>quot; Hoodbhoy, Islam and Science, p. 39.

اللسه اكبر

در سال ۱۹۲۴، یکی از دانشجویان پاکستانی بهنام «ولی محمد زکی» که تحصیلات دکتری خود را در دانشگاه هاروارد به پایان رسانیده بود، رساله دکتری اش را زیر فرنام طرز فکر آموزگاران پاکستانی در باره مذهب و دانش بهرشته نگارش درآورد. دو مورد از نتایجی که دانشجوی یادشده در پایان پژوهشهای خود گرفته، شایان توجّه است؛ مورد نخست آنست که اطلاعات و آگاهیهای دانش آموزان دبیرستانهای امریکا در رشتههای علمی بهمراتب بیشتر از آموزگاران دبیرستانهای پاکستان می باشد. مورد دوم آنکه، سطح دانش آموزگاران پاکستان با عقاید و معتقدات مذهبی آنها نسبت معکوس دارد. بدین شرح که آموزگارانی که پیش از تجزیه هندوستان تحصیل کرده بودند، سطح آگاهی و دانششان بهمراتب بالاتر از آموزگارانی بود که پس از تجزیه هندوستان در شرایط مذهبی به تحصیل پرداخته بودند.<sup>۳</sup>

در سال ۱۹۸۳ سازمان ملّی روانشناسی پاکستان، آزمایشی از ۲۰ نفر از دانش آموزان کلاسهای ششم تا یازدهم شهر «راول پندی» در باره ریاضیات بهعمل آورد و آنها را با دانش آموزان همان کلاسها در هشت کشور خارجی مقایسه نمود. نتیجه مقایسه یادشده نشان داد که نمره ریاضیات و سایر رشتههای علمی دانش آموزان سال ششم ابتدائی ژاپن (۲/ ۵۰) بیش از نمره دانش آموزان سال یازدهم دبیرستان پاکستان (۸۰ / ۳۸) بوده است.<sup>۳</sup>

پژوهشهای «ولی محمد زکی» همچنین نشان میدهد که بین سالهای ۱۹۸۵ و ۱۹۸٦، شمار ۱۸۷ نفر از با استعدادترین دانشجویان پاکستانی برای ادامه تحصیل در رشته دکتری به امریکا اعزام شدند. ولی، از ۱۸۷ نفر یادشده، تنها ۹ نفر آنها موفق به کسب درجه دکتری (.Ph.D) و ۳۹ نفر موفق به اخذ درجه بالاتر از لیسانس (.M.Scs) شدند.<sup>۱۱</sup>

14 Ibid., pp. 40 and 41.

<sup>12</sup> Ibid.

<sup>13</sup> Ibid., p. 40.

222

دانش و آگاهی الله

باید توجّه داشت که در سال ۱۹۷۷، پس از اینکه ژنرال «ضیاءالحقّ» با یک کودتای نظامی روی کار آمد و با همکاری روحانیان مسلمان بنیادی بهاسلامیزه کردن کشور پاکستان پرداخت و اساس و پایه نظام اجتماعی پاکستان را بر روی اصول مذهب اسلام استوار نمود، ماندگی و وایسگرائی ملّت پاکستان در تمام شئون فردی، اجتماعی و ملّی آغاز گردید. - برخی از اقداماتی که دولت «ضیاءالحقّ» در جهت اسلامیزه کردن کشور یاکستان بەعمل آورد، بەشرح زير مى باشد.14 \*لزوم استفاده از چادر برای کلیه دانش آموزان و دانشجویان دختر. \* برگزاری نماز ظهر در کلیه آموزشگاهها. \* آموزش اجباری زبان عربی از سال ششم ابتدائی به بالا. \*توانائی قرائت قر آن برای پذیرش در دانشگاهها. \* بەرسمیّت شناختن مکتبهای خصوصی که به گونه غیر رسمی به آموزش و برورش اطفال اشتغال داشتند. \* بهدانشجویان داوطلب ورود بهدانشکدههای مهندسی که قرآن را از بر بودند، ۲۰ نمره اضافي مزيّت داده شد. \* ایجاد دانشگاه بین المللی تعلیمات اسلامی در اسلام آباد. \*لزوم آگاهی،های مذهبی بهعنوان شرط لازم برای گزینش آموزگاران کلیه رشتەھاي تحصيلي. پا به پای اقدامات وا پسگرانه بالا، هنرهای موسیقی و تآتر نیز در پاکستان به حالت رکود در آمد. در دوره حکومت ژنرال «ضیاءالحقّ» (۱۹۸۸–۱۹۷۷) آموزشهای وایسگرانه اسلامی آنجنان در کلیه سازمانهای اجتماعی و دولتی کشور پاکستان رخنه کرده بود که پس از درگذشت «محمد ضیاءالحقّ» در یک سانحه هوائی در سال ۱۹۸۸، جانشین او خانم «بینظیر بوتو،» اگرچه

قصد داشت اصطلاحاتی در سیستم اسلامی شده پاکستان به عمل آورد، ولی

15 Ibid., p. 37.

الَّلــه اكبر

جرأت انجام ا ين برنامه را در خود نديد ."

323

در سالهای ۱۹۸۷ و ۱۹۸۸، دانشگاه قائد اعظم که بزرگترین و پیشرفته ترین دانشگاه کشور پاکستان است، تصمیم گرفت، از استادانی که برای تدریس در دانشگاه گزینش می شدند، آزمایشات مذهبی نیز به عمل آورد. بر پایه پژوهش دکتر «هود بهوی»<sup>۱۷</sup> برخی از پرسشهائی که از داوطلبان تدریس در دانشگاه قائد اعظم به عمل می آید، به شرح زیر است: \*نامهای همسران محمد، پیامبر اسلام چه بوده است؟ \*دعای قنوت در هنگام بر گزاری نماز چیست؟

در آزمایشانی که از داوطلبان تدریس در دانشگاه به عمل می آید، آگاهیهای مذهبی و اسلامی آنها همیشه بر دانش همگانی و دانشگاهی آنها برتری داده می شود و اگر داوطلبان تدریس در دانشگاه موقق به گذرانیدن آزمایشات مذهبی نشوند، تحصیلات دانشگاهی، درجه هوش و استعداد و کارآئی علمی آنها، نادیده گرفته می شود و از استخدام در دانشگاه محروم می شوند. این روش سبب شده است که بی استعدادترین افراد کرسی های تدریس در دانشگاههای پاکستان را اشغال و افراد شایسته و با استعداد از کشور خارج شوند.<sup>۸۱</sup>

فساد مذهب گرائی بهقیمت انکار واقعیّات علمی در کشورهای اسلامی به آنجا رسیده است که در سال ۱۹۹۰، دکتر «فاروق محمد ابراهیم» یکی از استادان دانشگاه خرطوم و از زیستشناسان مشهور کشور سودان، بهسبب اینکه در کلاس درس بهتدریس تئوری تکامل داروین پرداخته بود، زندانی شد. در نامهای که دکتر «محمد ابراهیم» محرمانه از زندان به خارج فرستاد، شرح

- <sup>19</sup> Ibid., p. 38.
- <sup>17</sup> Ibid., p. 44.

<sup>18</sup> Ibid.

## دانش و آگاهی الله

داده بود که پس از دستگیری او را در حضور اعضای شورای انقلاب رژیم سودان، بوسیله شلاق و لگد مورد ضرب و شتم قرار داده بودند."

شاید هیچ موضوعی شرم آورتر و هیچ دلیلی در وا پسگرانی علمی کشورهای مسلمان بالاتر از این نباشد که در سال ۱۹۸۲ «شیخ عبدالعزیز بن باز،» رئیس دانشگاه مشهور مدینه از شخصیتهای علمی و اجتماعی معروف کشور عربستان سعودی و برنده جایزه بینالمللی خدمت به اسلام که از سوی ملک فیصل برای این هدف گزینش شده، کتابی زیر فرنام جرّیان الشمس والقمر و سکون الأرض به رشته نگارش در آورد و در آن شرح داد که زمین مرکز جهان آفرینش است و خورشید به دور آن می گردد.<sup>۲</sup> به گونه ای که می دانیم، حتّی کودکان دبستانی نیز امروز چنین فکر ابلهانه ای را مورد تمسخر قرار می دهند، ولی چون نویسنده چنین عقیده نادرستی با زیر بنای دینی به اظهار آن پرداخته، مسلمانان مجبور به پذیرش آن و ماندگی در جهل و نادانی و فساد اندیشه هستند.

دکتر «هودبهوی» مینویسد، در کشور پاکستان هر روز رویدادهای بسیاری در باره خرافاتزدگی مذهبی مردم این کشور بهوقوع می پیوندد که معمولاً از انتشار آن جلوگیری به عمل می آید، ولی یکی از رویدادهای یادشده که خبر آن از کنترل مقامات دولتی خارج و در رسانههای گروهی به انتشار رسید، به این شرح است که یکی از روزهای زمستان ماه فوریه سال ۱۹۸۳، در یکی از روستاهای شیعه نشین شمال پاکستان، یک دختر روستائی اظهار داشت ماهالی روستای ویرا به زیارت خود طلبیده و اگر آنها خود را بعدریا بیندازند، او آنها را سالم و سلامت به کربلا خواهد آورد. به مجرد اینکه روستائیان از روئیای دختر نامبرده آگاه شدند، صدها نفر از آنها خود را بعدریا بیندازند، او مویای دختر نامبرده آگاه شدند، صدها نفر از آنها خود را به آمهای دریای روئیای دختر نامبرده آگاه شدند، صدها نفر از آنها خود را به آمهای دریای مربستان در ساحل کراچی انداختند و پس از چند لحظه جسد بیش از سی تن

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibid., p. 47.

<sup>20</sup> Ibid., p. 48.

از آنها روی آب افتاد.

پلیس که نمیدانست در برابر عمل خرافاتی و ابلهانه افراد یادشده چه بازتابی نشان دهد، بهقانون متوسل شد و سایر روستائیانی را که در شرف ورود به دریا بودند، بهعنوان اینکه بدون پاسپورت قصد خروج از کشور را دارند، زندانی و از ایجاد قربانیان بیشتر جلوگیری به عمل آورد. ولی، سپس بزودی آنها را آزاد کرد. هنگامی که آخوندها و علمای مذهبی از رویداد یادشده آنها را آزاد کرد. هنگامی که آخوندها و علمای مذهبی از رویداد یادشده را مدند، به جای اینکه خرافات گرائی روستائیان افسون شده را سرزنش کرده اگاه شدند، به جای اینکه خرافات گرائی روستائیان افسون شده را سرزنش کرده اگرچه جسد بیش از سی نفر از قربانیان خرافات زده رویداد یادشده، روی آب اقتاده بود، با این وجود پولهائی جمع آوری شد و اهالی آن دهکده را بوسیله هواپیما به زبارت حسین بن علی به کربلا روانه کردند.

· نکته شایان توجّه در رویداد بالا، درجه و میزان خرافاتزدگی و افسون شدگی اهالی آن روستا نیست، بلکه حمایتی است که مقامات ناآگاه و عوامفریب مذهبی و اجتماعی از خرافه پرستی و فساد اندیشه افراد گمراه و افسون شدهای میکنند که هوش و درایت انسانی آنها بوسیله افسونگران مذهبی خنثی و نابود شده و روزگار خود را در شکل انسان اشرف مخلوقات، ولی در سطح مغزی حیواناتی فاقد شعور میگذرانند.

در کشور پاکستان یک حزب نیمهسیاسی، نیمهمذهبی وجود دارد که حزب «جماعت اسلامی» نامیده میشود و با حزب «اخوان المسلمین» که یکی از احزاب نیرومند بنیادی چند کشورعربی است و بهتازگی در نخستین انتخابات پارلمانی کشور اردن هاشمی، اکثریّت بهدست آورد، یگانگی دارد. یکی از سخنگویان این حزب در باره موضوع علم و تجدّدگرائی، زنی است بهنام «مریم جمیله» که یک زن کلیمی امریکائی بوده و دینش را به اسلام تغییر داده است. «مریم جمیله» در کتابی که زیر فرنام Islam and راسلام و تجدّدگرائی) بهرشته نگارش درآورده، «علم و تجدّدگرائی» را یکی از نشانههای فساد طبیعت انسان دانسته و آنرا یک نوع

\*\*

424

## دانش و آگاهی الله

بت پرستی شمرده است. «مریم جمیله» در کتاب خود مینویسد: «تجددگرائی، یعنی انسان پرستی و انسان پرستی پیوسته زیر پوشش دانش خواهی تجلّی میکند. تجددگرایان پیوسته فکر میکنند که پیشرفت در علم و دانش سبب میشود که آنها بهقدرتهای الهی دست یابی پیدا کنند.<sup>۲۱</sup> علم و دانش هیچ نوع ارزش اخلاقی در بر ندارد و از ماتریالیسم و پُرمنشی آشکار سخن میگوید.»<sup>۲۲</sup>

«مریم جمیله» مینویسد: «غایت نیکی و حلّ کلیّه مسائل و مشکلات انسانی را باید در حدیث و سنّت جستجو کرد. تغییر، اصلاح و نوآوری با اسلام و اصول جامعه اسلامی سازگاری ندارد. در جامعه اسلامی، پیشرفت تکنولوژی و تکامل مفهومی ندارد، بلکه آنچه از ارزشهای تغییرناپذیر و جاودانی جامعه اسلامی بهشمار میرود، اتکاء بهارزشهای معنوی، الهیّات و معنویّات الهام شده در قرآن و سنّت است.<sup>۱۲</sup>

«مریم جمیله» برای اثبات منطقی عقاید و افکار نبوغمایه خود، بهذکر حدیث زیر از قول عایشه، همسر و سوگلی حرمسرای محمد بن عبدالله می پردازد. عایشه از قول محمد روایت می کند که وی گفته است: «لعنت بر کسی که قصد دارد، در اصول و موازین اسلام؛ تغییر، اصلاح، نوآوری و بدعت بهوجود آورد. (این حدیث بوسیله مسلم و صحیحالبخاری نقل شده است.)" «مولانا ابوالعلاء معدودی» بنیانگزار حزب «جماعت اسلامی» و یکی از

مهمترین مغزهای اندیشه گر اسلامی در عصر حاضر، در یکی از سخنرانیهای

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Maryam Jameelah, *Islam and Modernism* (Lahore: Muhammad Yousuf-Khan Publisher, 1977, pp. 16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Maryam Jameelah, Modern Technology and Dehumanization of Man (Labore: El-Matbaat-ul-Arabia, 1983), p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Hoodbhoy, Islam and Science, p. 53.

الله اكبر

خود در باره «اصول آموزش و پرورش در اسلام» به شدّت به علم و دانش غرب حمله کرد و افزود که علوم جغرافی، فیزیک، شیمی، زیست شناسی، حیوان شناسی، زمین شناسی و اقتصاد؛ اگر بدون در نظر گرفتن آموزشهای «الله» و پیامبرش تدریس شوند، به گمراهی خواهد انجامید. آموزش و پرورش امروزی با اصول و موازین اسلام مغایرت کامل دارد. شما امروز به جوانان فلسفه درس می دهید و در تشریح جهان هستی، وجود «الله» را نادیده می گیرید. شما به جوانان دانشهائی را یاد می دهید که از عقل و منطق خالی بوده و برده و بنده احساسات می باشد. شما به جوانان اقتصاد، حقوق و جامعه شناسی آموزش می دهید که در نهاد با آموزش های اسلامی تفاوت کامل دارد. با این وجود شما از آنها انتظار دارید که مسلمان باقی بمانند.<sup>۳۰</sup>

در ماه مه سال ۱۹۹۱ با کاربرد نفوذ «ابوالعلاء معدودی» قانون شریعت بوسیله مجلس نمایندگان به تصویب رسید و برنامه اسلامیزه شدن پاکستان به کمال انجامید. حزب «جمعیّت اسلامی» پاکستان در اسلام آباد دارای بخشی است به نام «سازمان آموزش و پرورش» که مأموریّت کنترل چگونگی روش آموزش و پرورش در سراسر کشور را بر عهده دارد. سازمان یادشده، به پیروی از گهرهای نبوغ مایه اندیشه های «ابوالعلاء معدودی» برای نگارش کتابهای درسی، اصولی تعیین کرده است که برخی از آنها به شرح زیر می باشند:

۱- هیچ پدیدهای بدون ذکر اراده «الله» نباید در کتابهای درسی ذکر شود. برای مثال، در هنگام نگارش یک کتاب علمی برای کودکان کلاس سوم ابتدائی نباید پرسش شود، «اگر به حیوانی غذا داده نشود، برای او چه اتفاقی روی خواهد داد؟» بلکه پرسش یادشده باید به این شکل انجام بگیرد: «اگر (الله) در اختیار حیوانی غذا قرار ندهد، چه رویدادی به وقوع خواهد پیوست؟»<sup>۳۱</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Abul Ala Maudoodi, Taalimat (Lahore: Islamic Publishers, n. d.), p. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Planning Curricula For Natural Sciences: The Islamic Perspective (Islamabad: Institute of Policy Studies, 1983), P. 8.

\*\*\*

دانش و آگاهی الله

۲- از ذکر علل و عوامل فیزیکی در نوشتن کتابهای درسی باید خودداری شود، زیرا این کار به خداناشناسی خواهد انجامید. برای مثال، در کتابهای درسی نباید انرژی عامل ایجاد تغییر شناخته شود. زیرا این طرز نگارش سبب خواهد شد که دانش آموزان و دانشجویان انرژی را علت ایجاد تغییر بدانند، نه «الله» را، بهمین دلیل، نوشتن این فورمول که در نتیجه ترکیب اکسیژن و هیدروژن، آب بهدست می آید، غیر اسلامی است. بلکه طرز نوشتن اسلامی فورمول یادشده آنست که مؤلّف بنویسد، هنگامی که اتمهای اکسیژن و اتمهای هیدروژن با یکدیگر ترکیب میشند، اگر «الله» بخواهد، آب بهوجود خواهد آمد<sup>۷۱</sup>

۳– در سرفصل یک کتاب شیمی باید نوشته شود: «قرآن مقدّس و شیمی.» هر فصلی از کتاب یادشده نیز باید بهذکر آیهای از قرآن و یا حدیثی که با موضوع مورد بحث ارتباط داشته باشد، مبادرت ورزد.»^

٤- پس از ذکر قوانین و قاعدههای علمی در کتب درسی نباید نام دانشمندی برده شود. برای مثال، نباید گفته شود؛ قانون نیوتون، قانون بویل، و غیره، زیرا این کار یک نوع بت پرستی خواهد بود و این اثر را بهوجود خواهد آورد که قانون بوسیله دانشمند ویژه ای کشف شده، نه اینکه بوسیله «الله» آفریده شده است،<sup>۱۱</sup>

۵- در هر کلاسی باید از «الله» و زندگی آخرت سخن گفته شود. آین امر یعنی ذکر وجود «الله» باید بهعنوان یک واقعیت علمی بیان شود و نه یک اصل اسلامی آ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Kiniya Ki Tadrees Ka Nazriali Pehloo (Islamabad: Institute of Policy Studies, 1982), p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ibid., p. 10.

<sup>29</sup> Ibid., p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> A. K. Brohi in "Knowledge For What?" proceeding of the Seminar on the Islamization of Knowledge, (Islamabad: Islamic University, 1982), p. 73.

الله اكبر

فراموش نکنیم که در زمان انقلاب مشروطیّت ایران نیز در هنگام امضای متمّم قانون اساسی، محمد علی شاه که با دسیسه و حمایت روحانیان برای بهمزدن مشروطه تلاش میکرد، بهاصل سیوپنجم متمّم قانون اساسی که حاکی بود: «سلطنت ودیعهای است که از جانب ملّت بهشخص پادشاه تفویض شده،» عبارت «موهبت المهی» را اضافه کرد و از اینرو، اصل سیوپنجم متمّم قانون اساسی با این جمله بهتصویب رسید: «سلطنت ودیعهای است که بهموهبت المهی از جانب ملّت بهشخص پادشاه مفوّض شده...»<sup>۳</sup>

۲- ایجاد علم و دانش در جهان باید به دوره ظهور اسلام پیوند داده شود. فیزیک اتمی باید به «ابن سینا،» شیمی به «جبّاربن حیّان» و غیره ارتباط داده شود. به یونانیها نباید هیچ اعتباری برای ایجاد و گسترش علم و دانش داده شود، زیرا آنها از علوم تجربی هیچ اطّلاعی نداشتند.<sup>۲۱</sup>

در باره پیشنهادات انقلابی و مشعشع «سازمان آموزش و پرورش» حزب جماعت اسلامی، دست کم دو نظر میتوان ا براز کرد: یکی اینکه، سازمان یادشده این اصل مسلّم و بدون چون و چرای علمی را که هر حرکت فیزیکی دارای یک علّت فیزیکی است رد میکند و حرکت ماده را معلول اراده الهی، آنهم خواست «الله» دروغین و آفریده شده بوسیله محمد که در فصلهای پیشین وجود و هستی او تجزیه و تحلیل شد، میداند. دوّم اینکه، در هیچیک از پیشنهادات سازمان یادشده، هیچ اصل و یا نکته ای نمیتوان یافت که حاکی از تحریک قدرت خلافه مغزی کودکان، تشویق حسّ ابتکار، پرورش برهان و استدلال و آزادی در انتقاد بوده و یا حتّی حسّ تشخیص درست از نادرست را در آنها برانگیزاند.

در فرهنگ اسلامی نیروی خردگرائی و منطق انسان در اراده یک «الله» دروغین و منفینهاد زندانی بوده و مسلمان معتقد است این دنیا و رویدادهای آن

ا"حسن تقىزاده، اطلاعات ماهانه، مردادماه ١٣٣٣ خورشيدى.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Hoodbhoy, Islam and Science, p. 55.

441

دانش و آگاهی الله

از پیش ساخته و مقدّر شده و اراده، اندیشه و یا کرده.او در تغییر مقدّرات از پیش ساخته شده دنیا هیچگونه تأثیری ندارند. در اسلام در واقع هنگامی انسان در شکل یک مسلمان کامل جلوه میکند که با چشم و گوش بسته خود را تسلیم کمنهگرائیهای افکار و اندیشههای سنگی شده تازیمای قرن هفتم میلادی و پیامبر روان پریش آنما بکند.

خمیرمایه هر علم و دانشی را نیروی «خردگرائی» تشکیل میدهد. «فردریک نیچه» فیلسوف شهیر سده نوزدهم «خردگرائی» را چنین تعریف میکند. «خردگرائی» شبکهای است که علّت و معلول را به یکدیگر پیوند میدهد. نیچه معتقد است که «خردگرائی» نئیجه مستقیم مغز انسان می باشد. او عقیده دارد که در ژرفای روان انسان، یک عامل شدید و غیرقابل توضیح برای کنترل رویدادهای دنیای خارجی نهاده شده که قدرت مغز فنر روانی تمایل یادشده و همچنین سایر فعالیتهای سازنده و خلاقه افراد بشر به شمار میرود. «نیچه» معتقد است، عامل «خردگرائی» لازمه پیشبرد تمایل انسان برای وازندگیهای پویا می باشد، زیرا بدون وجود عامل «خردگرائی» افراد بشر سازندگیهای پویا می باشد، زیرا بدون وجود عامل «خردگرائی» افراد بشر قادر به کنترل رویدادهای فراگرد زندگی خود و یا ایجاد تغییرات و تحولات اجتماعی نخواهند بود. اگر انسان دارای قدرت مغز نباشد، همانند پر کاهی خواهد بود که روی امواج آب شناور بوده و آب به هر سمتی که اراده کند، آنرا حرکت خواهد داد.

حال اگر ما علم و دانش را نتیجه کارآئی مغز انسان بدانیم، پرسش اینست که چه عاملی سبب میشود که ملت و یا اجتماعی بیش از ملت و یا اجتماع دیگری بهعلم و دانش تمایل داشته و از آن سرمایههای بیشتری دارا باشد؟ پاسخ اینست که اگر ما علم و دانش را حاصل و نتیجه قدرت مغزی انسان بدانیم، بدون تردید اجتماعاتی که از آزادی اندیشه و کارآئی مغزی برخوردارند، از اجتماعاتی که در گل و لای خفقان آزاداندیشی و خلاقیت مغزی ماندهاند، دارای کارآئی مغزی بالاتر و سرمایههای علمی بیشتری می باشند. تردید نیست، هنگامی که انسان اراده یک موجود خیالی مانند «الله» را مسئول الله اكبر

دست کم برخی از شبکه روا بط علّت و معلولی بداند، دیگر نیروی خردگرائی انسان کاربردی نخواهد داشت و شبکه علمی روا بط علّت و معلولی که با ید در جهت کشف حقایق جریان داشته باشد، از حرکت باز خواهد ایستاد. زمانی که انسان اراده و خواست «الله» را مسئول و آفریننده رویدادهای جهان فرض کند، حسّ کنجکاوی، برتری طلبی، نیروی خردگرائی، خلاقه و سازندهاش، خموش و بیحرکت خواهد ماند. نیروی «خردگرائی» و اصل «فاتالیسم» از «موش و بیحرکت خواهد ماند. نیروی «خردگرائی» و اصل «فاتالیسم» از «فاتالیسم» (جبری بودن رویدادهای زندگی و سرنوشت انسان) باشند، برای مشمنان سوگندخورده و ناسازگار یکدیگر می باشند. افرادی که معتقد به اصل «فاتالیسم» (جبری بودن رویدادهای زندگی و سرنوشت انسان) باشند، برای کشف نادانسته ها و ناآگاهی های خود بوسیله ابزار و ادوات علمی شور و تعایلی ندارند. اجتماعی که نیروهای معجزه آفرین مغزی خود را بر اثر یک فکر واهی که هر تغییر و اصلاحی باید با اراده و خواست «الله» به وجود آید، منجمد و ساکت می کند، حالت تحرک و دینامیسم را برای هر گونه پیشرفتی از دست میدهد و به شکل اورگانیسمهای متحرک، ولی بدون اثر و خاموش

متفکران و نویسندگان اسلامی را بطور کلی به دو گروه می توان بخش کرد: گروه اوّل که از متفکران و نویسندگان آخوند سرشت اسلامی به شمار می روند، مخالف هرگونه علم و تکنولوژی بوده و عقیده دارند که اصولاً وجود علم و تکنولوژی با اصول اسلامی مغایرت داشته و برای بشریت خسران آور است. این افراد معتقدند، بشر به جای کوشش در کشفیّات علمی و پیشرفت تکنولوژی باین افراد معتقدند، بشر به جای کوشش در کشفیّات علمی و پیشرفت تکنولوژی باین افراد معتقدند، بشر به جای کوشش در کشفیّات علمی و پیشرفت تکنولوژی نیمه وحشی بیابانهای عربستان بسرآورد.

گروه دوم که به اصطلاح عنوان فقیه و دانشمند به خود بسته اند، مانند گروه نخست با بهره گیری از علم و تکنولوژی مخالفتی ا براز نمی دارند، ولی معتقدند که هر علم و دانشی باید اسلامیزه شود. «ضیاءالدین سردار» یک مسلمان پاکستانی که به بریتانیا مهاجرت کرده و چندین کتاب در باره اسلام به رشته نگارش درآورده، یکی از سخنگویان این مکتب واپسگراست. «ضیاءالدین \*\*\*

## دانش و آگاهی الله

سردار» یکی از نویسندگان بنیادی اسلامی به نام «الفروغی» را که از طرفداران اسلامیزه کردن علم و دانش بوده و اظهار داشته است، کلیّه اصول اسلامی باید با علم و دانش نوین تطبیق داده شود، به سختی مورد سرزنش قرار داده است. «ضیاءالدّین سردار» در ردّ عقیده «الفروغی» می نویسد، روش «الفروغی» در تطبیق اصول اسلام با دانش نوین مانند آنست که ما برای راندن یک گاری، به جای اینکه اسب را جلوی گاری قرار دهیم، گاری را جلوی اسب ببندیم، زیرا اسلام هیچ نیازی ندارد تا با اصول علمی تطبیق داده شود، بلکه این علم و دانش نوین است که باید با اصول اسلامی مطابقت یابد.<sup>۳۳</sup>

در سال ۱۹۸۲، کنفرانس مهمتی برای اسلامیزه کردن علم و دانش بوسیله دانشگاه اسلامی بین المللی در اسلام آباد و سازمان بین المللی اندیشه اسلامی در امریکا در اسلام آباد تشکیل شد که ژنرال «ضیاءالحق» رئیس جمهوری وقت پاکستان آنرا افتتاح کرد. «بروهی» رئیس دانشگاه اسلامی از دانشمندان شهیر و شخصیّتهای پر نفوذ پاکستان در سخنرانی مهمّی که در مراسم گشایش کنفرانس یادشده ایراد کرد، به محتویّات کتب درسی موجود آموزشگاهها ایراد گرفت و اظهار داشت که تئوری «اینشتین» در باره حرکت ذرات اتم و نیز محتویّات ماد از نظر اسلام غلط و مردود است.

یکی دیگر ازسخنرانان کنفرانس یادشده در سخنرانی خود اظهار داشت، کتابهآئی که از این پس در باره کلیّه رشتههای علمی نوشته میشود، حتماً باید پس از شرح دلائل لازم علمی، اصالت تئوریهای علمی را در صورت وجود با اصول قر آن و سنّت تأیید کند.۳۹

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shapes of Ideas to Come (New York: Mansell Publishing), p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> A. K. Brohi in "Knowledge For What?" proceeding of the Seminar on the Islamization of Knowledge, p. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> M. A. Kazi in "Knowledge For What?" proceeding of the Seminar on the Islamization of Knowledge, pp. 67-68.

الله اكبر

باید در نظر داشت که اگرچه کشور پاکستان بهگونهای که شرح داده شد، در حال حاضر اسلامیزه شده و سایه مرگبار اجرای اصول و مقرّرات اسلامی این کشور را بهژرفنای ماندگی فکری و معنوی و وایسگرانی اقتصادی و اجتماعی گرایش داده، با این وجود در این کشور و نیز سایر کشورهانی که قوانین و مقررات اسلامی بر آنها حاکم است، مانند کشور عربستان سعودی، هیچگاه آخوند و مفتی بر این کشورها حکومت نرانده و ازاینرو هنوز میزان ستمدینی در این کشورها به بای کشور ایران نرسیده است. ولی در کشور ستمديده ايران كه پس از انقلاب سال ١٣٥٧، حكومتش بهدست آخوندها افتاده، اگرچه این کشور بنا بهنوشته «هرودوت،» «گزنفون» و«افلاطون» بنیانگزار دموکراسی و تمدّن جهانی بوده، ولی در حال حاضر با وجود رژیم فاسد و سیاه فاشیست مذهبی آخوندیسم، نشانهای از اجرای حقوق بشر و آزادی اندیشه در این کشور باقی نمانده است.

در چند کشور انگشتشماری که در حال حاضر اصول و مقرّرات اسلامی در آنها اجرا میشود، در واقع اصول و مقرّرات مدنی و جزائی در این کشورها اسلامیزه شدهاند، ولی در کشور رنجد بدهٔ ایران اصول و قوانین قرآنی و اسلامی به اصطلاح مُدَنيزه و جَزائيزه شده اند. به عبارت ديگر، در کشورهاي نادري که در حال حاضر قوانین و مقرّراتشان اسلامیزه شده، زیربنای حقوقی قانون اساسی لائیک و غیر مذہبی در آنہا باقی ماندہ، ولی روبنای آنہا با اصول و مقرّرات اسلامی شکل گرفتهاند، ولی در کشور ایران آخوندها پس از انقلاب سال ۱۳۵۷، زیربنای حقوقی قانون اساسی را اسلامی کرده و به گونه طبیعی روبنای آن نیز تابع زیربنای آن قرار گرفته است. بهمین دلیل است که درجه و میزان ستمدینی در حال حاضر در کشور ایران از تمام کشورهای دنیا بالاتر و درجهٔ اختناق آزادی و خفقان اندیشه گری در این کشور از سایر جوامع بشری بیشتر بوده و این کشور پس از انقلاب شوم سال ۱۳۵۷ صدها سال به عقب برگشته است. گروه نادر و انگشتشماری از فلاسفه و دانشمندان راستین اسلامی که

383

دانش و آگاهی الله

بهسرشت دروغین اصول و موازین دین اسلام پی برده، ولی برای حفظ جان خود مجبور شدهاند، ضمن حمایت از نهاد اسلام، در برابر دوگمهای پوچ و خرافاتی آن از اصل «خردگرائی» دفاع کنند، با تحریک علمای مذهبی بهسرنوشتهای دردآور و مصیبتباری گرفتار شدهاند. نمونههای زیر شاهد اثبات این گفته می باشند:

«ابو یوسف یعقوب بن اسحاق الکندی» (۸۰۳–۸۰۱ هجری قمری)، از فلاسفه شهیر اسلامی و نویسنده ۲۷۰ رساله و کتاب در رشته های منطق، ریاضیات، فیزیک و موسیقی؛ معتقد یود که فلسفه شکل دیگری از المهاماتی است که به پیامبران شده و کوشش می کرد، بین فلسفه و المیآت المهامی پل برقرار کند و در انجام هدفش از اصل «خردگرائی» پیروی می کَرد. علمای اسلام، از «الکندی» نزد «المتوکّل» خلیفه عبّاسی بدگوئی کردند و اظهار داشتند که عقاید و افکار او برای اسلام مضرّ است. در نتیجه تحریک علما، «المتوکّل» دستور داد، کتابخانه «الکندی» را که به «الکندیّه» مشهور بود، ضبط کردند و او را درسزّ ۲۲ سالگی در ملاء عام، پنجاه ضربه شلاق زدند. پس از فاجعه یادشده، «الکندی» ده سال باقیمانده عمرش را در افسردگی روانی گذرانید و در وضع روانی وخیمی جان سپرد.<sup>۳</sup>

«محمد بن زکریّای رازی» (۹۲۵–۸۲۵ هجری قمری) از بزرگترین پزشکان اسلامی و کاشف الکل که به «جالینوس» عرب شهرت یافته، چون با وحی و البهام مخالف بود و عقیده داشت که عقل و خرد باید بر البهامات متافیزیکی برتری داده شود، امیر بخارا دستور داد، آنقدر کتابش را بر سرش بکوبند که یا سرش شکسته و یا کتب خُرد شود.<sup>۳۷</sup> این اقدام جنایتکارانه

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> J. R. Hays, ed., *The Genius of Arab Civilization* (Massachusetts: MIT Press, 1983), p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Edwin P. Hoyt, Arab Science (Nashville: Thomas Nelson, 1975), pp. 60-64.

اللسه اكبر

امیر بخارا سبب شد که «رازی،» این نابغه و دانشمند بزرگ جهان انسانی، از هر دو چشم نابینا شود.

پس از این رویداد دلخراش، یکی از چشم پزشکان داوطلب شد، چشمان «رازی» را درمان کند، ولی او پاسخ داد: «من از این دنیا به اندازه کافی دیدهام و حاضر نیستم با پذیرش یک عمل جرّاحی، بیش از این از دنیا به بینم،» «رازی» مدّت کوتاهی پس از اینکه قربانی این اقدام ناانسانی قرار گرفت، جان سپرد.

«ابو على الحسين بن سينا» (١٠٣٧ - ١٨٠ هجرى قمرى) ، از فلاسفه و پزشكان شهير نيز مانند «الكندى» از مدافعان برترى اصل «خرد گرائى» بر الهامات پوچ متافيزيكى، معتقد به تفسير اصول مذهبى بريايه علم و مخالف معاد جسمانى بود ٢٠ در بحثى كه در اين باره با ارتشيان به عمل آورد ، آنها نقاضاى اعدام او را كردند و سربازان براى دستگيرى او بهخانهاش حمله بردند . «اين سينا» فرار اختيار كرد و در خانه يكى از دوستانش بهنام «ابو سعيد دفدك» پنهان شد و در آنجا بهنوشتن شاهكار خود ، كتاب القانون پرداخت. ولى، سربازان خانهاش را غارت و از امير درخواست كردند، سرش از بدن جدا شود، «اين سينا» چندين مرتبه مورد حمله مذهبيون قرار گرفت و يك ابخانهاش بوسيله آنها غارت شد . دوستانش بهوى پيشنهاد كردند كه او در عقايد و افكارش جانب اعتدال را رعايت كند . «اين سينا» پاسخ داد: «من مى دهم»» «اين سينا» بدون اينكه از مخالفت و خشم علماى اسلامى ترمى برداخت . ولى مربازان خانها مار ماين به مورد حمله مذهبيون قرار گرفت و پرداخت . ولى ماين مينا» چندين مرتبه مورد حمله مذهبيون قرار گرفت و محابخانهاش بوسيله آنها غارت شد . دوستانش بهوى پيشنهاد كردند كه او در بر از بدن جدا شود، «اين سينا» بردن اين كند . «اين سينا» پاسخ داد: «من مى دهم»» «اين سينا» بدون اينكه از مخالفت و خشم علماى اسلامى ترسى به خود راه دهد، شجاعانه تا پايان عمر كوشش يكرد، دوگرهاى خرافاتى مذهبى به خود راه دهد، شجاعانه تا پايان عمر كوشش يكرد، دوگرهاى خرافاتى مذهبى را با علم و منطق تعديل نمايد.

«ابو ولید محمدبن رشد» (۱۱۹۸–۱۱۲۶ هجری قمری) نیز مانند سایر

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> M. Kaleemur Rehman, MAAS *Journal of Islamic Science*, vol. 3, No. 1, pp. 45-56.

**4** V V

### دانش و آگاهی الله

فلاسفه شهیر اسلامی معتقد بود که باید «خردگرائی» بر وحی و الهامات الهی برتری داده شود. «ابن رشد» نیز عقیده داشت که پرستش «الله» باید با بهرهگیری از نیروی شعور و درایت انجام بگیرد، نه کورکورانه.

«ابو حامد الغزالی» عقیده داشت که «علّت و معلول» بدون اراده و خواست «الله» ولو در امور متافیزیکی، معنی و مفهومی ندارد. «غزالی» می گفت، هنگامی که پنبه ای آتش می گیرد، به سبب طبیعت آتش نیست، بلکه فرشته ها از آسمان به زمین فرود می آیند و به امر «الله» سبب رویداد آتش سوزی می شوند. ولی، «ابن رشد» چنین عقیده ای را مسخره می کرد و در پاسخ کتاب تحفة الفلاسفه «غزالی» کتاب تهافت التهافت را در رد عقاید و افکار بیهوده «غزالی» به رشته نگارش در آورد. «ابن رشد» در کتاب یادشده، می نویسد: «انکار وجود علّت، یک نوع سفسطه و مغالطه می باشد... انکار علّت، حاکی از انکار علم و دانش بوده و انکار علم و دانش دلیل بر آنست که انسان در این دنیا قادر به فهم هیچ چیزی نیست.»<sup>۳</sup>

«عبدالرّحمان ابن خلدون» (۱۹۰۲–۱۳۳۲ هجری قمری)، از قلاسفه شهیر جهان اسلام تا سده نوزدهم شهرتی نداشت. در این زمان، دانشمندان غرب و بویژه «فیلیپ حتّی» او را کشف و یا بررسی نوشتارهای او متوجّه شدند که وی یکی از دانشمندان علم سلوک بشر و از پیشگامان انسانشناسی بوده است. «آرنولد توین بی» در باره «ابن خلدون» مینویسد، فلسفه تاریخ این دانشمند در جهان بینظیر بوده و او یکی از بزرگترین تاریخ نویسانی است که تا کنون جهان ما به خود دیده است. «ابن خلدون» شرایط و ارزشهای این دانشمند در جهان می نظیر بوده و او یکی از بزرگترین تاریخ نویسانی است عوامل اقتصادی آنها میدانست. او در این باره گفته است: «تفاوت بین نسلهای گوناگون را باید ناشی از اختلافات شرایط و زندگی اقتصادی آنها

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Averroes, *Tabuful al-Tabufat*, vol. 1, trans., S. Van Den Bergh (London: E. J. W. Gibb Memorial Series), p. 317.

اللَّــه اكبر

دانست.» باید در نظر داشته باشیم که «کارل مارکس» پیامبر سیستم کمونیسم نیز گفته است: «شرایط اجتماعی، سیاسی و فرهنگی زندگی ملتها را میتوان نتیجه چگونگی روشهای تولیدی امور مادی آنها دانست.» اگرچه «ابن خلدون» با نظر انتقاد به فلاسفه یوتان نگاه میکرد، ولی چون روش نوشتارهای او نیز مانند «ابن سینا» و «فارابی» مثبت، خردگرایانه و مخالف دوگمهای خرافاتی اسلامی بود، مخالفت فقهای اسلامی بر ضد او برانگیخته شد. «ابن خلدون» اهل یمن بود و در اسپانیا کونت اختیار کرده بود. «ابن خلدون» روش و سلوک خش تازیها را مورد انتقاد قرار میداد و به گونهای که درپیش گفتیم عقیده داشت که به جز چند مورد استثنائی، تمام دانشمندان اسلامی غیر عرب بودهاند. او آشکارا نوشته است که تازیها یک ملت وحشی بوده و در نهاد دارای تمایل به غازت و چپاول و ویرانگری هی باشند."

. برخی از دانشمندان تازی، نوشتارهای ضد عرب «این خلدون» را نادیده گرفته و گروهی دیگر سخت او را مورد حمله قرار دادهاند. «سامی شوکت» مدیر کل سابق آموزش و پرورش عراق و رئیس سازمان شبهنظامی جوانان عراق در سال ۱۹۳۳، ضمن یک سخنرانی اظهارداشت، استخوانهای «این خلدون» باید از آرامگاهش بیرون کشیده شود و کتابهایش درسراسر دنیای عرب سوزانیده شوند.<sup>۱۱</sup>

«طهحسین» یکی از دانشمندان مصری نیز میتویسد، «این خلدون» یک انسان بینهایت خودخواه و یک خردگرای ناپاکی بود که با ریا و تزویر بهمسلمان بودن تظاهر میکرد."

<sup>40</sup> Ibn Khaldun, Mugadimma, vol. 3, trans. F. Rosenthal, p. 311.

<sup>&</sup>quot;William Cleveland, The Making of an Arab Nationalist (New Jersey, Princeton University Press, 1971), pp. 63-64.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Philip K. Hitti, *Makers of Arab History* (New York: St. Martin's Press, 1968), p. 254.

**47**8

دانش و آگاهی الله

آنچه که از این بحث برمی آید آنست که بر پایه آزمایشات علمی که در پیش شرح داده شد، کارآئی مغزی مسلمانان جهان و به دنبال آن سطح علم و تکنولوژی در کشورهای اسلامی به گونهٔ یقین از سایر کشورهای جهان به مراتب عقب افتاده تر است. حال باید دید، آیا این وا پسگرائی در نهاد ژنهای مردم کشورهای مسلمان قرار دارد و یا علل و عوامل دیگری سبب نبود کارآئی مغزی و وا پسگرائی این کشورها و مردم آن از غافله علم و تمدّن جهانی شده اند. آیا دلیل اینکه کشورهای اروپائی و مردم آنها از نظر باروریهای مغزی و علم و تکنولوژی از سایر ملتهای جهان پیشرفته ترند، آنست که ژنهای آنها برتر از رئهای سایر مردم جهان است و یا علل و عوامل دیگری سبب این مغزی و علم و می باشند ؟

ماکس وبر Max Weber (۱۸۲۰–۱۸۲۵)، جامعه شناس و تئوریسین شهیر آلمانی معتقد بود که باروریهای مغزی و پیشرفت علم و تکنولوژی در نتیجه برتری ژنهای ملّتهای پیشرفته به وجود می آید، ولی دانش جدید روانشناسی برپایه آزمایشات بیشماری که در این باره انجام شده، این عقیده را بطور کامل رد کرده و ثابت نموده است که تمام افراد بشر دارای هوش و استعداد و سرمایه های مغزی نهادی کم و بیش یکسان بوده و پیشبرد علم و تکنولوژی را نمی توان حاصل اختلافات نژادی و یا برتری ژنهای ملّت ویژه ای نسبت به سایر ملل دانست.

تمام روانشناسان، از جمله «ژان پیاژه» Jean Piaget روانشناس نامدار سویسی عقیده دارند که توان اندیشه گری و فراگیری انسان با ژنهای او پیوندی ندارد، بلکه رشد ونمو مغزی انسان در نتیجه کنش ها و واکنش های بین ژنها و محیط زندگی او بهوجود می آید. «پیاژه» معتقد است، مغز انسان مانند کامپیوتر، یک ماشین علمسازی است که برای پرورش کارآئی و بازتابهای علمی بوسیله عوامل محیطی تغذیه می شود. گذشته از آن، روانشناسان در نتیجه آزمایشات بسیار به این نتیجه رسیده اند که سرمایه ها و استعداد مغزی انسان برای فراگیری تا آن اندازه طبیعی و بدیمی است که می توان آنرا جزء غرایز الله أكبر

انسانی بهشمار آورد.

ቸለ •

«فروید» نیز مانند « پیاژه» رشد و نمو مغزی انسان را ناشی از ژنهای او تمیدانست وعقیده داشت که سرعت نسبی بالارفتن افراد انسان از نردبان رشد و نمو مغزی و میزان کارآئی هوش و استعداد آنها وا بسته بهمحیطی است که در آن نشو و نما میکنند و چون اطفال در تمام نقاط جهان از ژنهای یکسان برخوردار هستند، ازاینرو آهنگ پیشرفت و باروری مغزی در تمام آنها یکسان است.

«نوآم چومسکی»<sup>۳۵</sup> Noam Chomsky فیلسوف شهیر زبانشناسی، مینویسد، ما با استعداد فراگیری و دانستن زاییده شدهایم. افراد بشر در مرحله تکامل بیولوژیکی، دارای استعدادی شگرف برای باروریهای مغزی می باشند. انسان در ذات مانند کامپیوتر آماده ومجهّزی است که تنها عوامل و محرّکات خارجی باید سرمایههای خلاقه مغزی او را پویا و بارور سازد.

بنابر آنچه که گفته شد، از این بحث میتوان نتیجه گرفت که علّت واپ گرائی کشورهای اسلامی در جهان، آن نیست که اعراب و یا سایر افرادی که در جهان به اسلام عقیده دارند، از نظر هوش و درایت و یا کارآئی مغزی نسبت به ملل اروپائی و یا سایر ملّت های پیشرفته، نژاد پست تری بوده و از سرمایه های مغزی کمتری بهره می برند، بلکه عوامل محیطی و در بالای آنها اصول و موازین جزمی اسلامی است که مغز مسلمانان را سنگی و نیروی اندیشه گری و ابتکار را در آنها خفه و مانده کرده است. «شیخ جواد مغنیه،» یکی از نویسندگان اسلامی در کتابی که زیر فرنام زماددار آینده به رشته نگارش درآورده، مینویسد: «باید با یقین کامل به این واقعیّت اذعان داشت که شکافتن تونل ها و استعمال برق و تلفن و سیاحت به دور زمین و مبارزات احزاب سیاسی با یکدیگر و مجادله در محالس قانونگزاری و ایجاد مدارس و

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Noam Chomsky, Language and problems of Knowledge-The Magna Lectures (Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 1988).

ሞለ1

دانش و آگاهی الله

دانشگاهها را گروهی افراد نادان و یا نیمه دانا به آمید ورود به شهر زندگی انجام میدهند.»<sup>44</sup>

«شیخ فضل الله نوری» یکی از آخوندهای مرتجعی که در گیرودار انقلاب مشروطیّت ایران با شعار «مشروطیّت ضد مذهب» با انقلاب مردمی ایران برای کسب آزادی علم مخالفت برافراشته بود، در روزنامهای که زیر عنوان «روزنامه شیخ فضل الله نوری» برای خنثی کردن انقلاب مردمی ایران منتشر می کرد، ایجاد مدارس دخترانه، اختصاص بودجه روضه خوانی برای تأسیس کارخانهها و ایجاد مراکز صنعتی را کفر و بیدینی به شمار می آورد.<sup>۱۰</sup> او همچنین معتقد بود که ایجاد مجلس شورای ملّی و آزادی مطبوعات با شرع مقدّس اسلام مباینت داشته و سبب استهزاء مسلمانان و اهانت به روحانیان می شود.<sup>۱۰</sup>

نکته قابل توجه در این بحث آنست که عوامفریبان مذهبی که اینگونه بیشرمانه در برابر دانش و تکنولوژی غرب پرچم مخالفت برمی افراشند، برای سود شخصی خود از پیشرفته ترین عوامل علم، تکنولوژی و صنعت بهره می برند. این افراد در خانه های اشرافی خود از پیشرفته ترین وسائل اکترونیکی بهره می گیرند؟ هنگامی که نیاز پزشکی دارند، یا به کشورهای خارجی مسافرت کرده و یا با تروتهائی که از راه عوامفریبی و مفتخواری اندو خته اند، پزشکان غربی را بر بالین خود فرامی خوانند. زمانی که به مسافرت نیاز دارند، از راه آهن و هوا پیما استفاده می کنند و دولتهای اسلامی، مخالفانشان را بوسیله کامپیوتر به دام می اندازند.

نتيجه اين بحث آنست كه بنياد دين اسلام برپايه كمهنهگرائى و

المحمد جواد مغنیه، زمامدار آینده، اترجمه ابراهیم وحید دامغانی و عزیزالله حسنی اردکانی (بیروت: مکتبةالامامالمنتظر، بدون تاریخ)، صفحه ۳. <sup>۱۵</sup>رضوانی، روزنامه شیخ فضل الله نوری، تاریخ ۱، شماره ۲، صفحههای ۲۰۹–۱۵۹. ۲۰ همان بندایه، صفحههای ۱۳۹–۱۹۱. الله اكبر

واپسگرائی نهاد گرفته است. آموزشها و اصول دوگماتیسم اسلامی استعدادهای مغزی افراد بشر را نازا و مانده می کنند، حالت تحرک، دینامیسم و نوآوری را از انسان سلب نموده و او را به شکل آدمکهای خیمه شب بازی که از خود ارادهای نداشته و حرکات آنها وابسته به حرکتهای انگشتهای خیمه شب بازان است، در می آورند. در این مثال، جامعه اسلامی را می توان اطاقکهای خیمه شب بازی، آدمکهای نمایش را افراد جامعه اسلامی و آخوندها و فقهای اسلامی را عاملان خیمه شب بازی به شمار آورد. به مین سبب، شاید واژه «میسونیست» Misoneist به مفهوم انسانی که نسبت به هر نوع تقبیر پویا، تحوّل سازنده و حرکت پیشرو تنفر دارد، مناسب ترین واژه ای باشد که می توان آنوا برای افراد جامعه اسلامی به کار برد.

دانشمندان جوامع پیشرفته به این نتیجه رسیدهاند که افراد انسان حداکثر از ده درصد نیروهای مغزی خود استفاده میکنند و برآنند که برای شکوفا کردن زندگی بشر و بهزیستی جامعه انسانی، امکاناتی بهوجود آورند که افراد بشر بتوانند از درصد بیشتری از سرمایههای شگرف و خلاقه مغزی خود بهره برداری کنند، ولی در جامعه اسلامی به افراد مسلمان آموزش داده می شود که زندگی افراد بشر از پیش مقدّر و طرحریزی شده و کوشش در تغییر سرنوشت انسان، نه تنبها بینتیجه، بلکه کفر و ناسیاسی نسبت بهاراده و خواستیهای «الله» بهشمار می رود. بدین ترتیب، نه تنبها آموزشیهای اسلامی نیروهای سازنده مغزی انسان را بی حرکت و فلج می کند، بلکه افراد مسلمان را به شکل اور گانیسم هائی که از اندیشه و هدف بی بهره هستند، درمی آورد. حال اگر افراد واقع بینی در جامعه اسلامی یافت شوند که با اندیشهگری سازنده و پویای خود به بی پایگی و لامانی احکام و اصول اسلام پی ببرند، چون ا براز ناهمرنگی با ذهنیّت تودههای غافل و افسونشده اجتماع، زندگی را ایر آنها تنگ میکند؛ ازابنرو برای اینکه خود را همرنگ سایر افراد اجتماع نشان دهند، با اصول و موازین خرافی مذهبی که بر اندیشه گری همگانی مردم سایه افکنده است، خود را همساز و همیار نشان داده و پارائی راستنگری و "ለ"

# دانش و آگاهی های الله

درست اندیشی خود را در گفته «ترتولیین» پدر مشهور روحانی کلیسا زندانی و دربند می کنند. زیرا «ترتولیین» که از دانشمندان شهیر حکمت الهیّات مسیحی سده سوم میلادی به شمار می رود گفته است: Credo quia absurdum یعنی «من باور می کنم، اگرچه آنرا نابخردانه می دانم.»

به امید روزی که ما از خوابی که فسایندگان مذهبی و سوداگران دینی به منظور تأمین منافع شخصی و گروهی خود بر ما تحمیل کرده اند، بیدار شویم؛ خرد و درایت انسانی خویش را از زندان خرافات آزاد کرده و به جای تلف کردن عمر و نیروهای شگرف انسانی خود در پیروی از مشتی خرافات نابخردانه، در راه شکوفا کردن زندگی انسانی و توان بخشیدن به اخلاقیات و ارزشهای فردی و بهسازی زندگی اجتماعی خود گام برداریم. فرهنگ واژههای فارسی

دژآگاه: بدآهنگ، بدکردار، بداندیش، بدخواه، وحشی. دژآهنگ: بدآهنگ، بدکردار، بداندیش. دژبراز: نازیبا، بدنما، زشتخو. دژکام: تلخکام، اندوهناک. دگردیس: مسخ شدن، دگرگون شدن.

زينه: مرحله، درجه،

سنجه : میزان، اندازه، ارزش. سگالیدن: اندیشیدن، فکر کردن. سگالش: اندیشه، فکر. سنگاش: رشک، حسد، بدخواهی.

آرنگ: رنگ، گونه، روش، آرنج. آسمند: دروغگو، فریبدهنده. آور: یقین. آونگ: حجّت، دلیل، برهان.

استوان: مطمئن.

بالایش: افتخار. بوناس: غافل، نادان، خواب آلوده. بنمایه: مأخذ، منبع. بهکام: کامیاب، پیروز.

پدافند: دفاع. پلشت: ناپاکی. پویا: پیشرونده، شتاب کننده. پویش: پیشروی، شتابگری. پیخسته: پایمالشده، ناتوان، عاجز. پیکره: عکس، تصویر.

343

فرهنگ واژههای خارجی

agnosticism عقیده ایدا ینکه علم و دانش انسان محدود ایوده و ایشر قادر نیست وجود خدا او عوامل مثاقیز یکی را درک و شناسا بی کند.

animism

عقیده بهروح مجرّد که از بدن جدا و مستقلّ می باشد .

anthropomorphism

ویژگی فروزهها و مشخّصات انسان برای موجودات غیر انسان.

anthroposophy کاربرد نیروهای مثبت و سازنده انسانی برای بهسازی اندیشه گری و برترسازی زندگی بجای تمرکز نیروهای بشری در راههای خرافه خواهی و بیهوده پرستی. تمرکز ذهن و اندیشه روی انسان بجای خدا.

antinomianism برتری دادن اصول و احکام مذہبی بر قواعد و موازین انسانی و ارزشهای اخلاقی و اعتقاد بها ینکه انسان با پیروی از اصول و مقرّرات مذہبی رستگار خواہد شد و ازا ینرو نیازی بهرعایت اصول اخلاقی ندارد.

astrology

اثر متافیزیکی ستارگان و سیارات در امور زندگی بشر.

cult

اعتقاد افراطی یک گروه مذهبی به یک شخص ویژه و پیروی کورکورانه از او.

Credo quia absurdum پدیدهای که حاکی است، انسان با وجود اینکه بعضی اصول و موازین را ایر خلاف خرد و آگاهیهای خود تشخیص میدهد، با اینحال، آنها را پذیرش و از آنها پیروی میکند.

Credo ut intelligum

نخست پذیرفتن و سپس باور کردن.

\*\*

|                             | الله اكبر                                   | ۳۸۸                       |
|-----------------------------|---------------------------------------------|---------------------------|
| empricism                   |                                             |                           |
| ىمل بەوجود مى آيد.          | اهی انسان بر پا یه مشاهده، تجربه و ع        | مقیدہ بہا ینکہ علم و آگ   |
| exhibitionism               |                                             |                           |
|                             | است که شخص مبتلا به آن، بدن ا               |                           |
| جنسی دست می با بد .         | ارار میدهد و بدینوسیله بهاوج لذت            | ر معرض دید دیگران ق       |
| fatalism                    | ·                                           |                           |
| راد بشر در تغییر سرنوشت و   | ت انسان از پیش مقدّر شده و افر              |                           |
|                             | قدرت و اختیاری ندارند.                      | ویدادهای زندگی خود i<br>ب |
| Frankenstein                | ×                                           |                           |
|                             | خود را نابود می کند.                        | ر آوردهای که آفریننده     |
| gnosticism                  |                                             | <i>.</i>                  |
| د و رستگاری بوسیله امور غیر | نسان را به گمراهی و فساد میکشانا            | قیده به ینکه «ماده» ا     |
|                             | ل آيد .                                     | ادی و معنوی بهدست م       |
| hermaphrodite               |                                             | . 4                       |
| مذکر و مؤنث هو دو باشد.     | ل که دارای آلت.های تولید (تناسلی)<br>ا      | سان, حیوان و یا کپاہی     |
| Homo homini lupus           |                                             | #                         |
|                             | حکم کر ک را دارد.                           | سان برای انسان دیگر       |
| humanism                    |                                             | . #                       |
|                             |                                             | سان گرا یی .              |
| inspectionism               |                                             |                           |
| بدن لخت دیگران و یا مشاهده  | ن که شخص میتلا به آن با تماشای ب            | ک انحراف جنسی است         |
|                             | آت جنسی میرسد .                             | ىل جنسى آنىها بەاوج لە    |
| Intellectual morality       |                                             |                           |
| و منطقی می باشند .          | یلی که فاقد دلایل و فرنودهای عقلای <u>ی</u> | دم پذیرش عقاید و اصو      |
| misoneism                   |                                             |                           |
|                             | -                                           | A 3                       |

ترس و تنفّر از هر گونه نوآوری و یا تغییر و تحوّل.

### triolism

یک انحراف جنسی است که شخص مبتلا به آن به یکی از چند شکل به اوج رضایت جنسی دست می یابد. گروهی از این منحرفین با مشاهده عمل جنسی خود با دیگری در آینه و نیا مشاهده فیلم عمل جنسی خود به رضایت جنسی دست می یابند. برخی نیز با شرکت دادن دیگران در عمل جنسی خود ویا شرکت کردن در عمل جنسی دیگران به رضایت خاطر جنسی می رسند.

#### voyeurism

ا بن انحراف مانند انحراف Inspectionism، انحرافی است که شخص مبتلا به آن با تماشای بدن لخت دیگران و یا مشاهده عمل جنسی آنها بهاوج لذّت جنسی دست می یابد. فهرست بنمایه های زبانهای فارسی و عربی

491

الَّه اكبر 898 حسن، حسن ابراهيم. تاريخ سياسي اسلام. حسني رازي، مرتضى. تبصرة العوام في معرفة الانام. به كوشش عبَّاس اقبال. حسيني الساشمي، محمد رضا. آغاز و فرجام جهان از نظر قر آن يا كلام به روش نوین شیراز: چاپ افست کوروش، ۱۳۳٦. خزائلی، دکتر محمد . اعلام قر آن. تهران: انتشارات امیرکبیر ، ۲۵۳۵. خليل البحر، حناالفاخوري. تاريخ فلسفه در جهان اسلامي. ترجمه عبدالمحمد آيتي، تهران: كتاب زمان. ١٣٥٨. الخوري لبناني، سعيد. اقرب الموارد. بيروت، لبنان: ١٨٨٩. دشتى، على. بيستوسەسال. دهخدا، على اكبر، فرهنگ دهخدا. تهران: چا بخانه مجلس، ١٣٢٥ خورشيدي. رضواني روزنامه شيخ فضل الله نوري. زوشنگر، دکتر، بازشناسی قر آن، سانفرانسیسکو: انتشارات پارس، ۱۳۷۳. \_\_\_\_\_ روشنگر ، دکتر . کوروش بزرگ و محمد بن عبدالله. سانفرانسيسكو: انتشارات بارس، ١٣٧٣. \_\_\_\_\_ روشنگر، دکتر، شیعه گری و امام زمان، سانفرانسیسکو: انتشارات يارس، ١٣٧٣. زركشي. بدرالدين محمد بن عبدالله. البرهان في علوم القر آن. تحقيق ا بوالفضل ا براهيم، مصر، قاهره: ١٩٥٧. زمخشري، جارالله ابوالقاسم محمود بن عمر خوارزمي. الكشَّاف في تفسير القر آن. .....عشكمات المصابح. سعيدالكرمى، حسن، المهادى، بيروت، لبنان: داراللبنان اللطباعة والنَّشر، ١٩٩١. سيوطى، الحافظ جلال الدين عبد الرحمان ابي بكر . الاتقان في علوم القر آن ٤ جلد (۹۱۱ هجري) ، تحقيق محمد ا بوالفضل ا براهيم. قاهره، مصر: مطبعه حجازي 1175 \_\_\_\_\_تاريخ الخلفا . شبير احمد، مولانا. تفسير كابل.

| *9*           | فهرست بنمایه های زبانهای فارسی و عربی                                |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|
|               | شرح ابن ابی الحدید بر نهج البلاغه.                                   |
|               | شهرانی، نعمتالله. قر آن شناسی.                                       |
|               | شهرستاني، ا بوالفتح محمد بن عبدالكريم. ملل والنِّحل.                 |
| .`            | صادق. راهنمای محتویات قر آن. انگلستان: آنتشارات Ithaca، ۱۹۸۷         |
|               | طبرسي، ا بوعلى حسن. نفسير مجمع البيان.                               |
| رە:           | طبری، محمد بن جریر. تاریخ طبری (تاریخ الامم والملوک). مصر، قاہ       |
|               | ۱۳۵۷ هجری قمری.                                                      |
|               | عميد، حسن. فرهنگ عميد. تنهران: انتشارات جاويدان، ١٣٥٣.               |
| ن قمري.       | غزالی، امام محمد ا بوحامد. احیاء علوم الدین. بیروت، لبنان: ۵۰۵ هجری  |
|               | فاضل تونی، محمد حسین. الهیّات، تهران: دانشگاه تهران، ۱۳۳۳.           |
|               | قر آن الكريم. ترجمه مهدي الهي قمشهاي. قم: انتشارات أسوم، ١٣٧٠.       |
|               | قر آنالكريم. مصحف النّبوية عربستان سعودي.                            |
|               | کرمانی، میرزا آقاخان. رضوان.                                         |
| الاصنام.      | الكلبي، ابي المنذر هشام بن محمد بن السَّائب. تحقيق احمد زكي پاشا.    |
|               | قاهره، مصر: ۱۳۳۲ هجری قمری.                                          |
| لمه ذبيح الله | گیورگو، کونستان و برژیل. محمد پیغمبری که از نو باید شناخت. ترج       |
|               | منصوری. تهران: انتشارات امیر کبیر، ۱۳٤۳.                             |
|               | لوبون، گوستاو. اتمدن اسلام و عرب. ترجمه فخر داعی.                    |
| قمرى.         | مالک، ابوعبدالله بن انس، المدونه، ١٦ جلد، قاهره، مصر: ١٣٢٣ هجري      |
|               | مستوفى، حمدالله. تاريخ گزيده. به اهتمام عبدالحسين نوايي. تهران: از   |
|               | امیر کبیر.                                                           |
| ويدان،        | محمد بن عبدالله. نهج الفصاحه. ا بوالقاسم يا ينده. تهران: انتشارات جا |
|               | . 1070                                                               |
| - 147         | محمد حسنين، دكتر عبدالنَّعيم. قاموس الفارسيَّة عربي. لبنان، بيروت: ٢ |

الكسه اكبر 393 مسعودي، على بن حسين. مروب الذهب و معادن الجوهر، جلدهاي اول و دوم. قم: جلد اول، ۱۹۳۵، جلد دوم ۱۹۸٤. مظاهری، علی نزندگی مسلمانان در قرون وسطی. معروف الحسني، هاشم، تشيعٌ و تصوف، ترجمه سيَّد محمد صادق عارف، مشهد: بنیاد پژوهشهای استان قدس رضوی، ۱۳۶۹. معین، دکتر محمد. فرهنگ فارسی، تهران: انتشارات امیر کبیر، ۱۳٦٤. مغنيه، محمد جواد. زمامدار آينده. ترجمه ابراهيم دامغاني وعزيزالله حسني اردكاني. مكتبه الأمام المنتظر). المنجدالابجدي.بيروت، لبنان: دارالمشرق، ١٩٨٦. المواعظ والاعتبار بهذكر الآثار .بغداد: مكتبة المثنى. مواقف. ميبدى، ابوالفضل رشيدالدين. كشف الاسرار و عُدَّة الابرار. به سعى و اهتمام على اصغر حکمت. تهران: انتشارات امیر کبیر، ۱۳۵۷. نسائی، احمد بن علی. کتاب السلطان، ۸ جلد. قاهره، مصر: ۱۳٤۸ هجری قمری. واقدى، محمد بن عمر. كتاب المغازي. المداية. همامالدٌ بن الحسيني، غياث الدَّين بن (خواند امير) . حبيب السيرَّ ـ زير نظر دكتر محمد دبير سياقي. تهران: انتشارات خيَّام، ١٣٦٢. هیکل، محمد حسین. زندگانی محمد. ترجمه باینده. تهران: ۱۳۵۱.

PDF VERSION BY www.MyOwnFlag.org