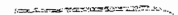


فرار المدا

دربارهٔ زندگی داندیشهٔ ابوطار غزالی

وكرميد الحين زرين كوب







# فرار از مدرس

دربارهٔ زندگی واندیشهٔ ابوحا مرغزالی

. د کنرعبدانحیین زرّین کوب

تهران - ۱۳۵۳

چاپ و سحافی ایس کتاب ، یکهزاد و پانسد نسخه در خرداد ماه ۱۳۵۳ در چاپخانه بهمن تهران خاتمه پذیرفت شماده ثبت در دفتر مخصوص کتابخانه ملی ۳۳۶ مورخ ۵۳/۳/۲۹ مرفته است ، توفیق برداشتن کامهای بازه درروشن اختر کی حال وروزگا و تفکرات خران تابیاک دیمری را که از این سرزمین جا و دانی برزوافکن جهان انش بوده اند حاصل کنند د (۱)

> عَنَّمُ فَكُرُهُمْ الجِمْ الثائرُهُ لِي

#### معطقه

بااین همه تحقیق، که تاکنون در احوال و آثار ابو حامد غزالی انجام یافته است هنوز دربارهٔ زندگی و اندیشهٔ او موادد ابهام کم نیست . این نکته نه فقط ناشی از تاریکی هایی است که بر تاریخ عصر او ، تاریخ عصر سلاجفه ، سایه افکنده است بلکه تاحد زیادی نیز ناشی از تنوع دپر اکندگی آثار اوست که بعضی از آنها هنوز فقط به صورت نسخه های خطی است ، برخی چاپ دقیق انتقادی ندارد، پاره یی باعنوانهای مختلف دیگر نیزیاد شده است و تعدادی را دیگر ان بنام او بر ساخته اند یا بهر حال اصالت آنها محل تر دیدست . بعلاوه و سعت و تنوع قلم و آثار و افکار وی که غالباً نیز مشحون از سخنان تازه یا توجیه های بی سابقه است امکان احاطهٔ پژوهنده را بر سراس قلم و کاد اود شواد می کند. چرا که در همهٔ تاریخ فرهنگ اسلامی شاید کمتر کسی را بتوان یافت که بقدر غزالی تنوع خرام عرصهٔ یك فرهنگ را در زندگی و اندیشهٔ خویش باین حد پر ما یه و جاند از تصویر کرده بائد .

درحقیقت زندگی بالنسبه کو تاه اما آکنده از فعالیت و تحر النفز الی چنان وسعت و نفوذی داشته است که تقریباً هیچ خطهٔ شایان توجه را،

در سراس آفاق رسیع فرهنگ عصر وی ، ناگشوده یا ناشناخته بافیم، نگذاشته است. چنانکه تحصیل وسیس تدریس درعالی ترین مدارس عصر، مراوده و مكاتبه با طلاب و علماء حنفي و حنبلي ومالكي درخراسانو عراق وشام ، مصاحبه و مناظره بافقهاء و علماء مز رگ و نامدار دوران در مجالس وزرا وفرمانروايان، تدريس وتصنيف طولاني در فقه شافعي و مايل مربوط بهاصول وكلام ، آشنايي دقيق باكتب فلاسفه ومباحثه با علماء وحكماء عصر، مبارزه برضد دعوت باطنى ها وتصنيف رسالات در رد آنها ، مکاتبه بارجال و وزراء عص وسعی دراصلاح و ارشاد آنها ، سياحت طولا ني در بلاد خراسان وعراق وحجاز وفلسطين، صحبت بامشايخ صوفیه و زهادوعاظ معروف، دفاع از تصوف و اشتغال به ریاضت در خانقامها كه اينهمه، قسمتي اززندگي يرمشغلهٔ اورا خلاصه مي كند وسعت تماس او را بافرهنگ عصر وی نشان می دهدو ازوی درعین حال مافقه مجدد وصاحبنظر ، یكمتكلم مناظره جوی و دعوتگر ، یكفیلسوف منتقد ، یك صوفي عارف، يكمعلم خوش تقرير و، حتى يك نويسنده پركارمي سازد که بخش عمدة فرهنگ عظیم یك عصر درخشان را در آثار خویش منعكس ساخته است. مجموعهٔ این ویژگی هاست که به شخصیت استثنایی اوایعاد كونه كـون داده است و ازآن ميان مخصوصاً وسعت بُعد نويسندگي و كتاب يردازى ، عمق بُعد فلسفى و كلامى، وعظمت بُعد عرفاني واخلاقى او غالباً چنانست كه ساير ابعاد شخصيت اورا درسايه مي افكند وشك نيست که چنین شخصیتی را نمی توان بامقیاس های ساده که انانهای معمولی، انسانهای بی بعدیایك بعدی را با آنها می سنجند درمعرض داوری وشناخت آورد. خاصه كهدرتمام اين ابعاد آنجه بيشتر ماية امتياز اوهست اصالت

و استکار کم نظیر اوست که درآ نجه نیز از دیگران اخذ و اقتباس کرده است نشانهٔ تصرف وابداع پیداست ولامحاله درطر د تقریر و بیانش این اصالت جلوه دارد. چنا نکه حتی باوجود تحول فکری عظیم و کم مانندی که هفده سالهٔ اخیر عمر او را رنگ خاصی از تصوف داد ، اصالت ورسوخ این ابعاد دیگر در وجود او آن مایه بود که تأثیر آنها حتی در پایان یک تحول تکان دهندهٔ روحی نیز بکلی از بین نرود و چنان نشانه بی از ابعاد در و رای این تحول باقی بماند که بدون توجه بآنها حتی تحول فکری شگرف زندگی وی دانیز بدرستی نتوان ارزیابی کرد.

درواقع کمتر پیش می آید که دربادهٔ ابو حامد غزالی سخن درمیان افتد واین تحول شگرف روحی که تقریباً ثلث آخر حیات این دانشمند بلند آوازهٔ اسلام را ازباقی عمر وی جدا می کند بمثابهٔ یك خط قاطع در تاریخ زندگی وی توجه پژوهنده راجلب نکند. طرفه اینست که هر چند این تحول نیز خود نوعی شورش برضد علم رسمی ، و نوعی گرایش به معارف قلبی بود غزالی در دوره بعد از این تحول هم مثل دورهٔ قبل از آن همچنان از اشتغال به تصنیف و کتاب باز تابستاد و نه فقط آنچه را در بغداد رها کرد در نیشابور دیگر بار رجوعگونه یی بآن کرد بلکه حتی در سفر رهایی و گریز قدس و شام هم یکسره از اشتغال به تألیف و تصنیف بازنماند و کتابی مثل احیاء علوم الدین را درین دوره تألیف کرهٔ.

اینجاست که بحث تر تیب و تو الی آ ثار او پیش می آیدو حتی بر رسی التساب آ تها برای پژوهنده همچون مسأله یی مهم جلوه می کند . به حقیقت تاوقتی نتوان تر تیب تاریخی منظمی به آ ثار و تألیفات و اقعی و قطعی او داد نه احوال او را از روی روایات نویسندگان کتابهای تذکره و طبقات

می توان دوشن و بی تناقض یافت نه توالی دشتهٔ افکار و جزر و مداندیشه های او دا می توان بدقت و اطمینان دنبال کرد. این کار تنظیم آثار از روی تر تیب تاریخی، البته دشواداست و دشوار تر آئکه ملاك دقیقی هم که بتواند عاری از ایر اد باشد برای این کار نمی توان یافت.

بدون شك اين نكته كه ذكر نام يكاثر را درآ ثار ديكر نشانهيي سرصحت انتساب آن اثر بتوان تلقى كرد هميشه ماية اطمينان نيست چرا که یاره یی کتابهای منحول والمجعول نیز که به غزالی نسبت دادهاند، ورسالهٔ سرالعالمین از آنجمله است ، هم ازاشارت به آثاری که صحت انتساب آنها محل نرديدنتواند بود خالي نيست ٠ ملاكها ييهمكه يارميي شرقشناسان ارويايي ازجملهمونتگاس يوات \* درين باره پيشنهادكو دهاند درعمل هموارهچندان قابل انكاءنيست . ازجمله اين نكته كه مي كويند غزالي اصرار داشته است خويشتن را همواره پايبند بهعقايد اهل سنت نشان دهد البته درمورد آ ثارقطعی وی صادق هست اما مانعی هم ندارد كهبك كتاب منحول والمجعول نيز درهمين حد بهالتزام عقايدسني ياى بندمانده باشد و با اینهمه بعمد یا بسهو به غزالی مندوب شده باشد. این ملاك هم كه می گویند غرالی آ اار خود را بانظم و ترتیبی منطقی تصنيف كرده است هرچندمعقول وحتىمقبول بنظر مي آيد ليكن قاعدة تخلف نايذيرهم نيست وبساكه دراحوال وظروف خاص همكتابها يي نوشته باشد براى رفع مكحاجت فورى يابحث دريك مسألة مربوط بهروز. اين همکه دردورة آخر حیات ، غزالی قایل بهوجود امری مافوق عقل بوده است برفرض که درست باشد وقول غزالی را درباب یقین ایمانی بتوان

<sup>•</sup> Montgomery watt. JRAS 1949.

بدینگونه تعبیر کردبازخودمانع از آن نیستکه در آنچه وی برای عامهٔ دانش طلبان ویاحتی برای اکثر شاگردان خویش می نویسد مطابق مشرب جمهور فقهاء و متکلمان تفوق عقل دا تصدیق کرده باشد \_ خاصه دردورهٔ باذگشت به تدریس در نظامیهٔ نشابور . درواقع تعدادی از آثار غز الی هست که اگر درانتساب آنها جای بحث نیست، در بارهٔ تاریخ قطعی تألیف آنها اختلاف است و همین نکته بررسی در توالی فکر وی دا دشواد می کند و مشکل عمده در بن باب کثرت فوق العاده و تنوع این آثارست.

حقیقت آنست که آثار غزالی، حتی با قطع نظر از آنچه مفقود و مکر و مجعولت و آنچه انتسابش مشکوك بنظر می آید، هم از لحاظ تنوع مایل بسیارست و هم از جهت تعداد . بهمین سبب در آن باب تاکنون تحقیقات بسیار کرده اند و جای آن نیز هست . دواثر مهم درین باب عبارتست از کتاب مؤلفات الغزالی تالیف عبدالرحمن بدوی بزبان عربی وکتاب موریس بویش درباب تر تیب تاریخی آثار غزالی بزبان فرانسوی هر دواثر باوجود اشتباه ها و تقصها یی که دارند و ناآشنایسی با نسخه های موجود درایر انموجب و قوع پاره یی از آن سهوهاگشته است امروز برای موجود درایر انموجب و قوع پاره یی از آن سهوهاگشته است امروز برای پاره یی ازین مؤلفات غزالی بدون شك مأخذ یگانه برای شناخت درست برخی از جنبه های اندیشه و زندگی غزالی است اما بسیاری دیگر مخصوصاً برخی از جنبه های اندیشه و زندگی غزالی است اما بسیاری دیگر مخصوصاً آنچه درباب فقه و اصول و کلام و منطق است بیشتر معرف پایهٔ دانش عصر ست و درعین آنکه به تاریخ آن دانش ها ار تباط دارد ، حاکی از سلیقهٔ خاص نویسنده است در تدوین و تبیین مجدد مباحث معمول در بین اهل مدرسه و

<sup>\*</sup>\_ M. Bouyges, Essai . 1959

معهذا دریافت نحوهٔ تکوین اندیشهٔ غزالی که محرك واقعی تحولی که در زندگی او روی داد نیز هست بدون توجه به تاریخ پیدایش این آثار و ارزیابی مندرجات آنها ممکن نیست و بدون نقد تاریخی این آثار و بررسی درصحت انتساب آنها نمی توان زندگی واندیشهٔ غزالی دابدرستی ادراك کرد.

اگر اروپایی ها هنوزگه گاه وی را به عنوان نمایندهٔ فلسفهٔ مشائیان اسلام در قرون وسطی میشمر ند البته سبب آنست که دوران اسکولاستیك فقط از «مقاصد الفلاسفه» او آگهی داشت واز « نهافت الفلاسفه » که در واقع ویرانگری و باطل شماری «مقاصد» بود بیخبر ماند. اما غزالی ، هرچند بر رغم مخالفتش با فلسفه ، در عین حال یك فیلسوف ویك نقاد فلسفه هم هست وجودش در همین یك بنمد فکری نیز محدود نمی ماند و مخصوصاً ابعاد دیگرش که اسکولاستیك از آن غافل مانده است عبارتند مخصوصاً ابعاد دیگرش که اسکولاستیك از آن غافل مانده است عبارتند مخصوصاً ، عرفان ، و تصوف .

بعلاوه غزالی اگرچند بگفتهٔ یولیوس او بر مان \* محصول و تصویر محیط فرهنگی دوزگارخویش است و آثارش دوی هم دفته کنش و و اکنش قوای گونا گون مؤثر در پیدایش فرهنگ اسلامی آن دوزگاران دانشان می دهد لیکن زندگی او به عنوان زندگی یك دانشمند و یك انسان بدرعین حال مجموعه یی است از کشمکش ها و دگرگونی های یك دمان پر ماجرا که شاید دنبال کردن آن برای خوانندهٔ عادی نیز همچون پر و هندهٔ تاریخ و فلسفهٔ اسلامی جالب و دلچسب باشد . هرچند آنچه

<sup>\*</sup> J. Obermann, der philosophische und Religiose Subjektivismus Ghazalis, 1921/2

فی المثل ژان لاهور \* شاعر فرانسوی از غزالی و رباعیانش پر داخته است خوانندهٔ رمان را نیز در گردوغبار افسانه هاو آندیشه های خیامی گممی گند.

دربارهٔ زندگی غزالی البته کتاب المنقذمن الضلال اوماً خذعمده یی است اما آن رساله را درعین حال نمی توان یك نوع ترجمهٔ حال شخصی تلقی کرد چرا که نویسنده در آن به بیان دقیق جزئیات زندگی خویش نظر ندارد و فقط می خواهد ماجرای دگر گونی های فکری خودراتسویر کند \_ واودیسهٔ و رحانی خودرا . ازین رو درضمن آن غالباً، جزبندرت شاید اهمیتی به سالها و تاریخها نداده باشد و البته با چنان حال شور و استفراق که او درهنگام نگارش کتاب المنقذ خویش داشته است توقع پر داختن باین خرده کاریها را ازوی نمی توان داشت . گذشته از المنقذ ما خد دیگری که نیز از جهت انساب به غزالی باید آن را در ردیف ما خذ دیگری که نیز از جهت انساب به غزالی باید آن را در ردیف ما خذ عمده بشمار آورد مجموعهٔ نامه های اوست که یك تن از خویشانش ما خد عمده بشمار آورد مجموعهٔ نامه های اوست که یك تن از خویشانش باشد ، در آنچه مربوط به سالهای آخر عمر غزالی است از آن غالباً می نوان استفادهٔ بسیار کرد .

از آنچه معاصران غزالی در احوال وی نوشته اند مخصوصاً باید روایت عبدالغافر فارسی را که در کتاب « السیاق لتاریخ نیسا بود » اوست یادکرد. هر چند روایت وی آنگونه که درمنتخب السیاق موجود خلاصه شده که گاه آشفته و در هم بنظر می آید لیکن نمام روایت وی را ابسن عماکر و سبکی هم نقل کرده اند و چون عبدالغافر نوادهٔ دختری امام

<sup>\*</sup>Jean Lahor, Les Quatrains d,al \_Ghazali, 1896

Odyssée

قشیری و خود از همدرسان غزالی در حوزهٔ امامالحرمین بوده است واذ اینهاگذشته دربازگشت ابو حامد به خراسان نیز به صحبت اور سیده است آنچه وی دراحوال غزالی نوشته است در شناخت وی اهمیت دارد و آنجا که نشان غرض یا بی اطلاعی در آن نیست باید آن را بر افوالدی گران ترجیح داد. معهذا روایت اونیز آنگونه که باید کامل و دقیق نیست چنانکه وی درین روایت هیچ اشارتی به مسافرت ابو حامد به جی جان ندارد در صورتیکه روایت منقول از اسعد میهنی و خواجه نظام الملك که نیز خود همه سران غزالی بوده اند و داستان بر خورد بارهز نان را دره فی این مسافرت از جر جان هم از زبان خود وی شنیده اند تردیدی دروقوع این مسافرت باقی نمی گذارد . همچنین درباب مسافرتهای غزالی در شام وقدس و حجاز باین سخود غزالی در المنقذ من الفلال و با باره یی اخبار با فی باگفتهٔ خود غزالی در المنقذ من الفلال و با باره یی اخبار قابل اعتماد دیگر سازش ندارد والبته نمی توان تنها بدستاوین آشناین وی باغزالی ، و بدون توجه به عوامل دیگری که ممکن است احیاناً در روایات او نابسامانی هایی را سبب شده باشد بر تمام آن روایات وی اعتماد روایات وی اعتماد

ازسایر روایات بالنسبه قدیم نیز آنچه را ابوالفرجبن الجوزی و ابوالمظفر سبط بن الجوزی دراحوال وی آورده اند با آنکه غالباً مشتمل برمطالب مهم بنظر می آیند باید با قدری احتیاط تلقی کرد. چراکه آنها روی هم رفته حسن ظنی درحق ابوحامد و بر ادرش احمد تداشته ابد ودرجای جای روایات خویش بر آنها طعنه ها وارد کرده اند بینهان یا آشکار . چنانکه یك روایت ابن الجوزی می گوید غزالی بمد از تر ک تدریس و اشتغال به ریاضت و سیاحت ، باز بخاطر ملاقات با یوسف بن تدریس و اشتغال به ریاضت و سیاحت ، باز بخاطر ملاقات با یوسف بن

تاشفین صاحب مراکش بمص رفت و یك چند هم در اسكندریه ماند و چون از وفات یوسف خبر یافت ازمسافرت بمغرب منصرفگشت . این روایت نه با مفاد اقوال غزالی و اخبار دیگر کسه نشان می دهد غزالی مقادن اوایل قرن ششم در خراسان بوده است سازش دارد نه باشیوهٔ زهد وریاضت صوفیانهٔ وی که در آن سالهای عزلت وانزوا از برخورد با اهل دنیا و ملاقات با فرمانروایان و امیران عصر بشدت اجتناب داشته است سازگار می نماید . چنان بنظر می آید که این روایت را عمداً بر ساخته باشند تاصدق دعوی غزالی را در زهد و ترك بی بنیاد و مهمل جلوه دهند و زهد و صلاحش را بی معول .

دربین روایات دیگر، اخبارابن سمعانی بیشتر قابل اعتمادست و بعد از آن باید از روایات ابن اثیر، ابن خلکان، وابن عساکر یاد کرد. معهذا بدون مقایسهٔ دقیق تمام اینمآخذ وبدون مراجعهٔ دایم ومکرربه روایات متأخر تر مثل اقوال ذهبی، سبکی، و یافعی که خود آنها تاچار مبتنی بر روایات کهنه ترست ومخصوصاً بدون توجه به حوادث واحوال عصر غزالی که در تواریخ عهد سلجوقیان پر اکنده است فهم درستزندگی وانگیزه های عمدیی که در تحول فکری او ودر آثار گونهگون او تأثیر گذاشته اند ناممکن است و غفلت از نقد درست تمام این مآخذ بسا که پر وهنده داگمراه کند و به کژاندیشی و پیشداوری رهبری نماید.

(تحول شگرف زندگی غزالی، تنوع وسیمی که در آثار او هست، و مخصوصاً تأثیر قابل ملاحظه بی که افکار و آثار او در قلمرو دین و فلسفه وتصوف اسلامی باقی گذاشته است سبب شده است که از دیر باز جو بندگان بسیار درشرق وغرب به بحث و تحقیق دراحوال وی دست بزنند ام چنانکه حتی فهرست مهمترین فرآ ورده های این تحقیقات را نیز اینجا درطی این مقدمهٔ کو تاه نمی توان بر شمر د. از جمله دربین آ نچه شرقشناسان درطی دو نسل اخیر راجیع به وی تحقیق کرده اند آسین پالاسیوس \* و مونتگامری وات به جنبهٔ کلامی فکروی بیشتر توجه کرده اند ، ابر مان و تاحدی و نسینگ \* مخصوصاً به جنبهٔ فلسفی آن بیشتر نگریسته اند ، بعلاوه بسیارند کسانی چون ماکدو نالد \* ، بگلی \* ، شبلی نعمانی ، وفرید جبر که هریك در باب جنبه یی از تعلیم او بر رسی هایی کرده اند . درعین حال با آنکه بیشتر کارهای غزالی از جهات گونه گون بازها تاکنون مورد بررسی واقع شده است چیزی که هنوز از دیدگاه خوانندهٔ کنجکاوامر وز پژوهش تازه یی را طلب می کند مهمترین کاراوست ـ زندگیش . از آنکه بیشتر کارهای دیگرش کمتر نیست و همین نکته است که ارزش آن از هیچ یك از کارهای دیگرش کمتر نیست و همین نکته است که آن را درخور بر رسی جداگانه یی می دارد .

اگرچه درین باب نیز پژوهندگان کتابها پرداختهاند و ازجمله غزالی نامهٔ استادهمائی، کتاب بارون کارادووو \* فرانسوی وکتاب غزالی اثر مارگرت اسمیث \* انگلیسی درین زمینه اطلاعات بسیاد سودمند در بردارند باز بررسی تازه یی که میتنی بر نقد وارزیابی مجدد پژوهشهای اخیر شرقی وغربی در باب غزالی باشد بنظر خالی از فایده نیست . در حقیقت آنچه نیز نویسندهٔ این کتاب را به تحقیق تازه یی در بارهٔ زندگی و اندیشهٔ غزالی واداشت ، توجه بهمین فایده بود . بعلاوه باطرح تصویری

<sup>\*</sup> M. Asin Palacios

اززندگی و اندیشهٔ دانشمند بر آوازه یی که تصوف را بر رغم مخالفتهای ظاهر گرایان درفرهنگ اسلامی اهمیت واقعی بخشید، امیدآن هستکه این کتاب درعین حال در آمدی تلقی شو دبرای آنچه نویسنده، درباب عطارو مولوى دردست تألف دارد واكر إسباب نشر آنها حاصل آيد مجموعهن سه كتاب يك سرگذشت سهگاني خواهد بود از پيدايش وتوسعه تصوف ایرانی و جنبه های سه گانهٔ آن: اندیشه، احساس، و زندگی. در حقیقت با آنکه عطار و غیزالی اذ حیث عمق و سادگی با یکدیگر تفاوت بارزدارند تعلیم آنها قرابت بسیار نشان میدهد و هرچندمولوی و غزالي همچنانکه نیکلمون خاطر نشان مي کند اگر در يك دوره مى زيستند شايد نسبت به شيوهٔ زندگى يكديگر چندان تفاهم نشان نمیدادند لیکن تعلیم آنها چنان با هم ارتباط دارد که فهم تمام جنبه های عرفاتی ایرانی بدون آشنایی با احوال وآثار این هرسه تن ممکن نيست. نالاني چندماهه نويسنده كهسال گذشته همزمان باشروع چاپاين كتاب پيش آمد، وى وا واداشت تادوفصلى ازاواخر كتاب داكه تجديد نظر نهایی در آنها دقت و حوصله یی تندرستانه را طلب می کرد حذف کند . باشدكه دريك چاپ ديگر مجالي پيش آيد تا آنها را بهمتن درافزايد . چاپ حاض البته بیش از هرچیز مرهون لطف وعنایت انجمن آثار ملی است که از اولیاء آن بویژه جناب سیهبد آق اولی، جناب استاد صدیقی، و جناب مصطفوی بخاط محبتهای بی شایبه شان امتنان دارم. بااینهمه، باید اذعان کنمکه اگرلطف بعضی عزیزان دیگر درین راه گامی چند پیش تنهاده بو د دنبالهٔ بنماری نویسنده، نشر کتاب را بهمین گونه که هست نیز اجازه نمى داد . درين ميان مخصوصاً از صديق دانشمند ايرج افشار كه

در استخراج و تدوین فهرست ها سعی و همت فوق العاده نشان داد ، از در استخراج و تدوین فهرست ها سعی و همت فوق العاده نشان داد ، از مشفق مهربان محمود مطیر که در کار طبع دلسوزی و مراقبت صعیمانه کرد ، از برادر عزیز عظیم زرین کسوب که در تهیه فهرست مربوط به گزیدهٔ نکتهها اهتمام بسیاد ورزید ، ومخصوصاً ازهمسرم قمر آریان که غیر از تصحیح مطبعی دو فهرست جالب شمارنامهٔ عمر وکارنامهٔ آثار دا برکتاب افزود سپاس بسیاد دارم وجز عیب ، هرچه دا درین کتاب هست باین عزیزان وبهمهٔ کسانی که نام آنها کتابنامهٔ این دفتردا زینت بخشیده است مرهون می شمارم . . درواقع با آنکه تدوین این کتاب چهادسال پیش دردانشگاه لوس انجلس پایافته بوداگریادیها و پایمر دیهای این عزیزان نبود شایدهنوزاقدامی برای نشر آن نمی کردم . و اکنون نیز که چاپ آن شایدهنوزاقدامی برای نشر آن نمی کردم . و اکنون نیز که چاپ آن خویش گه گاه همچنان در حصار مدرسه نمانده ام ؟

طهران ۱۳۵۳ عبدالحمين *ذدين كو*ب

# فهرست مندرجات

| ·                                 |                                     |  |  |
|-----------------------------------|-------------------------------------|--|--|
| 8                                 |                                     |  |  |
| د <i>رس</i> امامالحرمين           | کودک <i>ی و</i> جوانی               |  |  |
| حوزهٔ امامالحرمین ۲۸–۲۲           | ر ولادت ابوحامد                     |  |  |
| ذندگی درنیشابور ۲۸–۲۸             | مرگ يدر ۴ ـــ                       |  |  |
| مدرسة سلطاني ومدرسه نظاميه ٢٠-٢٩  | طوس در دوران کودکی ابوحامد ۵-۴      |  |  |
| امامالحرمين وابواسحق شيرازى       | قرقههای مذهبی درطوس ۷−۵             |  |  |
| <b>*/-*</b>                       | مزادامام وآبادی طوس ۸-۷             |  |  |
| مناظره درمجالی ۳۳–۳۳              | غلبهٔ روح دینی ۸–۸                  |  |  |
| تأليفكتابالمنخول ٢٥ــ٣٣           | زندگی درشهر و روستاً ۱۰-۹           |  |  |
| ابوحامد ویادان مدرسه ۳۹_۳۹        | درمكتب ومدرسه ۱۰–۱۰                 |  |  |
| درمجالی صوفیه ۲۹_۳۹               | مدارس طوس ۱۱–۱۲                     |  |  |
| صحبت فارمدی ۴۱–۴۲                 | مسافرت به جرجان ۲۱–۱۲               |  |  |
| امام الحرمين وتصوف ٢٣ــ٢٣         | جرجان ومدادس آن ۱۵–۱۳               |  |  |
| با عمر خیام در نشابور ۴۴_۴۳       | زندگی درجرجان ۱۵–۱۶                 |  |  |
| حوزة نظاميه ومسائل عقلى ۴۴-۴۶     | فقیه اسمعیلی درجرجان ۱۷–۱۵          |  |  |
| امام الحرمين وكلام ٢٧- ۴۶         | اختلافات مذهبی درجرجان ۲۰-۱۷        |  |  |
| توجه به فلمفه وخطرات آن ۴۹_۴۷     | علاقه غزالی به بحث عقاید ۲۰–۲۰      |  |  |
| پایان عمرووفات امام الحرمین ۵۱–۴۹ | دوستان جرجان ۲۲_                    |  |  |
| 8                                 | ۲۲-۲۳ باذگشت و برخورد بادزدان ۲۳-۲۳ |  |  |
| لشكرتماه                          | ربوده شدن أولين تأليف ٢٣-٢٣         |  |  |
| نشابود بعداذ امام الحرمين ۵۳_     | توقف درطوس ۲۵-۲۴                    |  |  |
|                                   | i                                   |  |  |

مجلس وعظ عبادی در نظامیه ۷۹-۵۹ ترکان خاتون ودسایس او ۲۰۱۰ ۹۷ فنوی درباب لعن يزيد ١٠١\_١٠٨ غزالي وخلافت المستظهر ١٠٣\_ توجه غزالي به كلام و فلمه 1.4-1.4 دلزدگی وسخوردگی از فقها -1.4 تأهل غزالي **-\**•∆ مقعاليت فدائيان باطني 1.0-1.9 ل ترك بنداد و ادتباط آن یا تهدیدهای باطنیها ۱۰۶۰ كخستكي وبحران دوحي \ • Y\_\ • A

#### فراد از مدرسه

ترك قيل وقال 1 - 4-11 -نفرت ازفعاليت باطنيه 111-117 مبادنه با باطنیها 117-110 غزالي وسئوال حسن صباح ١١٥\_١١٨ اوج تهديد باطنيها 11*9*\_11Y توجه بخطر فلاسفه 11/4/17 دمریه و دنادقه 114-17. غزالى ومسأله عليت 771-171 غزالي ومسأله قدم عالم 777-174 بحران روحي ومبادره با نفس 174-178 اوج بحران 178-174 تشويق براددش احمد 171~179 ترك بغداد و ترك علايق 179-171

عزیمت ابوحامد به عسکر ۵۴ خواجه نظام الملك ومجالس عسكر 24-21 زندگی عسکر وبرخورد با علماء ۵۸-۶۱ علاقه نظام الملك يه انظياط وآرامش 51-57 سوهظن درحق شیعه وباطنی ۲۵-۶۵ نظام الملك وسياست ماكياولي ٧٧-٥٧ توجه سلطان به شعرا وعلماء ٧٧ ــ 99 نطام الملك وصوفيه **ምለ**--**ም**٩ علاقه نظام الملك بابوحامد ٧١\_٩ حركت همراه اردو Y\-Y4 أبوحامد وعزيمت بنداد Y **4**-Y \( \Delta \)

#### درنظاميه بغداد

ورود ايوحامد به بغداد **VV\_V** زندكي دربنداد YA--Y4 ورود سلطان ووذير بهبعداد **ሃ**٩<u>-</u>λ• تظاميه مغداد ۸٠--۸۲ كتابخانه ومجلس وعظ 74-77 سابقه نظاميه واستادانآن **ለ**٣-**/** ابواسحق شيرازى ونظاميه 44-44 جانثينان ابواسحق قبلان غزالي

 $A\Delta - AY$ غِزالي مدرس نظاميه **۸۷-**۸۹ حنابله وفقها دردرس غزالي ۸٩\_٩٠ حمايت وعلاقه نظام الملك ۹۰\_۹۱ نظام الملك و ملكشاء ۹۱\_۹۵ مركك وذير وسلطان 

خیرواتقان صنع ومسألهٔ تئودیسه ۱۸۵-۱۸۵ غزالی ومسأله تربیت ۱۸۷-۱۸۷ اخلاق و تعلیم اخلاقی ۱۸۷-۱۸۹ تلقی غزالی اذحیات ومرگ ۱۸۹۸-۱۸۹

#### آ سبك و آئاز

دربارهٔ آثار ۱۹۷–۱۹۵ عزالی وشعر وشاعری ۱۹۹–۱۹۹ مجالس غزالی ۱۹۹–۲۰۰ سبك نویسندگی ۲۰۰–۲۰۰ استعاده و تمثیل نزدغزالی ۲۰۵–۲۰۳ غزالی و خرده گیران ۲۰۸–۲۰۶ کثرت و تنوع آثاد ۲۰۸–۲۰۸

۲۱۰-۲۱۲ آثارغرالی ومسائلروز ۲۱۲-۲۱۳ رسالةالطیر : یك اثر استثنائی ۲۱۲-۲۱۴

اثر استثنائي ديگر : المنقد

س اسببانی دیگر : المنفد ۲۱۴–۲۱۵

آثارغزالی درفقه وخلاف ۲۱۷\_۲۱۸ تألیفات دراصول ۲۱۸\_۲۱۸

دو اثرفلفی ۲۱۸-۲۲۰ ردباطنیه: المستظهری ۲۲۲-۲۲۳

احياءالعلوم: شاهكاد غزالي

**777-777** 

#### ٩

#### بازگثت

تجدید عهد با خراسان ۲۲۹\_۲۳۰

در کشمکش رهایی و تمریز کریز اذ بنداد ۱۳۳-۱۳۶ ورودبدمشق وجامع اموی ۱۳۹-۱۳۹ عزلت وزاویه غزالیه ۱۴۱-۱۴۱ تردد درمساجد و خانقاه ها ۱۴۲-۱۴۱ ابوحامد و بیت المقدس ۱۴۵-۱۴۱ آهنگ و مراجست بشام ۱۴۷-۱۴۷ احیاء العلوم و دوران انزوا ۱۴۸-۱۴۷ بازگشت به وطن از راه بغداد ۱۳۸-۱۴۷ براط ابوسعد در بنداد ۱۳۵-۱۵۲ تدریس احیاء در رباط ابوسعد

#### ٧

### فيلسوف ، ضد فلسفه

غزالی وحقایق ایمانی ۱۵۹–۱۵۷ جستجو درمقالات فلاسفه ۱۶۰–۱۵۹ خطرفلسفه برای اسلام ۱۶۲–۱۶۰ بیستنکته برفلاسفه تهافت الفلاسفه وهدف از تألیف آن

154-150

قیلسوف ضدفلسفه ۱۶۵–۱۶۵ غزالی و مسآله قدم عالم ۱۶۸–۱۶۸ ابدیت عالم وقول جالینوس

۱۲۰–۱۲۱ مسأله علیت ۲۷۱–۱۷۲ اقتران سبب و مسبب ۴۷۱–۱۷۲ نقد علم کلام ۸۷۱–۱۷۴ تصوف دامر ماوراء عقل ۲۷۱–۱۷۸ غزالی و داه قلب ۲۸۱–۱۷۹

تسليم به تعليم انبياء ١٨٢-١٨٣

4.1-4.4

4.4 - 4.4

| 7Y · _ 7 Y F             | مرگ پیشرس                              |  |  |  |
|--------------------------|----------------------------------------|--|--|--|
|                          | ١.                                     |  |  |  |
| مدرسه يا خانقاه ?        |                                        |  |  |  |
| <b>۲۲۵-۲۲۶</b>           | ×ت <b>أ</b> ثيرغزالى درافكار           |  |  |  |
| <b>۲۷۶-۲</b> ۷۸          | ابن <i>د</i> شد ونقد غزالی             |  |  |  |
| <b>*</b> YX~ <b>*</b> Y4 | ابن طفيل ونقد غزالي                    |  |  |  |
| <b>۲</b> ۷۹۲۸۱           | تعصب برضد غزالى                        |  |  |  |
| <b>7</b> .1 <b>7</b> .7. | غزالی و شك                             |  |  |  |
| 4 <b>.</b> 7.7           | غزالى ومسيحيت                          |  |  |  |
| 444-445                  | لنخزالى وتصوف                          |  |  |  |
| <b>7</b> 88-789          | عقل وايبان                             |  |  |  |
| · PY_YAY                 | غزالی و یحییالنحوی                     |  |  |  |
| 791_79 <b>7</b>          | معرفت وطريق قلب                        |  |  |  |
| 44 <b>4</b> 44           | گرای <i>ش ش</i> د تعقلی                |  |  |  |
| كلمان                    | ﴿غُزالَى ادْدِيدُكَاهُ فَقَهَا وَمَتَّ |  |  |  |
| <b>794-799</b>           |                                        |  |  |  |
| دا <b>ز وی</b>           | ت <b>أن</b> یر غزالی در دنیای بعد      |  |  |  |
| ***                      |                                        |  |  |  |
| ۲۰۰-۳۰۱                  | اهميت انديشة غزالى                     |  |  |  |
| ىك قهرمان                | دندگى غزالى : دندگى                    |  |  |  |
|                          |                                        |  |  |  |

يادداشتها و فهرستها

غزالي معترمن خاموش 74.~744 برج عاج درهنگامهٔ ناامنی ۲۳۳-۲۳۳ منجر، ملك مشرق ٢٣٧-٢٣٥ هرج ومرج درخراسان ۲۳۸ ۲۳۶ ۲۳۶ اخبارجنگهای صلیبی ۲۳۸-۲۳۹ تحفة الملوك وجنكهاى صليبي 744-741 دعوت به نظامیه نیشا بور ۲۴۲-۲۴۳ نظاميه نشابور وتمليم تاذه ۲۴۳-۲۴۵ مشكاة الانوار نمو نه تمليم تاده ٢٣٥-٢٣٥ جارو جنجال مخالفان ۲۴۸-۲۴۸ احضار بدارگاه سنجر ۲۵۱\_۲۴۹ غزالى ودقاع إذخويش ٢٥٣-٢٥١ چندنامه و رساله 704-704 نفيحة الملوك غزالي ٢٥٤ - ٢٥٢ ذايدة نصيحة الملوك ٢٥٧ - ٢٥٥ تردید درانتاب زایده ۲۶۰ ۲۵۷ ۲۵۷ باذکشت به عزلت وانزوا ۲۶۰-۲۶۳ آخرين تأليفات **757\_754** پاسخ به بدگویان ۲۶۶\_۲۶۳ ضعف غزالي درتاريخ و خبر **イタテーイタ**イ

مخالفان بی سوهنیت ۲۶۸–۲۶۸ اجتناب اذمناظره ۲۶۸–۲۶۸ رونهای تیره

## کودکی وجوانی

درآن روزنشناختهٔ سال ۴۵۰ هجری وقتی درخانهٔ پیشه وری کم مایه اما پرهیزگار از اهل طابران طوس پسری بدنیا آمد، مردخدادر یك لحظهٔ سعادت عالی ترین رؤیای عمرخویش را درحال تحقق یافت. سالها بودکه محمدطوسی در دکان محقری درین شهر کوچك خراسان پشم ریسی می کرد و ازمعاملهٔ آن زندگی خانوادهٔ خویش را راه می برد. شغل وی نه درآمدی داشت نه افتخاری . چیسزی از نوع کار یك جولاه بود که همه جا پیش خلسق تحقیر می شد . اما وقتی مرد ، با اخلاص وعلاقه یی که به فقیهان وصوفیان \_ به هردو طبقه \_ داشت به مجالس آنها می رفت از اینکه اینان وی را بایکنام پر آب و تاب عربی خز ال سعدامی زدندا حساس غرور می کرد. در بازار نیز کسانی که میخواستند با ادب و حرمت با وی رفتار کنند وی را به مین نام می خواندند : غز آلی . این طرز بیان خاص بعضی از اهل خراسان بود که در گفت و شنید روزانهٔ این طوی ش عطار را عطاری می خواندند ، خیام را خیامی وغزال را غزالی .

برای محمدطوسی که خودخط وسوادنداشت این اسم عربیمآب غرورانگيز بود و افتخار آميز . نه آيا درخانوادهٔ خود او يك فقيه نام ـ آور بود نامش ابوحامد احمد كه وى را غزالي وابوحامد مي خواندند و در تمام شهر و دیار خراسان نام و آوازهٔ بلند داشت ؟ بارها محمد از وجود این ابو حامد که امروز دیگر کسی نمی داند عموی وی بودیا برادرزادهاش برخويش باليدهبود وازاينكه درخانوادةوى بك نامدرخشان هست که ذکر آن فقیهان وعالمان را خاضع می کنداحساس غرور کرده بود. ازاینکه خود از نویسندگی وخوانایی بیبهره مانده بود همیشه افسوس داشت اما همواره نيز آرزو كرده بدودكه اكر فرزندي يافت وى را بمكتبخانه بيارد وبگذارد كه فقيه شود يا واعظ . خوداو با تنگدستی که داشت هرچه می یافت تا آنجا که می تو انست بر فقسهان و اهل علم خرج مي كرد، درمجالس آنهارفت وآهد داشت، باآنهانشست وبرخاست می کرد، نسبت به آنها خدمت و حرمت بجامی آورد، و وقتی سخنان آنها را گوش می کرد بهیجان می آمد، اشك درچشمانش حلقه می زد وازخدا می خواست فرزندی باوعطا کند که فقیه شود. درمجلس وعظ هم كه مى رفت وقتى ازسخنان واعظ بشورمى آمدمى كريست وبارها آوزو مي كردكه يهرش واعظ شود.

یك پسر که روزی فقیه نام آوری شود و یك پس که روزی واعظ بلند آوازه یی از آب در آید برای او در تمام عمر رؤیا یی بود ، رؤیا یی طلایی . آیا نام او ، نام این محمد طوسی که یك غزال فقیر طابر ان طوس بود ، سرانجام روزی دردنبال نام پسر در ردیف فقیهان و واعظان نامدار ذکر خواهد شد ؟

غزال طوسی پس رامحمد نامگذاشت که نام خود و نام پدرش نیز بود . کنیهٔ ابو حامدهم که در خانوادهٔ او غزالی را بلندآوازه کرده بود برای چنین پسری می توانست یك فال خوش تلقی شود. درین زمانها در خراسان پدران و مادران گهگاه کنیه یی هم برای فرزندان نوزاد خویش انتخاب می کردند ، کنیه یی که عبارت بود از تجسم یك آرزو : دیدن و داشتن یك نواده . درانتخاب این نام هم غالباً از نام خویشان خانواده ، از نام دوستان و آشنایان و گهگاه از ذوق و آرزوی خویش الهاممیگرفتند. گاه سرپرست یا نیای خانواده کنیهٔ خویش را بنوزاد می داد و گاه پدر و مادر هر یك بسلیقهٔ خویش کنیه یی براسم فرزند می افزود ، چنانکه بعدها وقتی کودك بزرگ می شد کنیه ها داشت و نامها ۴

این کنیهٔ ابوحامد که به نوزاد خانوادهٔ غزال طابران داده شد مثل اینبود که از کودك طلب می کردفقیه شود: ابوحامدغزالی . محمد طوسی چه کار داشت که این فرز ندوی شاید هر گز پری که حامد نام گیرد نخواهد یافت و درحقیقت جز چند دختر از وی نخواهد ماند ، در تمام عمر این رؤیای دلپذیر را در جان خویش پرورده بود که پسر ش فقیه شود و نام حقیر وی رابلند آوازه سازد واکنون درخانوادهٔ غزالی برای پسری که روزی می بایست فقیه بزر که طابران یا طوس شود چه کنیه یی از ابو حامد مناسبتر می نمود ؟ هر چه بود این آن پسر بود که غزال طوسی به دعا خواسته بود و چندسال بعد که پسردیگری از وی زاد اور ااحمد خواند بنام همان فقیه خانواده . بی شك این نیز که این پر کوچك را هم ابوالفتوح خواند چیزی جزیك فال خوش نبود اما غزال ساده دل از کجا می دانست که احمد نیز آرزوی دیگرش را تحقق خواهد داد به یک و زندواعظ .

۴ فرار ازمدرسه

با اینهمه بر رغم آن همه شوق و علاقه یی که بتر بیت این دو پسر داشت خودشآن اندازه نما ند که آنها را بمکتب روانه سازد. بیمارشد و ظاهراً با بیم و نگرانی ، پایان عمر خویش را حس کرد . اندوختهٔ فراوانی نداشت اما دلش میخواست هرچه ازوی میماند در تر بیت این دو کودك صرف شود . رفیقی داشت صوفی که نیکی وجوانمر دی اوبرای غزال طابران درین روزهای نومیدی مایهٔ دلگرمی وامید می بود . غزال فقیر در آخرین روزهای عمرخویش کودکان را باین رفیق صوفی سپر و باوگفت : من همیشه افسوس خورده ام که چرا از خط و سواد بی بهره مانده ام . اما دلم میخواهد که آنچه ازمن فوت شد این بچهها از آن بی مهره نمانند . اینها را با اندك مایه یی که هست بتو می سپارم و اگر تمام این مایه راهم در کار تعلیم آنها خرج کنی باك نیست . دلم میخواهد هر طورهست آنها چیزی بیاموزند و از علم وسواد بهره یی بیابند .

محمد طوسی که وفات یافت این صوفی سرپرستی کودکان وی را بر عهده گرفت. آنها را بمکتب سپرد و واداشت در آنجانخست قر آن بیاموزند بعد خطوحساب قر آن را در ین روزگاران، چنانکه رسم بودبنز دیك «قاری» می خواندند و حفظ میكردند. بعد بنز دیك ادیب می رفتند تا حساب بیاموزند ولغت و نحو . بدین گونه فرزندان غزال طوسی چنانکه آرزوی بدر بود راه مکتب پیش گرفتند و از خط وسواد بی بهره نماندند.

درمیان این احوال دو کودك رفته رفته رشد می کردند و ابوحامد که بزرگتر بود استعداد وشوقی بیشتر نشان میداد. هرسالی که میگذشت خرج کاغذ و دفتر آنهامی افزود و هرسالی که می گذشت چیزی از اندوختهٔ پدریشان می کاست. زندگی دشوار میشد و فقر و ناامنی که با ترکمانان

سلجوقی و حتی اندك مدنی پیش از آنها بخراسان راه یافته بود آن را دشوارش میكرد. زادگاه آنها نه تجارت فوقالعاده یی داشت نه صنعت جالبی. دیگ سنگی که «هركاره» خوانده میشد تنها تحقه یی بودکه از آنجا بشهرهای دیگرمی رفت ؟.

ازوقتی یك دهقانزادهٔ طوس از رادكان نوقان دردستگاهسلجوقی وزارت یافتهبود و نوعی میسن شرقی شده بود شهر قدری بخودجنبیده بود و با اینهمه بنیهٔ چندانی نداشت. نذرها و هدیمهای نقدی و جئسی که در مدت بیش از دوقرن ازجانب فرمانر وایان و توانگران بر «مشهد امام» درسناباد طوس نیاز میشد و خیرات و نیازهایی که طی روزگاران دراز بوسیلهٔ خلفا وعمال آنها بمزار هارون خلیفه نیز درسناباد تقدیم میگشت درطول زمان منشأ اوقاف بسیاری شده بود که بروی خیر آن میتوانست فقها ، علما ، و سادات را به آنجا جلب کند. چنانکه رفت و آمد صوفیان و زاهدان هم که برای زیارت و اعتکاف به آنجا میرفتند انبوه شهر را پر جنب و جوشتر میکرد.

وجود ایس مزار مقدس گذشته از آنکه ناحیه را از تعسر فرمانروایان بیدادگر تاحدی مصون میداشت باجلب بعضی از آنها به زیارت خویش صدقات و خیرات قابل ملاحظه اما نادر آنها را نیز جلب میکرد. اهل شهر بیشتر برمذهب شافعی بودند و حاکمان و امیران و لایت، حتی از روز گار غزنویان و سامانیان باز ، بیشترشان حنفی . تمایلات شیعی نیز چیزی نبود که مشهد یك امام شیعه از آن خالی تواند ماند .

تمام این فرقهها که بعضی در اصول و پاره یی در فروع عقاید با

<sup>\*</sup> Mécène

یکدیگر اختلاف داشتند درین روزگاران غالبشهرهای ایران واسلام را صحنهٔ کشمکش های خویش کرده بودند . حنفیها که درفقه پیروان ابوحنیفه (م ۱۵۰ هجری) بودند درین زمان بدان سبب که پادشاهان سلجوقی با آنها هم مذهب بشمار می آمدند برای خود نوعی برتری و پیشی تصور می کردند . شافعی ها هم که پیروان امام شافعی ( ۲۰۴۸ ) محسوب می شدنداز آنجهت که علما وفقیهان بزرگی و نام آوراز بین آنها برخاسته بود و بیشترینهٔ مردم نیز با آنها هم مذهب بودند خویشتن را برخاسته بود و بیشترینهٔ مردم نیز با آنها برتری می فروختند .

طریقهٔ اشعری که منسوب به امام ابوالحسن اشعری (م ۳۲۴) بود معرف عقاید بیشترینهٔ اهل سنت بشمارمی آمدکه غلبهٔ آنها تدریجاً طریقه معتزله را ازمیدان بدربرده بود وحتی عقاید حنابله وکر "امیه را نیزغالباً بنام عقاید حثویه از پیشرفت بازمیداشت. معتزله که مخصوصاً درعهد مأمون ومعتصم در بغداد غلبه یافته بودند باظهور اشعری اندا کاندا ندا نفوذخو درا از دست دادند . چنانکه تعالیم آنها درباب قد م قرآن و در باب صفات خداوند در نزد اشعریها گمراهی و تباهی به شمار می آمد . کرامی ها هم که مثل حنابله وظاهریه گرایش به تشبیه و تجسیم نشان می دادند درمقابل نفوذروز افزون اشعریها درخراسان مجالی برای کسب مفوذ تمی دیدند .

(درین گیر ودار اختلافات مذهبی فرقه یی که تمام مذاهب دیگر درمخالفت با آن همداستان بودند عبارت بود از شیعه . با آنکه درینزمان شیعه نیز خود به قسمتهای گونه گون از جمله زیدی، اسماعیلی ، واثنی عشری تقسیم می شد تمام دسته های آن در نزد فرقه های اهل سنت منفور بود

واینهمه اختلافات رنگ خاصی بزندگی شهرها میداد والبته طوس نیز ازین گیر ودارها نمی توانست بر کنارباشد/

همه جا البته بین حنفی ها وشافعی ها درین سالها اختلاف در کار بود وحتی اشعریها نیز با کرامی ها درخراسان نزاعهای سخت و خونین داشتند لیکن آنمایه جنگ وستیز که در نیشا بور وعراق پیروان مذاهب گونه گون را بهم درمیانداخت درینجا چندان روز بازاری نداشت.

وجود مزار امام ظاهراً تاحدی مایهٔ آرامش و حتی امنیت بود. فرمانروایان غارتگر که غالباً درنمام خراسان کارشان چپاول و بیداد بود اینجا که می رسیدند گربی اندك مایه ملایم می شدند. درست است که فقر وضعف این مشتی سادات و فقیهان میدان مناسبی برای تاخت و ناز این «غارتگران» عرضه نمی کرداما نسبت باهل شهر بهر حال تا اندازه یی رعایت می رفت ، حتی سوری بن معتز که چند سالی پیش از سلجوقیان خراسان را در آتش بیداد خود سوخت و وجود او بیشك عامل عمده یی در سقوط شوکت غزنوی بود در طوس معتدلتر با مردم رفتار کرده بود سهلت مالهایی نیز در تزیین و تعمیر مزار امام خرج کرده بود.

روستاییان نوقان وطابران که اذباً نیر مزارمقدس جوزهٔ ولایت را از دیرباز تاحدی آرام میدیدند بازار طوس را با کالاهای خویش رونق میدادند. طابران که زادگاه ابوحاهد وبرادرش بود در این زمانها خود شهر کی بود که بازار وبارویی داشت ، با مسجد جامعی ازیادگار امیر محمدبن عبدالرزاق. درست است که اطراف آن خراب مانده بوداما از نوقان بهر خال آبادتر می نمود.

بدینگونه درطی نزدیك دوقرن ونیم که از روز گار امام و دوران

۸ فراد از مدرسه

خلافت مأمون می گذشت طوس گذشته از سناباد ، نوقان وطابران را نیز با تعدادی قریههای خرد و کلان دیگر در برگرفته بود وغیراز فقیهان وسادات وصوفیان وزایران ، قشری از یك جمعیت پیشهور ، و بازرگان و دهقان نیز در آنجا پدید آمده بود ،

درطوس آنچه درین زمان بر احوال مردم غلبه داشت روح دیانت بود و زهد. مساجد و مقابر پر بوداز کسانی که زهد و عزلت تمام سرمایه وجودشان بود. کار صوفیان مخصوصاً درین ایام رونقی داشت. خانقاهها، رباطها، ومجالس آنها از در آمد اوقاف و نذرها می چرخید و شوق و اعتماد عامه نیز همواره پشتیبان آنها بود. چنین محیطی می بایست از همان کودکی در ابوحامد تأثیر خودراکر ده باشد. درواقع نه فقط سر پرست وی صوفی بود پدرش نیز در پایان عمر با صوفیها بیشتر ارتباط داشت و نیمه صوفی محسوب می شد.

مجالس صوفیان درین سالهاشوروحالی تمام داشت. با آنکه شیخ نام آوری مثل محمد معنوق درین شهر پیشوای صوفیه بود باز وقتی ابوسعید میهنه، از نیشا بور بطوس می آمد درمجلی اوچنان جمعیتی انبوه می شد که بام ودیوارخانقاه نیز از انبوه خلق آکنده بود ووقتی درحلقه های اهل مدرسه صدای قال الله ، و قال رسول الله ، بلند می شد هرصدای دیگر خاموش بود و بیر نگ . قیل وقال اهل مدرسه رو نقی بیاز ارفقیهان دیگر خاموش بود و دو کودك مکتبی در آن ایام هر وقت از کناررواق مدرسه بی می گذشتند می بایست باشوق و حسرت یك محروم بآن نگریسته باشند . درین زمان مدرسه ها که جای تعلیم بالغان بود همچون خانقاه ها غالبا از اوقاف اهل خیر بو جود می آمد و کسانی که در آنجا راه می یافتند

می توانستند بی تشویش و دغدغه وجود خودرا یکسره وفف علم کنند .

زندگی شهرالبته یکسره درقیل وقال رواق مدرسه یاشوروجذبهٔ خلوت خانقاه نمام نمی شد . طبقات عوام نیزورای طاعت وعبادت خویش برای خود تفریحها داشتند وعشر تها. گذشته از بازارها و کاروانسراها که پراز گیر و دار سوداگران ومسافران بود هم مطربان شهرسر گرمی های خود را داشتند هم عیاران آن . حتی قوالان طوس که گاه به نیشابور یا شهر های نزدیك می رفتند و در بازار ها نیز بسا که بساط سماع راه می انداختند می امنیت شهر نیز پاره یی وقتها دستخوش دزدان وسرکشان می شد که آ نجا را پناهگاه خویش می یافتند . عیاران وجوانمردان شهر میشد که آ نجا را پناهگاه خویش می یافتند . عیاران وجوانمردان شهر

نیزبرای خود سر کردههایی داشتند و قواعد و آدابی.

روستاییان و دهقانان نیز با تفریحات خود سرگرم بودند و با گذشته های خود: قصه های رستم و اسفندیار هنوزمثل روزگار فردوسی برای بیشتر آنها سرچشمهٔ شوق وشور بود. اگرهمین پیرصوفی که سرپرست کودکان غزال بود فردوسی پیروا بیادنداشت در بین پیران طوس کسانی بودند که سالهای پیری و انزوای شاعر قصه ها را دیده بودند. قصه های اوهنوز برسی زبانها بود و ماجر اهای شگفت شاهنامهٔ وی هنوز با لذت و عبرت دهان بدهان نقل میشد. کسانی که ترکان و تازیان را بچشم بیگانه نگاه میکردند درین قصه ها شوروهیجانی قومی و نژادی میافتند بیگانه نگاه میکردند درین قصه ها شوروهیجانی قومی و نژادی میافتند و آنها که همهٔ مسلمانان را برادر می دیدند در آن قصه ها عبر تها میجستند از نایا پداریهای جهان.

از مرده ریگ گذشته های دورجشن سده و آیین نوروز هنوز هم درطوس و بسیاری شهرهای دیگر خراسان باقی مانده بود. آتش سده

را حتی پیران باوقاد اگر پر هیز زاهدانه شان اجازه میداد، باشور وشوق بر می افروختند . در آیین بهادان نیز نه موکب کوسه یی که از اواخر اسفند آمدن بهاد را مژده میداد فراموش می شد نه شادیها وجشن های نوروزی از خاطر میرفت .

درمیان این جزر ومد زهد و عشرت ابوحامد وبرادرش رشد می کردندودرمکتب و خاندهر روز تجربهٔ تازه یی بدست می آوردند. جوانسرد صوفی هم درکار آنها دقت میکرد واندوختهٔ غزال طوسی را درراه این پسران با دقت و خرده بینی دلسوزانه یی خرج میکرد. اما روزی رسید که اندوختهٔ پدریشان تمام شد ودیگرچیزی نماند. شاید سیل و تگرگ هولناکی که در سال ۴۶۴ کشتزارها و چارپایان آنحدود را تباه کرد و در دنبال آن مرگ وگرانی سختی روی آورد این اندوختهٔ ناچیز را خیلی زودتر از آنچه انتظار می دفت، به پایان رسانید. اما اندوختهٔ یك نشه وربی مایه و تنگدست که پارسایی و پر میزگاریش هم اورا از هر آنچه ناشایست و شبهه ناك بود بر حدر داشته بود نمی بایست آن مایه باشد که تمام شدنش بمداز سالها که ازوفات مرد میگذشت برای بازماندگان خلاف انتظار باشد. بعلاوه غزال پیر درپایان عمر خویش نیز گفته بود خلاف انتظار باشد. بعلاوه غزال پیر درپایان عمر خویش نیز گفته بود که اگر تمام اندوخته راهم صرف تعلیم کودکان کند جای ایرادنیست سرپرست صوفی خود درویش بینوایی بیش نبود و آن مایه رانداشت که ابوحامد و برادرش را بخرج خویش بزرگ کند .

بعلاوه ابوحامد اکنون داشت بالغ میشد، و می توانست به هنگام بی برگی بمدرسه پناه جوید . از اینرو جوانمرد صوفی یکروز وی و برادرش را خواست و به آنها گفت: از اندوختهٔ پدری دیگرچیزی برای شما نمانده است. من هم آن مایه راندارم که ازعهدهٔ مخارجشما برآیم چون علم طالب هستید باید بیك مدرسه پناه بجوئید. آنجا قوتی که زندگیشما را کفایت تواند کرد خواهید یافت.

ابوحامد و برادرش بمدرسه رفتند . مدرسه دست کم آنها را از گرسنگی و بی برگی نجات میداد . بعد از سالهای نخستین مدرسه ، سرنوشت آنها یك چند از یكدیگر جدا شد و هریك از دو برادر راه خویش را یافت . احمد که شور وهیجانی بی لجام داشت خیلی زود سراز مجالس وعظ و خانقاه صوفیان بر آورداما ابو حامد که جاه طلبی وی بدانچه در خانقاه حاصل میشد فرو نمی نشست تا سالهای در از هنوزنمی توانست سر به شیخ خانقاه فرود آورد . میخواست فقیه شود : فقیه خراسان ، و فقیه تمام دنیای اسلام . می اندیشید که آنچه وی را خرسند می تواند کرد عنوان شیخ و مرشد نیست عنوان امام وقاضی است . از این رو باشوق بیشتر بدرس فقه روی آورد و با اخلاص و امید.

مدارس طوس در بنزمان شهرت و آوازهٔ مدارس جرجان و نیشابور را نداشت. با اینهمه ، اوقاف نیکوکاران و خیرات توانگران شهر ، طالب علمان و فقیهان آنجا را باز آن اندازه آسایش می داد که فارغ از اندیشهٔ معاش بتوانند اوقات خویش را صرف دانش اندوزی کنند

درطوس درینزمان ابوعلی رادکانی یك فقیه نام آوربود وابوحامد درحوزهٔ او راه یافت و ازوی فقه شافعی آموخت. درهمین حوزه بودکه شوق و استعدار خودرا ازاکش همسالان بیشتر یافت و خویشتن را برای یك راه طولانیتر آماده دید. غیراز فقه ، درمدرسه حاجت به نحوولغت بود و قرآن و حدیث. دربیرون از حوزهٔ فقه، روایت حدیث رسم بود و

طالبان حدیث برگرد یك استاد « حافظ » حلقه می دند برای سماع. ابو حامد درین حلقه ها که در مساجد و مدارس فراوان بود بی شك احادیث بسیار سماع کرد ۱٬ هم در طوس و هم در هر جای دیگر که بعدها بقصد دانش اندوزی می دفت . اما مثل یك حافظ بروایت حدیث نیر داخت یا خود چندان فرصتی برای این کار نیافت ۱٬ .

قرآن را درمکت آموخته بود وهنوزیرای وی جاذبه و تأثیری تمام داشت و اوقاتش مكرر بهتلاوت وختم وتفسير آن وبه تدبر درآيات آن مي گذشت . لغت و نحورا البته وسيله بي اجتناب نايذير مي شناخت كه بدون آن نه مي توان قرآن آموخت نه فقه . شوق وعلاقه يي كه در این کار داشت خیلی زود وی را آنقدرت بخشید که آنچه را میاندیشید به عربی تحریر وبیانکند. اما بیرون از نحو ولغ*ت وی دیگر* به تبحر در ادب حاجت نداشت . در واقع ، علاقه به فقه اورا از اشتغال دایم به نحو ولغت بازمیداشت . درست است که تیحر درلغت و ادب کلیدی بود برای فهم تفسیر اما ورای لفظ وظاهر که لغت و نحو وسیلهٔ آن بود وی رمز ومعنی را می جست که نحو ولغت چیزی از آن را عرضه نمی کرد. بعلاوه اشتغال به لفظ ، به نحو، و بلاغت نوق خاصي را طلب مي كرد كه وی در خود سراغ نداشت. دانشجوی جوانی که درآن ایام می خواست در قرآن و در بلاغت آن تأمل کند می بایست نزد عبدالقاه جرجانی برودکه درك حوزهٔ درس وى آرزويى بود براى دوستداران ادب. ابو\_ حامد درخود علاقهیی باین مسایل نمی یافت اما شوق به جرجان مدت ها بودکه در وجود وی رخنه یافته بود.

درمدرسه همه جا صحبت ازجر جان ونیشا بود و از مدارس و

علمای جرجان ونشابود. دربین دوستان ابوحامد بعضی، نشابود دا بیشتر مريسنديدند و بعضي جرجان را دوست تر داشتند/. اما ابوحامد هواي سفر جرجان یافت که دور تر بود و دشوار تر . گویی طبع بی آ رام وی به چیزهای آسان هیچ قانع نمی شد و دایسم بچیزهای دشوار می گرایید ، ازین گذشته کسانی که سرزمین جرجان را دیده بودند آنجا را چون مهشت رؤياها نشان مي دادند: آكنده ازباغ وبستانهايي بيمانندكه بيشتر میوه های سردسیر وگرمسیر ازتر نج و زیتون تا انار و انجیر در آنجا بدست می آهد" واگر تگرگ آن نمی بود شاید خرما نیز حاصل عمده مرداد الما دربارهٔ مدارس وعلمای آن نیز حرفهای شوق انگیز گفتهمی شدو شاید قصیده یی که درطی آن یك شاعر جرجانی علمای نام آور شهر خود را برخ نیشابوریها کشیده بود، دست بدست می گشت ۱۵ اینهمه برای یك طالب علم جوانکه در آن سالهای آغاذ جوانی شوق شدید دانشجویی را بانوعی ذوق حادثه جویی آمیخته بود محرا های قوی می توانست شد. ابوحامد راه جرجان راييش گرفت وبزودي درين اولين مسافرت مهم خویش بایك محیط تازه مواجه شد . هوای جرجان دیر یا زود وی را ازرؤیای آن بهشت خیالی که شوق وهیجان طالب علمان طوس برای وی اذین شهر دریائی می بایست ترسیم کرده باشد بیرون آورد.

شهر البته مدرسه ها ومسجدهای خوب داشت و دکان ها ، وبازار ها ، پلها و طافهای آن نیزبرای تازه وارد جالب بود و هیجان انگیز . دربازار، انواع میوه های سردسیر وگرمسیر وجود داشت و در راستهٔ ماهی فروشان پاره یی اوقات نوعی ماهی دیده میشد که باندازهٔ یك گاو بود ۱۶ بعلاوه حلواهای شهر بخوبی امتیاز داشت ، ونان گاه چنان لطیف بنظر

ميآمد كه گويي با زيتون سرشته بودند ۲۰

مردم شهر لطف و ظرافت خاصی داشتند . غالباً قیافه شان لاغر تر و اندامشان کشیده تر از اهل خراسان بنظر می رسید ، زبانشان هم به زبان اهل قومس که در خراسان دیده می شدند بیشتر شباهت داشت. در بعضی از کلمات چیزی مثل «ها» می افزودند که در عین حال حلاوت خاصی هم بزبانشان می داد : هاده ، هاکن، وامثال اینها ۱۰ آیا اینطرز بیان برای طوسی جوانی که لهجه خود دا حتی از زبان اهل نیشابورنیز بهتر می دید جالب نبود ؟

ازحیت مذهب، جرجانیان بیشترشان حنقی بودند لیکن غیراذ شافعی هاکه نیزعدهشان قابل ملاحظه بود هم شیعه در آنجا وجودداشت وهم کرامیه ، اما خطیب شهرحنفی بود واین نکته نیز غالباً مایهٔ چیرگی حنفی های شهر میشد . اختلافات دینی گه گاه منتهی به شهر جنگ ها میشد وستیزه ها . روزعید قربان که شترقربانی را می آوردند مردم غالباً دودسته میشدند وبین آنها از آن نوع جنگها میرفت که بعد ها جنگ حدری و نعمتی خوانده میشد .

شهرستان که مرکز وضیهٔ ولایت بود یکطرفش بکر آ بادخوانده می شد و یکطرف استر آ باد ، این وضع یاد آ ور طوس بود که یا جانب آن طابران بود و جانب دیگرش نوقان ، آ بادی و دونق شهر البته کم نظیر بود و حتی چنانکه هنوز یا ده یی وقتها درین سالها گفته می شد در دوران زیاریان گذشته از دی شاید در تمام بلاد اطراف ، شهری جامع تروی نعمت تراذان سراغ تمی شد داد ۱۹ .

هوای شهر متغیر بود و غریب آزار. همین هوای تغییر پذیر،

اهراس واگیر را درشهر رواج میداد و شهر راوباخیز می کرد . ظلبه های جوان که در حجره های فقیر انه خویش از دست ساس و کیك وشیش آزار هی دیدند باظرافت و بیان خاص دا نشجویانه خود ، همین در ندگان توی حجره راگر گان شهر هی خواندند . نه آخراسم شهر گرگان بود؟ آب شهر نیز باطبع غریبان سازش نداشت. دربین هافران غالبا گفته میشد که آب جرجان غربا راهلاكمی کند . خراسانی ها مخصوصا از این آب و هوا لطمه هی دیدند ، رنجور می شدند ، فرار می کردند یا می هردند . متلک ازان می گفتند در جرجان تا نجاری چشمش به یك خراسانی بیفتد برایش تابوت درست می کند . دگر گونی هوا که گاه خراسانی بیفتد برایش تابوت درست می کند . دگر گونی هوا که گاه درطی یك روزهم گرمای تند پیش می آمد و هم سرمای سخت مخصوصا برای مسافران کم مایه که پناه گاه کافی نداشتند مایهٔ تهدید بود .

تازه واردان که ازین هوای ناساز گارخسته می شدند. اگر در مدرسه ها بودند ، غالباً اشعاری را که شاعران قدیم در باب این آب و هوای ناساز گارگفته بودندانشاد می کردند. چنانکه وقتی شعری را که صاحب ابن عباد، یك وزیر باحشمت و دستگاه دوران دیالمه در شکایت ازین آب و هوا گفته بود ۲۰ می خواندند و دست بدست می دادند احساس آراهشی می کردند و گویی ازینکه حتی یك وزیر محتشم گذشته را هم در مقابل می کردند و گویی ازینکه حتی یك وزیر محتشم گذشته را هم در مقابل این هوای ناهنجار کمتر از خود زبون و ناخر سند نمی دیدند خاطر شان خشنود میشد .

طالب علمان جوان دلشان بیشتر بمجالس درس خوش بود و به دوستیهای بی خلل. در جر جان، در آنروز گاران، هم مدرسه متعدد بودهم خانقاه. این جر جانیان با وقار وجوانمرد ۲۵ که در بکر آباد بیشتر شان، از

۴/ فراد از مدرسه

صنعت ابریشم و در است آباد از کسب و تجارت گدندان می کردند و تقریباً همه جا یکدیگر را با نامهای پروقار و شکوهمند مثل ابونعیم ابوالصادق ، و ابوالربیع صدا می زدند آن بمجالس و عظکه در آن زمان ها تذکیر خوانده میشد باشوق و ارادت حاضر میشدند . مجالس و عظ آنها بیشتی به فقیهان و اهل روایات اختصاص داشت ۲ خانقاه های صوفیه نیز آنمایه شور و جذبه داشت که از سالها پیش کسانسی را از نیشابور و طوس و سایر شهرها بدیدار و زیارت مشایخ خویش جلب کند ،

شافعی های شهر که ابوحامد جوان بسبب و حسدت در مهذه به خویش رابا نها منسوب می دید تحت هدایت و رهبری خانوادهٔ اسماعیلی بودند . این اسماعیلی ها که بنام یك نیای نام آور خویش به بین نسبت شناخته می شدند در جرجان از لحاظ ثروت و نفوذ نیز پایهٔ بس عالی داشتند خانوادهٔ آنها فقهای بزرگ بشهر داده بود و مجالس درس و بحث آن ها در مسجد صفاران طالبان فقه را از اطراف جلب می کرد . حتی سالها قبل صاحب بن عباد وزیر نام آور ، از فقیهان این خانواده با تعظیم و تحسین بسیار یاد کرده بود و آنها را مایه فخر جرجان شمرده بود من فقها این خاندان باوجود قدرت و ثروت ، حتی در کار تجارت هم دست داشتند چنانکه بعضی وقتها نیز کالاهای بازر گانیشان به اصفهان و باب الابواب می رسید جرجان در همه چیز سنگینی سایهٔ آنهارا بطور نمایانی داشتند جس می کرد . البته ابونس اسماعیلی که شهرت و آوازهٔ بحث و درس او مخصوصاً در قلمرو غز نویها انتشار داشت در این هنگام سالها بود که مرده بود (م ۴۰۵ ه ق) اما در بین رجال این خاندان فقهای دیگرهنوز مجالس بحث و درس داشتند .

درین سالهاکه ابوحامد به جرجان آمده بود یك فقیه بزرگ این خانواده ابوالقاسم اسماعیلی (م ۴۷۷) شهرت و آوازه داشت . وی گذشته ازجاه وحشمت که داشت بخردمندی ، جوانمردی ، وفروتنی نیز موصوف بود. هم فتوی می داد وهم درس بعلاوه اهل فقه وحدیث هر دو بود. ازینها گذشته درنظم و نشرنیز دستی قوی داشت آ. غیر ازوی درجرجان فقیهان دیگرهم مجالس درس بر ها می کردند و ابوحامد و طالب علمان از حوزه های دیگرهم ناچار بی بهره نمی ماندند . ابوحامد از درس فقیه خاندان اسماعیلی استفاده کرد و با وجود خردسالی مثل طالب علمان سالمندتر، تعلیفه بی نیز از تقریر استاد فراهم آورد که اولین قدم وی بودبرای تألیف کتاب . علاقه به جزئیات مسائل فقه و به موارد اختلاف بودبرای تألیف کتاب . علاقه به جزئیات مسائل فقه و به موارد اختلاف فقیهان ذهن ابوحامد را در طی تقریر استاد و در ضمن مباحثه با طالب علمان دیگر غالباً سخت مشغول می داشت : فقیهان خانوادهٔ اسماعیلی ، غیراز فقه شافعی در فن خلاف هم که در اختلافات فقه حنفی و شافعی غیراز فقه شافعی در فن خلاف هم که در اختلافات فقه حنفی و شافعی بود دست قوی داشتند و ابوحامد از همین بحثها یادداشتهای خوب بر-

ازهمین سال ها که ابوحامد هنوز بیست سال هم نداشت شوق به تفکر و تحقیق ، مثل یك عطش روحانی، درسراپای وجودش موج میزد و او را درین سالهای مرموز بلوغ بسوی نوعی شك میراند یا نوعی حیرت و درجرجان نیز مثل طابران وطوس اختلاف درعقاید ، مردم را بسختی بایکدیگر به ستیزه وامیداشت ، کدام طبع حقیقت جویی بود که از کود کی با اندیشهٔ دین و خدا آشنایی یافته باشد و یك لحظه از روی کنجکاوی درمنشأ این اختلافها تأملی نکرده باشد ؟ اختلاف بین

شیعه وسنی یك ماجرای كهنه بود، درباب خلافت. شیعه درباب ابو بكرو عمر وعثمان سخنها داشت وبعداذ ييغمبر دخالت مسلمانان مدينه رادر انتخاب خلیفه ناروا میشمرد. چنین طرز فکری ، طبیعی بودکه عامهٔ اهل اسلام را نسبت به شبعه بدگمان سازد و بین آنها جنگ و تفرقه پدید آورد . اما در بین اهل سنت نیزاختلاف بسیار وجود داشت. این اختلاف درجرجان نیز مثل خراسان ازبها نه های جزیبی بوجود می آمد اما بعضی اوقات بجاهای باریك می كشید/ حنفی ها كه بیشتر بحمایت حكام و اميران سلجوفي پشت گـرم بوذند با شافعي ها اختلافشان ، بن سرمايل مربوطبه فروع بود. اينكه شافعيشيوه استنباط بوحنيفه را در احکام فقه نیسندیده بود راه یاران آنها را حدا می کرد . درنظی ابوحامد بعد از چندین نال که از عهد بوحنیفه و شافعی می گذشت این مسأله دیگرنمی بایست بهانه یی باشد برای اختلاف . اما درجرجان کمتراتفاق می افتادکه مدتی بگذرد ودوفرقه برای جنگ و ستیزخویش بهانه بي تازه بيدا نكنند . وقتى بر سر يك شتر قرباني دو فرقه بخون هم تشنه میشد ندبسا که فرجام کاربه ناسز اگویی می کشید در حق بو حنیفه و شافعی . بعد هم خونریزی و بیرسمی در دنبالش بود .

خونین تر از ماجرای حنفی ها و شافعی ها داستان اختلاف اشعریها و کرامیها بود. این دیگریك اختلاف عمیق بود، کلی نه جزیی ، داجع به اصول نه مربوط به فروع . اشعریها که ابو حامد بی آنکه هنوزشاید بقدر کافی با استدلالشان آشنا باشد مثل بیشترینهٔ شافعی های عصر عقیدهٔ آن ها را می و دزید مدتها بود که معتزله را با بحث و حجت یا با جبر و غلبه از میدان بیرون کرده بودند اما اکنون رقیب و مدعی بزرگ

آنها حشویه بودند مخصوصاً كرّامیها.

درین زمان کسانی راکه به تثبیه و تجسیم گرایش نشان می دادند حشویه می خواندند و از آنمیان کرامیها که پیروان محمد بن کرّام سیستانی (م ۲۵۵) زاهد وصوفی قدیم خراسان بشمارمی آمدند ازعهد سامانیان باز درخراسان کسب نفوذکرده بودند . درعهد غز نویها، یك تن از رؤسای آنها نامش ابو بکر بن محمشاد چنان شهر نی یافته بودکه گویند سبکتکین غز نوی بمذهب آنها گروید و پسرش محمود غز نوی نیزیك چند به آنها گرایش یافت .

دراوایل روزگار غزنویان تعدادکر امیها در نشابور بربیست هزار تن بالغ میشد و با آنکه در ادوار بعد پاره یی سختگیریها سبب شدکه قدرت و نفوذشان در خراسان کاستی گیرد باز در این سالها تعداد آنها آن اندازه بود که در هنگام بروز اختلاف بین آنها و پیروان سنت حنفی ها و شافعی ها ـ نزاع سخت درگیرد: شهر جنگ ۲۲۰ .

اگر غزالی جوان در طوس هنوزچیززیادی از پنستیزه هاندیده بود از احوال نیشابور که طوس از توابع آن بشمار می آمد خبرداشت و در جرجان نیز انعکاس این برخوردها و تعصبها را درمباحثات اهل مدرسه غالباً درمی یافت. آنچه دراین مباحثات اهل مدرسه بیشتر توجه ابو حامدرا جلب می کرد، مشاجرات مربوط به عقاید بود ـ عقاید معتزله کرامه ، واشعریه .

برخلاف معتزله که خدا راحتی از صفات نفسانی نیز منزه می دیدند کرامیها صفات جسمانی نیز ـ آنگونه که در قرآن ظاهراً تنها از راه مجازیاد شده بود. بوی منسوب می داشتند ـ خدای آنها برخلاف خدای

معتزله که تقریباً هیچ وصف وصفت نداشت خدایی بودکه از دست و چشم و گوش وی نیز صحبت می شد و این چیزی بودکه برای اشعریها نمیتوانست مفبول باشد.

این مشاجرات غالباً درزیر رواق مدرسه اوجمی گرفت امادرخارج از مدرسه هم یك بر خورد جزیی ، در بین منافع پیشوایان دو دسته كافی بود كه این اختلاف لفظی اهل مدرسه را تبدیل كند به یك نزاع خونین . برای عوام كه مذهبرا نیز مثل هریك از تفالیدكهن ، مایه یی برای تعصب و تفاخر می بابند برخورد های عادی هر لحظه ممكن بود به اختلافات منتهی شود و خونریزیها . مگر در همین سالهای كود كی و پیش از ولادت وی تحریك عمیدالملك كندری وزیر سبب نشد كه بین حنفی ها و اشعریها اختلاف سخت پدید آید ، عده یی از علما و دنبال آن از خراسان جلای وطن شوند، عده یی بسبب اعتراض بحكومت به حبس بیفتند و كاربه شورش عام بكشد؟ در همین جرجان نیز نظیر این ماجراها هر روز روی می داد و هیچ چیز تاز گی نداشت .

در خارج ازحوزهٔ درس فقه وحدیث نکته یی که بیش از هرچیز خاطر ابوحامه را مشغول می داشت همین اختلافات مذهبی بود. منشأ این اختلافات چه بود، و چگونه می توان بیرون از تقلید و تعصب حق را از باطل باز شناخت ۴ خار خاراین اندیشه، درین سالهای قبل از بیست سالگی برای ابوحامد طوسی یك مایهٔ دلنگرانی بود. از وقتی خود را می شناخت کوشیده بود از اسرار عقاید خلق سر در بیاورد و سالها این کوشش نومیدانه اندیشهٔ وی را مشغول می داشت. درین مدت با کنجکاوی و دقت یك طالب علم واقعی همه جا دنبال حقیقت بود.

اگر با رفیقی ظاهری مشرب برمی خورد سعی می کرد بر آنچه وی دا بمذهب ظاهری کشانده بود آگاه شود واگر به طالب علمی باطنی می دسید می کوشید تا از آنچه وی دا به مذهب باطنی داه نموده بود وقوف حاصل کند. وقتی به کسی می رسید که مشرب فلسفی داشت درصد بر می آمد عمق فلسفهٔ اورا بشناسد ووقتی به کسی برمی خورد که اهل کلام بود میخواست از آنچه وی باستدلال و حجت دریافته بود خبر بیابد . اگر مردی صوفی می دید از حاصل کارش می پرسید و اگر زندیقی می بافت از آنچه وی را نسبت بدین و شریعت گستاخ می داشت سؤال می کرد . \*

تقلید صرف وپیروی ازاقوال وعقاید دیگران دفته دونظ ابو حامد کاری می آمد نامعقول و بیحاصل . عطش پایان ناپذیری که در درونش زبانه می زد فقط به حقیقت خرسند می شد ، به آن حقیقت که درونش زبانه می زد فقط به حقیقت خرسند می شد ، به آن حقیقت که جای تر دیدی در آن نباشد . عقده یی که بنام حقیقت و بقین در روح وی بوجود آمده بود، مربوط به ایمان بود ایمان قلبی نه مربوط به مرفت جهان . بارها از خود می پرسید که آیا در آنچه تعلق به ایمان قلبی دارد ازاعتقاد اهل تقلید هیچ اطمینان حاصل تو اندشد؟ درست است که انسان به آیین پدران خویش تسلیم است اما از آنچه بتقلید و میراث دریافته است جز به آیین پدر نمی رود و آنکه در خانهٔ یک جهود بر آید جز بکیش جهودان خی گراید می گراید می درینصورت که می داند که فطرت را چگونه باید شناخت نمی گراید این تقالید مرده ریگ را بدور انداخت تا آن یقین که به فطرت تعلق دارد حاصل تواند شد ؟

اين الديشه هادرگيرودار بحرانهاى رؤيا انگيز سالهاى بلوغ ابوحامد

را در پنجهٔ خویش می فشر د و آنچه مایهٔ آرام وی میشد دوستی ها بود و پیو تدهای اهل مدرسه . در مدرسه ، در حوزه های درس ، و در بازار و مسجد همه جاآشناهای تازه می بافت و هر لبخند آشنایی که بر چهره یی می شکفت نسیمی بود که غبارغوبت و تنهایی را از خاطروی می زدود. در بین اهل مدرسه و در خارج از آن آشنایان می بافت و دوستان .

يك تن ازآن جمله ابراهيم شياك بودكه رشته محبتي بيخلل ابوحامد را در تمام عمر با وی پیوست . این دوست جرجانی چند سال بعد هم درنیشا بور با وی همراه بود وهم بعدها در سفرهای بغداد وشام. شاید در حوزهٔ درس و در حجرهٔ مدرسه هم که گاه با او شریك وهمراه بود. البته خارج از حوزهٔ درس نیز ابوحامد آشنایان داشت که معضی اذ آنها اذوي سالها كلانترنيز بودند. لامعي، شاعر جرجان كه درين سالها اشعار در مدح شاه و وزیر می سرود شاید در همین روزگاران ما طالب علم جوان آشنایی یافت اما آیابعدها آن اندازه زیست که تا مه قول تذكره نويسان <sup>۲۶</sup> دروجود اين فقيه جواني كه بيش از بيست سالااز وى جوانس بود مرشد واستاد خويش رايافته باشد؟ بنظر بعيدمي نمايد. روزهای بر مشغلهٔ درس و بحث جرجان خیلی زودگذشت و ظاهراً خیلی زود تراز آنچه گمان می رفث ابو حامد از گر گان ملول شد . آیا حوزهٔ درس اسماعیلی ها را چندان مطلوب ندیدیا هوای جرجان را ناساز گار یافت ؟ شاید درین اوقات هوای وطن و خویشان خاطرش را برمى الكيخت وشايدنيزوراي قيلوقال اهل مدرسه، فراغتيمي خواست تا در بارهٔ آنجه ذهنش را مشغول می داشت بیندیشد فرهرچه بود یك روز جرجان را با تمام خاطراتش ترككرد، مختصركتاب و ياداشت خودرا برداشت و بقصد طوس باكاروان خراسان براه افتاد .

(درآن شور وشوق جوانی، این مسافرت شاید چندان بسرای وی اهمت نداشت امايك حادثه باعث شدكه ابوحامد همهٔ عمر آن رافر اموش نکند . در راه ، کاروان وی دچار دزدان شد و رخت و کالای مسافر آن بغارت رفت. در واقع جرجان از جانب صحرا متصل به بیابانی بود که به ولايت خوارزم منتهي ميشد . از همين بيابان خوفناك بي فرياد بود که ترکان خوارزم وشاید رهزنان دیگر بحدود جرجان وخراسان تاخت وتازمي كردند ٣٧ ومخصوصاً هروقت فرمانروا بانجرجان دل مشغوليها بي داشتند دزدان درین نواحی دستبرد میزدند و کسی نیز متعرض آنها نمى شد . إدر بين آنچه از رخت وكالاى ابوحامد به غارت رفت تعليقه يى بود پاره یی باداشتها که وی از درس فقیه اسماعیلی برداشته بود. ۳۸ طالب علم جوان اگر از تمام رخت و كالا ييكه دزدان از وي برده بودند مي توانست صرف نظر كند ازين تعليقه نمي توانست . ديبال دزدها براه افتاد ، سالار دزدان وى را تهديد كردكه بازگردد. طلبهٔ جوان بااصرار و التماس از وی خواست که یادداشت هایش رایس بدهد و افزودکه آن كاغذ وارمها تمام الدوختة من و حاصل درس خواندن چندين سالـة من است وهیچ فایده یی هم برای دیگران ندارد 🚣

بدونشك وقتی ابو حامد با اینهمه اصرار وزادی از دز ددر میخواست که این تعلیقه ها را باو پس بدهد نمی دانست که چند سالی بعد آنقد یا دداشت و رساله و کتاب خواهد نوشت که نام این تعلیقه درفهرست آثار او بی نشان خواهد ؟ اما سالار دزدان که مثل بسیاری دهزنان بیابانی دیگر در آن روزگاران فقیهان وطالب علمان رابچشم رقیبان خوشبخت

مری هو تو انداخت و به طعنه گفت درینصورت ، دیگر علمی برایت باقی نمانده است ، این چه علمی بودکه درد توانست آن را از تو برباید ؟

با اینهمه دزد تعلیقه را بطالب علم جوان پس داد. اما غزالی ازین جواب باندیشه فرورفت. پیش خودفکرکردعلم اگرفقط درتعلیقه ها باشد و درجان ودل دانشجو راه نیافته باشد، چهفایده یی تواندداشت؛ درین اندیشه، بخاطرشگذشت که شاید سر نوشت ، این دزد رهزن را بر سر راه من فرستاد تامرا در کارعلمی بدرستی راهنمایی کند؛ باید دررسیدن بطوس نشست و این یادداشتها را طوری بخاطر سیرد که اگر باز، یکبار دیگر دزدی به کاروان بزند از تمام اندوختهٔ خویش محروم نشوم.

درحقیقت دزدی که بی پروا راه را برمردم می بست ، دارایی آنها را غارت میکرد و اگر لازم میشد حتی از ریختن خونشان هم دریسغ تداشت درس جالبی بوی داده بود که از لحاظ تأثیر و نفوذ فایده اش از تمام آنچه در جرجان آموخته بود کمتر نبود . در بازگشت بطوس پاره بی از عمر طلبهٔ جوان صرف اینکار شد که یادداشتهای جرجان را حفظ کند اما سال ها بعد هر وقت با دوستان ومعاشر آن خویش ازین خاطره صحبت می کرد آن را مثل یکدرس عبرت تلقی میکرد . ماجری را، هم خواجه نظام الملك، وزیر بزرگ عصر از وی شنید و هم شاگرد جوان وی اسعد میهنی آنرا از زبان استاد خویش بیاد داشت

بدینگونه ، ابوحامد درحالی که هنوز شاید بیست سال هم از عمرش نمی گذشت به طوس بازگشت؛ اما راه خودرا یافته بود ومیدانست که آنچه می جوید تاچه حد دشوار و تا چهاندازه دست تایافتنی است:

حقیقت ، حقیقت دینی . آنگونه که از زبان خود وی نقل کردهاند در این باذگشت ابوحامد سه سال در طوس اقامت کرد . درینصورت می توان پنداشت که صرف نظر از حفظ و تکر از یادداشتهای جرجان در بعضی حوزه های درس فقه ، حدیث ، یاکلام هم شرکت جسته باشد . بعلاوه با آن شوق وعلاقه یی که وی به بررسی مذاهب وادیان داشت شایداز محضر ابوالمظفر اسفر اینی (م ۴۷۱) نیز که سالهای پایان عمر خود دا در طوس می گذرانید می استفاده کرده باشد )

درهمین سالها بودکه شاید با ابوبکر نساج ؟ صوفی نام آورطوس پیوند آشنایی یافت. درست است که خارخار شك وحیرت که در دلش ریشه داشت نمی گذاشت که ابوحامد خود را یکسره نسلیم نصوف کند اما بعدها از صحبت این شیخ همواره با اخلاص یاد می کرد و با ارادت. یك طالب علم جوان که در خانهٔ پدری نیمه صوفی بار آمده بود در حمایت سر پرستی صوفی تربیت یافته بود، با آنکه به صحبت یك شیخ بزرگ صوفی رسیده بود چنان گرفتار وسواس حیرت بود که برایش ممکن نبود خود را یکسره نسلیم تصوف کند. از اینها گذشته این نسلیم نمام عقده هایی را که ابو حامد در باب حقیقت در دل داشت ناگشوده می گذاشت آنچه دلش میخواست البته فقه بود و تبحر در احکام شریعت. اما آنچه می طلبید عبارت بوداز جستجودر اصول عقاید، در کلام، که آنرا در نیشا بور نشان می دادند ، در حوزهٔ درس امام الحرمین .

## 7

## *در*سامامالحرمين

ر آوازهٔ درس امام الحرمین و شهرت مدرسهٔ نظامیهٔ نشابورا بو حامد دا در ظوس آسوده نگذاشت. بیش از چند سال از مسافرت جرجانش نگذشته بود که باز خیال مسافرت در خاطروی قوت یافت. سرانجام با چند تن از طالب علمان دیگر راه نشابور دا پیش گرفت آرزوی آنکه در فقه تبحر بیابد تمام عرصهٔ رؤیاهای جوانی دی دا تسخیر کرده بود اما ورای جاه و مکنتی که با عنوان فقیه بوی عرضه میشد داش در بند وسوسهٔ حقیقت جویی بود. آن عطش روحانی که پیش از بیست سالگی در وجودش النهاب داشت وی را در باب معرفت، در باب حقیقت، و در باب کیمیایی که سعادت نام داشت سخت به اندیشه و تکاپومی افکند. آیا در محضر امام الحرمین که ورای تبحر در فقه و اصول متکلم و محقق نیز بود عقده های او کشوده نخواهد شدهٔ در بین صورت ابو حامد شاید می توانست از خیام فیلسوف نشابور گشاد کار خود را بجوید یا در پیام صوفیان شهر از تیمه گمشدهٔ خویش می شناخت نشانی گیرد.

تشابوردرین زمان مرکز بزرگ علم ومعرفت بود. شهر، بزرگ بود بامساجد وخانقامهای بسیار. بعلاوه برخلاف جرجان هوایی خوش داشت کهنشابوریها درهمهٔ خراسان به آن می نازیدند. بازارهای وسیم، خانههای فراخ، و باغهای دلگشا رنگ وجلوهٔ خاصی به شهرمی داد. میوه های گونه گون که تقریباً در سراسر سال فراوان بود"، نیز شاید از جملة مزايايي بودكه طالب علمان جوان را باين شهر جلب ميكرد. چنانکه مغناطیس روحانیعمده یی که اینهمه طالب علمان شافعی را به این شهر ممي كشانيد غير از درس امام الحرمين جويني ، درين هنگام مخصوصاً فرادانی مدارس و وجود نیکو کاران و نموانگرانی بودکه با اوقاف وخیرات خویش زندگی را برای طالبان علم وبرای جوانان فقیر وغریبی که جهت دانش اندوزی باین شهر می آمدند ممکن میساخت. تجارت شهر رو نقر داشت، وصنعتگران آن بمهارت مشهور بودند<sup>ا</sup>. بعضی انواع یارچه های کتان و ابریشم که از نشابور صادر میشد همه جا مرغوب تلقی میشد و مطلوب . در بین بازرگانان و پیشه وران شهی عدهٔ زیادی اهل تصوف بودند که شوق و علاقه یی بسیار به احوال و مقامات صوفه نشان مى دادند. بعضى بازرگانان حتى به فقه وحدىث علاقه داشتند وكرفتاريهاى بازارآ بهارا ازدرس فقه يا اشتغال به حديث باز نمي داشت و حتى رئيس نشابور، ابوالفتح عبدالرزاق كهازيك خانواده نامدارو توانگر بود خود مجالی داشت برای املاء حدیث . بدرش منیعی که چند سالی مش در گذاشته بود ( ۴۶۳ ) نیز علاقه یی باهل علم نشان می داد و در دستگیری محتاجان شوق تمام داشت. در قعطیی که درخراسان روی داده بود در هو روز بیش ازهزارمن نان بین مردم تقسیم کرده بود، و مسجد

جامع منیعی که اوساخته بود سالهاازحیثعظمت ووسعت برای نشابوریها مایهٔ افتخار بود.

حنفی ها با آنکه مدرسهٔ سلطانی و مسجدهای متعدد داشتند بعداز فتنهٔ عهد عمیدالملك دیگر حیثیت و نفوذ خود را در شهر از دست داده بودند. با آنکه هنوزگه گاه بین دسته های مذهبی اختلاف روی می داد فقها و صوفیه همه جا در شهر محترم بودند و محبوب.

تاریخ نشابور در واقع یك فهرست طولانی بود از نام عدهٔ زیادی فقها ومحدثان شافعی كه شهربوجود آنهامی نازید. بعلاوه مدرسهٔ نظامیه كه خواجه نظامالملك درینشهر برای امام الحرمینساخته بود آنجارا یك مركز بزر گکرده بود برای فقه شافعی . سالها بود كه امام الحرمین درین مدرسه تدریس می كردوشهرت و آوازهٔ او از تمام خراسان وحتی از جرجان وعراق نیز طالبان علم را به نشابور جلب می كرد.

ر برای ابو حامد که تمام وجودش تشنهٔ معرفت بود، درس امام الحرمین در نظامیهٔ نشابور تحقق تمام رؤیاها بود. درواقع درس تنها به فقه شافعی منحصر نمی شد. علم خلاف که نیز قسمت عمده بی از بر نامهٔ تدریس او راتشکیل می داد به وی مجالی می داد تا فقه سایر مذاهب را نیز بررسی کند. چنانکه بحث دربارهٔ اصول، درباره طرق استنباط احکام، ومسایل راجع به قیاس و علت که در آن مطرح میشد قرصتی پیشمی آورد برای بررسی آنچه می توانست منطق فقها خوانده شود. همچنین تحقیق دراصول عقاید که کلام خوانده میشد صحنهٔ برخورد بین آراء گونه گون بود ویلی بین شریعت و فلفه ه

درحوذة درس امام الحرمين كسانى ازطالب علمان كه موردتوجه

استاد میشدند با همهٔ این مباحث س و کاد داشتند . شاگردان گزیده تقریباً روز وشب ، گاه وبیگاه در محضراستاد امام حاضرمیشدند و درهر مسأله بی فرصت بحث داشتند و فرصت استفاده . برای ابو حامد که «حقیقت» مثل «یك عقدهٔ دوحی» تمام وجودش دا تسخیر کرده بود ، هیچ چیزی ازین حوزهٔ درس مطلوب تر نبود . همچنین محفل امام الحرمین حالی و شوری داشت که شاید در مجلس فقهای طوس وجر جان نظیر آن حاصل نمی شد . خود استاد چنان شوقی به آموختن داشت که درین سالهای آخر عمر یك نن نحوی دا ـ نامش ابوالحسن مجاشعی \_که به نیشابور آمده بود ، هر روز بخانه می برد و همچون طلبه بی تازه کار پیش او درس ادب می خواند . چنین عشقی که امام به علم داشت پیداست که چه شور و ادب می خواند . چنین عشقی که امام به علم داشت پیداست که چه شور و می شکفانید .

اما شبها اگرمجلس وی شور و درد عادفانه داشت روزها دقت و خشونت عالمانه بر آن چیره بود . امام الحرمین در مناظره و راجع به مسایل مربوط به فقه با کلام \_ مخصوصاً چالاك وگستاخ بود . وقتی با دانشمند آوازه گری که از راه می رسید به مناظره می نشست قدرتی که در استدلال داشت و مهارتی که در متقاعد کردن طرف به خرج می داد ، مایهٔ تحسین و اعجاب حاضران میشد ـ بعضی اوقات حاضران مجلس، که بیشتر شاگردان و مریدان وی بودند، چنان از پیروزیی که وی در طی این مناظره ها بر حریف می مافت بشور و هیجان می آمدند که طرف را بسختی ناراحت می کردند . یك دانشمند که در نیشا بور پیش وی سپر انداخت وقتی بعدها در اصفیان بر وی غلبه یافت بر ای سرزش و آزار بوی گفت : فیس سگهای گزنده ات کجاست ۱۳ ؟

بااینهمه، رفتار وی نسبت به علمایی که در سرداه وارد نیشابور میشدند غالباً مؤدبانه بود و آمیخته با احترام . ابواسحق شیرازی استاد نظامیهٔ بغداد و قتی بعنوان فرستادهٔ خلیفه مقتدی بالله به خراسان آمد دربیرون نیشابور امام الحرمین وی را پیشواذ کرد، غاشیهٔ مرکبش را بر دوش کشید و مثل یك چاکر پیشاپیش وی حرکت می کرد . با وی نیز، در محضر و زیر نظام الملك بمناظره نشست ۱۳ . اما این مناظره در حقیقت بقصد آن بود که طالب علمان نیشابور فرصتی یافته باشند برای استفاده از امام ابواسحق .

وقتی این استاد بزرگ بغداد به خراسان آمد (۴۷۵) ابو حامد بیست و پنجساله بود واحترام فوق العاده بی که تمام خراسان به یك فقیه و یك استاد بزرگ عصر عرضه کرد ، می بایست در روح جوان وی تأتیر

فوق العاده كرده باشد . درين سفر ابواسحق با عده يى از اعيان بغداد و بعضى علماء همراه بود . از شاگردانش ابوعبدالله طبرى ۱۵ ، فخر الاسلام شاشى، وابن قنان ۱۵ که همه ازنام آوران عصر بشمار مى آمدند باوى همراه بودند . خود وى مردى بود گشاده روى، خوش محضر و بى تكلف . در مناظره قدر تى كم مانندداست و در طى گفت و شنود اشعار و حكايات شيرين و دلاويز نقل مى كرد . در نيشابور مردماحترام فوق العاده يى نسبت بهوى نشان مى دادند. از آنكه وى گذشته از سفارت خليفه، بعنوان فقيه و ذاهدى گرانما يه نيزنام و آوازه داشت .

این استقبال گرم را درایران، همه جا، درطی راه نسبت به وی اظهار کرده بودند. درهر شهر که رسیده بود مردم با زن وفرزند به پیشوازش آمده بودند، رکابش را بوسیده بودند و حتی خاك پای استرش را نیز برای تبرك برده بودند <sup>۱۷</sup>. درخراسان ملکشاه و نظام الملك درحق وی احترام فوق العاده بجا آوردند. مسافرت اوبخراسان یك پیروزی بزرگ فقها تلقی شد. احترام وعلاقه یی که عام وخاص نسبت به او نشان می دادند حاکی از آن بود که قدرت علم، خیلی بیش از قدرت پول و زور دلها را خاضع می کند.

ابوحامدکه درین هنگام از شاگردان برجستهٔ امام الحرمین بشمار می آمد، ازینکه در وجود وی و وجود استاد خویش علم را تااین حدمورد احترام و تکریم می دید، شوق و هیجانش می افزود . این کلام ابو اسحق نیز که امام الحرمین را امام امامان خوانده بود ۱٬۰ و بشاگردان وعلمایی که حاضر بودند گفته بود ازین امام استفاده کنید که نزهت روز گارست ۱٬۰ که حاضر بودند گفته بود ازین امام استفاده کنید که نزهت روز گارست ۱٬۰ میشت امام الحرمین را درچشم ابو حامد و دوستانش، از آنچه بود بی شك

خیلی بالاتر می برد. شاگردان به چنین استادی افتخار می کردند. گفته میشد که شیخ الاسلام ابوعثمان صابونی امام وفقیه بزرگ خراسان بنیز سالها پیش و قتی کلام امام الحرمین را شنیده بود در حق وی دعاکرده بود ووی را «قرة العین» اسلام 'خوانده بود.

ابو حامد با شوق و ارادت در طی سالهای نشابور ازین قرقالعین اسلام بهره برد . نه فقط در درس فقه و خلاف از وی استفاده می کرد، از مجالس مناظره، و از درس کلام، و عقاید وی نیز با لذت و دقت فایده می جست . با مایه یی که از طوس وجر جان همراه آورده بود و با شوق و علاقه یی که بدرس فقه داشت باندا مدت درین کار بین شاگردان امام سرآمدگشت . چنانکه در کلام وجدل نیز مهارت بی مانند یافت و درس استاد راگهگاه \_ بعنوان معید \_ برای شاگردان دیگر بازگو می کرد و حتی شاگردان اهام الحر مین بعضی کتابها را نزد وی می خواندند ". بعلاوه، با یاران دیگر، باکسانی که دعوی بر تری داشتند، مناظره می کرد و غالباً همه جا بر آنها غلبه می یافت . امام الحرمین چنانکه رسم بود شاگردان را در مناظره آزادی می داد و این مناظره قدرت و استعداد آنها شاگردان را در مناظره آزادی می داد و این مناظره قدرت و استعداد آنها را پرورش می بخشید .

درین ایام ابوحامد بربیشترهمگنان خویش برتری داشت. در حوزهٔ درس امام الحرمین که نزدیك چهارصد طلبه در آن حاض میشد این جوان طوسی انگشت نما بود. اینجا نیز تا حدی مثل جرجان وی دا درضمن خطاب غزالی می خواندند. نه آخر پدرش یك غزال طوسی بود ؟ شاید ازینکه یادان، پیشهٔ محقر پدرش دا دایم با نام وی قرین سازند چندان خرسند نبود وغرورطبع جامطلب وجوان وی از آن آزرده

میشد. حتی اعقاب او سالها بعد میکوشیدند وی را به غزاله منسوب دارند: قریه یی مجعول یا فراموش شده در اطراف طوس که هیچ کس نمی دانست کجاست ۲۲.

با اینهمه نام غزالی بزرگی - ابوحامد احمد - که خویش پدرش بود، این غرور ابوحامد جوان را نوازش میداد. ازین گذشته، خاطرهٔ پدرش نیز برای وی دلنواز بود. زهد و پارسایی وی که آشنایانش هنوز آن را بیاد می آوردند، آن مایه بود که نام وی - وحتی نام پیشهٔ حقیر وی - درخاط طالب علم جوان حسر رضایت برانگیزد یاخود حسفرور. درینصورت چهاهمیت داشت که درنام وی حرفذا را به تشدید بخوانند یا نخوانند بخوانند و بعضی فی را ابوحامد میخواندند و بعضی غزالی، نسبت بوی بدیده احترام می نگریستند و حتی عده یی از و بعضی غزالی، نسبت بوی بدیده احترام می نگریستند و حتی عده یی از آنها در درس و مباحثه از وی استفاده می کردند و بیانش را جذاب و دلیذیر

ابوحامد در همان حال که به مطالعه و تحصیل اشتغال داشت از اندیشهٔ تألیف نیز غافل تبود. چنا نکه از بعضی سخنان امامالحرمین و پاره بی اندیشه های خویش درهمین ایام مجموعه بی درست کرده بود بنام المنخول من تعلیق الاصول. این کاری بود که خود امامالحرمین هم نظیر آن را درجوانی درمورد اقوال استاد خویش انجام داده بود وغزالی نیز یك باردیگر این کار را درمورد درس فقیه اسماعیلی کرده بود - در جرجان. این بار، با آنکه کتاب را به استاد و تقریر او نیز منسوب کرده بود میگویند کار وی نزد استاد چندان پسندیده نیامد . امامالحرمین اشتغال وی را به تألیف و یا تدوین این کتاب را که بیشترش مجموعهٔ تقریر های خود

وی بود نیسندید ووقتیکتاب منخول را ملاحظهکری، بالحنیکه ظاهراً خالی از اعتراض نبودگفت در تعریف آن: زنده زنده می ا دفن کردی چرا صبر نکردی تامن بمیرم ۲۴ ؟ گویی استاد اهام از الهام قلبی خویش می-دانست كه نويسندهٔ اين كتاب كم اهميت نام اورا درسايه خواهد افكند . با اینحال ممکن است ناخرسندی امام الحرمین از نشر این سخنان بسب آن بوده است که نمی خو استه است سخنان وی در حق بوحنیفه رنجش حنفيها را تجديد كند . اما ممكن است امام الحرمين چنا نكه در طبع انسانی هست پنهانی نسبت باین شاگرد خویشکه در وجود او همه چیز ظهوريك استعداد تازه را نويد مي داد احساس رشك ورزى هم كرده باشد . گویی این امام خراسان نمیتوانست طلوع پیش از وقت یك شاگرد خویش را \_ که درحوزهٔ درس وی تمام چشمها باو دوخته بود \_ بآسانی تحمل كند . خاصه كه همدرسان ابوحامد نيز يارهيي وقتها خاطراستاد را نسبت بوی نگران می کردند . بعلاوه غزالی، طبعی پرمدعا و فزونی جوی داشت که هرچه بالا می رفت چیزی برتر از آن می جست و دایسم ا نتظار تحسین و اعجاب داشت \_ حتی از استاد . می گویند یك بار از استاد رنجیدکه چرا اورا «فقیه» خوانده بود۲۵ گویی توقع داشت که شیخ بزرگ خراسان يك شاكرد جوان را شيخ وامام بخواند يا استاد امام . بااينهمه امام الحرمين اگرنيز در دل ازين طالب علم پرمدعا نگراني داشت، در ظاهر نسبت باو همه جا اظهار محبت مي كرد، بوجود او مي نازيد واورا همه جا مي نواخت. ابو حامد، نيز اگر بعضي اوقات، از درس استادرضايت خاطر نمی یافت، یا از وی دلآزاده میشد، مجلس وی را ترك نمی كرد و از درس وی بهر مها می بافت وسودها .

باآنکه دربین شاگردان امام طلبه هاییسالخورده نیزیافت میشد غزالی طوس احترام و نفوذ خاصی داشت و دوستان و مریدان بسیار . چنانکه درمیان شاگردان نامآوری چون کیای هراسی، ابوالمظفر خوافی، ابوالمظفر ابیوردی، وابوالقاسم حاکمی که بعدها همه از عالمان بزرگ عصر شدند، وی برهمه برتری داشت. بعضی از اینها شب و روز باامام الحرمین بودند و دربارهٔ سرآمدان آنها امام گهگاه باغرور و محبت استادا نه صحبت می کرد . یك جا وقتی صحبت از مقایسهٔ سه تن از آنها بود، امام گفته بود : غزالی دریایی است بی پایان، کیاشیریست دمان، و خوافی آتشی است سوزان ۲۰۰۰.

دوستی غزالی با بیشتر اینها تا پایان عمر دوام یافت . شاید با کیای هراسی و ابوالمظفر خوافی نوعی دقابت دوستانه نیز داشت . کیای هراسی درمنظر و آواز ازغزالی مقبولتر بود و در تقریر و تعبیر نیز براو بر تری داشت ۲۰ بعدها در نظامیهٔ بغداد جای غزالی دا گرفت اما پیش ازغزالی و فات یافت ، درهمان بغداد . ابوالمظفر خوافی درمناظره از ابو حامد چالاك بود و گستاختر . بعدها درطوس قاضی شد و پنج سالی پیش از غزالی مرد . کسانی که او را با غزالی مقایسه می کردند غالباً معتقد بودند که غزالی در تألیف و تصنیف کامیاب تر بود و خوافی در مناظره ، دربین این سه یار نام آور که امام الحرمین آنها را با یکدیگر می سنجید هیچ یكشهر ت یا یدارغزالی را نیافت .

سایر شاگردان امام الحرمین نیز، نسبت باین غزالی طوس، رقابتهای پنهانی در دل داشتند یا دوستی های گرم. بعضی از آنها از وی جوانتر

بودند یابهرحال از وی درحل پاره یی دشواریها یاری می جستند . دوستی با برخی از آنها سالها مایهٔ دلگرمی غزالی بود . بعضی شان ، قریحهٔ شاعری داشتند، بعربی ، وشاید تا حدی شور و شوق آنها بود که ابوحامد را نیز پاره یی وقتها بگفتن شعر وامی داشت . از آنجمله ابونسر عبدالرحیم بود ، پسرامام قشیری معروف . وی که بعدها تانه سالی بعداز غزالی میزیست هرچند در نظامیهٔ بغداد عنوان واعظ نیزیافت و حتی و عظ وی تاریخی شد و شهرت بسیار یافت اما وی بیشتر بشعر و ادب معروف شد . چنانکه ابوالمظفر ابیوردی نیز ، بشاعری آوازه یافت و چند کتاب هم در تاریخ و انساب نوشت .

دربین بعضی دیگرازین یاران مدرسه، ابوحامد رقیبان عیب جوی یافت یادوستان جان پیوند . عبدالغافی فارسی یك تن ازبن یاران بود . وی که با ابوحامد بیش و کم همسال بنظر می رسید نوادهٔ دختری امام قشیری بود . چند سالی در نشابور نزد امام الحرمین درس خواند و درین میان با غزالی طوس آشنایی یافت . بعدها خطیب نیشابور شد و کتاب «السیاق» را در تاریخ نشابور نوشت . سالهای دراز بعد از ابوحامدزیست و وقتی مرد هفتاد و هشت ساله بود . بعد از پایان روز گار امام الحرمین وی بازمکر ر باغزالی بر خورد وسرگذشت اور ۱ از زبانش شنید .

بادوتن ازین شاگردان امامالحرمین، غزالی دوستی بی خلل بافت: ابوطاهر شباك وابوالقاسم حاكمی، بااین هر دوسفر هاگزید والفت دیرینه پیداكرد، ابوطاهر شباك جرجانی بود و شاید دوستی او با غزالی از مدرسه صفاران جرجان آغاز میشد. در نیشابور نیز بحلقهٔ شاگردان امامالحرمین پیوست و چنانکه بعدها ابو حامد در بارهاش می گفت در جمع بین علم و

زهد کم نظیر بود. بعد از روزگار امام الحرمین نیز وی همچنان با غزالی وفادار مائد و نزدیك بیستسال باوی همراه بود و همراز. در بغداد ، در شام ، درفلسطین، و درحجاز نیز بارها باوی همسفرشد وحتی درسالهای آخرعمر غزالی نیز که وی درجرجان اقامت داشت \_ از تشویق و تأیید غزالی برخوردار بود.

ابوالقاسم حاکمی ظاهراً یك دوسالی اذغزالی هسن تر بود وغزالی بااو بحرمت تمام می زیست . وی از نشابور \_ و مدرسهٔ امام الحرمین \_ با ابو حامد دوستی پیدا كرد و این دوستی آنها همچنان دوام یافت . در بغداد نیز با غزالی همراه بود و حتی بعدها كه ابو حامد تدریس و نظامیهٔ بغداد را رها كرد و بقصد حج بیرون آمد وی نیز در قسمتی ازین سف با وی همراه بود \_ وظاهراً هم كجاوه ۲۰ . در مسافرت فلسطین نیز وی و همچنین ابوطاهر شباك با غزالی همراه بودند . این دوستی بی خلل كه فقط مر گ یاران رشتهٔ آن را قطع كرد ۲۰ برای دوستان نظامیهٔ نشابور یك وشتهٔ پیوند روحانی بود

صحبت یادان مدرسه غربت نیشابور را برای این طالبعلم جوان که از طوس به نیشابور آمده بود و اندیشهٔ سفر و علاقهٔ بهعلم هنوز بوی فرصت تأهل نداده بود آسان میساخت ، با این دوستان، اوقات وی اگر نیز صرف مطالعه و مناظره نمی شد بسی خوش می گذشت ، در مجلسهای دعوت با آنها همراه بود ، در تماشای باغ و صحرا از مصاحبت آنها لذت می برد، در مجالس و عظ و حدیث بعضی از آنها دا همراه داشت و شاید در صحبت آنها به نیشابور بسیار صحبت آنها به نیشابور بسیار

بود نیز می رفت .

بنظر می آید که درین سالها به مجالس وجد وسماع صوفیه نیز که از سالها پیش ابوسعید ابوالخیر در نیشابور ومیهنه برپا داشته بود پنهانی رفت و آمد داشت . درست است که ابو حامد می خواست فقیه و شیخ وامام باشد اما آن اندازه هم محدود نبود که تر شرویی و سختگیری را نیز لازمهٔ دینداری بداند . حتی سالها بعد که عزلت و انزوای زاهدانه داشت، در سماع درست ـ موسیقی و آواز خالی از قصد گناه ـ ما نعی نمی دید . این که درسالهای انزوای پایان عمر ، از اسرار خانقاه ، از بینها وقولهای قوالان ، و از بهانه هایی که صوفیه گه گاه برای شاهد بازیهای خویش می آوردند ، در کتابهای خویش شاهدهای زنده عرضه می کرد نشان می دهد که درسالهای جوانی از رفت و آمد درین مجالس و جد و نسان می دهد که درسالهای جوانی از رفت و آمد درین مجالس و جد و روحانی موسیقی سی شارشود و تأثیر آن را در قلب و روح خویش احساس روحانی موسیقی سی شارشود و تأثیر آن را در قلب و روح خویش احساس کند . در واقع تربیت صوفیانهٔ او نیزوی را بمجالست صوفیه و به مجالس آنها می کشانید .

از روزگار شیخ ابو سعید و امام قشیری، صوفیه در نیشابور و در تمام خراسان احترام ومحبوبیتی بیمانند داشتندکه حتی فقهاء ومشایخ حدیث را نیز نسبت بآنها خاضع می کرد. مگر نهشیخ ابواسحقشیرازی که درهمین سالها از نزد خلیفه بخراسان آمد و در نیشابور آنهمه مورد تکریم شد، خود درطی مافرت وقتی به بسطام رسید در حقشیخ سهلکی که پیر آن ولایت و در واقع خلیفهٔ اخلاف بایزید بسطامی بود باحرمت و تکریم فوقالعاده بر خورد کرد ؟ درین مورد نقل میشود، که وقتی این

فقیه بزرگ بغداد به بسطام رسید شیخ سهلکی بدیدار وی بیرون آمد و چون ابواسحق از آمدن وی آگاه شد پیاده به پیشواز وی رفت . سهلکی چون شیخ را دید خویشتن دا از مرکب بزیرافکند و دست شیخ ببوسید . شیخ ابواسحق نیز در حق او تکریم بسیار بجای آورد و گویند بس پای سهلکی بوسه داد و اور ابیش از حد احترام کرد ۲۰ . داستان تعظیم و تکریم فوق العاده یی که شیخ ابواسحق در حق این پیر دیرینه سال بسطام نشان داد در ابو حامد که خود در آن و اقعه مجذوب شکوه و جلال ابواسحق شده بود و در عین حال در طوس و نیشابور هم با صوفیه ارتباط داشت بیشك بود و در عین حال در طوس و نیشابور هم با صوفیه ارتباط داشت بیشك ومقامات صوفیان با اعجاب و تحسین یاد می کرد چه چیزی این طالب علم نیمه صوفی دا از ارتباط باصوفیه نیشابور باز می داشت ؟

این شهری که چند سال پیش شاهد جوش و خروش بو سعید میهنه وامام قشیری بود، هنوزآن اندازه شود و جذبه داشت که ابو حامد نیمه صوفی را به مقامات و احوال صوفیه جلب کند. در صحبت ابوعلی فارمدی شاید مکرر از ابوسعید و امام قشیری داستانها شنیده بود ۲۰۰۰. البته آن شور تحقیق که در ابو حامد بود نمی گذاشت که او تنها بدرس و مناظرهٔ مجالس امام الحرمین اکتفاکند. وقتی وی تفوق و غلبهٔ خودرا بر حریفان می دید و در می یافت که حتی استاد نیز داش می خواهد، بر تری خود را بر شاگردان خویش همواره در مناظره و بحث حفظ کند، و حتی نسبت برشاگردان خویش همواره در مناظره و بر تری جویی عناد آمیز خالی نبود بآنها نیز گه گاه حالتی که از رشك و بر تری جویی عناد آمیز خالی نبود نشان می داد، ابو حامد دل آزرده میشد و شاید آرزومی کرد که و رای این نشان می داد، ابو حامد دل آزرده میشد و شاید آرزومی کرد که و رای این قبل و قال اهل مدرسه بناه گاه روحانی تازمیی بجوید.

این پناهگاه ایمن را ابوحامد د رصحبت ابوعلی فارمدی جست که درنیشابورحلقهٔ تدریس داشت و بشیوهٔ امام قشیری، تصوف را با زهد و پارسایی تو آم می کرد. حتی زهد ورزی او و تهوری که در حق گویی داشت، اورا نزد عامه ازامام قشیری نیز محبوب تر می کرد. درست است، که او نیز مثل امام قشیری با خواجه طوسی - نظام الملك وزید را در تباط داشت اما خواجه دراو بچشم دیگر می دید، به چشم ارادت و اخلاص.

این ابوعلی که فضل بن محمد نام داشت خود از تربیت یافتگان امام قشیری وابوالقاسم گرگانی بود اما آنچه مخصوصاً مایسه شهرت و احترام فوق العادهٔ او شد مجالس وعظ وحدیث او بود، وزهد و پارسایی او . باآنکه خود ظاهراً ازمکنت نصیبی نداشت، چیزی نمی اندوخت و هرچه بدست می آورد بهمحتاجان می داد وصوفیان وسائلان از همه جا نزد او می آمدند . ابو حامد بزرگی \_ خویشاوند پر آوازهٔ ابو حامد غزالی ـ نیز در بین مشایخ روایت اوبود و شاید همین نکته ابو حامد جوان را بیشتر با و نزدیك می کرد .

فارمدی نزد خواجهٔ وزیر - نظام المملك طوسی - نیز فوق العاده محبوب بود چنانکه گویند آوی را خواجه به تن خویش خدمتهای گوناگون می كرد و حاضران مجلس خواجه مكرد ازین نكته تعجب می كردند . درهمین نیشابور درین سالها شیخ دانشمندی می زیست نامش ابوسعد بن الرئیس السلار، كه درجوانی ثروت ومكنت هنگفت خود را به فقرا داده بود و بخانقاه شیخ ابوسعید رفته بود . وی درشعبان ۴۷۴ در نیشابور وفات یافت وهنوز در اواخر یك عمر هفتادساله محضر اوبرای نیشابور وفات یافت وهنوز در اواخر یك عمر هفتادساله محضر اوبرای

اهل دل مورد استفاده بود <sup>۲۴</sup> و شایسه غزالی روزهای آخر عمر وی را دریافته بود، اما آنچه در نیشابور بیشتر وی را بصحبت صوفیه می کشانید ظاهراً صحبت فارمدی بود.

بااینهمه فقیه جوان از صحبت فارمدی نیز آرامشی راکهمی جست نیافت. از مجلس او که همه در زهد و تحقیق سخن می گفت لذت می برد اما قلب او بررغم آسایشی که در صحبت درویشان می یافت، تسلیم جاذبه تصوف نمی شد . چنانکه استادش امام الحرمین فینز با آنکه نعلق به خانواده یی که بعضی شان صوفی بودند داشت ۲۵ وحتی در کودکی ظاهر آ ابونعیم صوفی را نیز دیده بود و هنوز وقتی خود او از زهد و احوال ابونعیم صوفی را نیز دیده بود و حاضران را بگریه درمی آورد ۲۵ باز قلب صوفیان سخن می گفت، بساکه حاضران را بگریه درمی آورد ۲۵ باز قلب وعقل وی تسلیم تصوف نشده بود

از اسباب دلزدگی های وی نسبت بمقالات اهل کلام میشد . معهذا ، ادر اسباب دلزدگی های وی نسبت بمقالات اهل کلام میشد . معهذا ، علاقه به تحصین و ستایش که آدروی دلنواز هرفقیه جوان و جهانجوی عصر بود نمی گذاشت صدایی داکه بز حمت از اعماق وجدانش برمی آمد بشنود » بعلاوه مسایلی بود که او دا آزاد می داد ددلش می خواست، قبل از هرچیز در حل آنها قدرت عقل دا بیازماید . شوق به تحقیق درینگونه مسایل داکه مایه نگرانی هر عقل دوشن است غزالی از درس امام الحرمین یافت . زیرا او نیز آنگونه که ابو حامد دلش می خواست در بحث و جستجو یافت . زیرا او نیز آنگونه که ابو حامد دلش می خواست در بحث و جستجو ازین گونه مسایل پروایی از گفت و گوی عام نداشت ۲۰ . او نیز بك چند در افلسفه و خصوف غود کرده بود و کوشیده بود و دای آنچه ددادیان و عقاید اهل تقلید هست بحقیقت ادیان پی ببرد . برای ابو حامد نیز ـ مثل امام

الحرمین ـ حقیقت، گمشدهٔ واقمی بود وارزش آن را داشت که همه جا در دنبال آن بتوان رفت . خاصه که این جستجو برای وی مایهٔ حیثیت و اعتبار نیز می توانست شد )

دربير ونازمدرسة امام الخرمين، نيشابور بهوجود حكماء وعلماء بسيار آراسته بودكه غزالي جوان ناچار باآنها نبز مجال رفت و آمده يافت وفرصت گفت وشنید. چنانکه یك تن از بزرگان معتزله \_ نامش عبدالله ابن يوسف قزويني ـ درين أيام درنيشابور مي زيست كه تاچهار سال بعد از مرك امام الحرمين هم زنده بود. وى در ميلس نظام الملك رفت و آمد داشت و بمذهب خویش نیز افتخار می کرد ۲۸. همچنین عمر خیام حکیم و ریاضی دان مشهور نیز که در عین حال، ابیقور و ولتر دنیای اسلامی را درعهد خویش تجسم می داد، در همین سالها در نیشا بورمی زیست . آیا غزالی باآن شور وعطش روحانی که درجستجوی حقیقت داشت، در چنین شهری بدرس نظامیه بسنده می کرد ودرصدد آشنایی بااقوال و آراءِ معتزله وحكماء برنمي آمد؟ بعيد بنظرمي آيد . خاصه كه وي اكر سا خیام برخوردکرده باشد و آنگونه که می گویند با اوگفت و شنودی نیز كرده باشد مى بايست درهمين دورهٔ دانش طلبي در نيشابور بوده باشد ته درسالهای آخر عمر که درخر اسان، اوقاتش بمزهد و ریاضت و تفکر و عزلت مي گذشت .

بموجب روایات ، ابوحامد باخیام برخورد وملاقات داشت وحتی می گویند نزد وی درس ریاضی خواند ، اگر درس خواندنش درست باشد، بهمین دوره ها مربوط است نه دورهٔ بعد که دیگر در فلسفهٔ حکماء جاذبه یی نمی دید ، می گویند برای آموختن علم فلك نزد خیام می رفت اما پنهانی .

یك بار خیام داد طبل و بوق بر نند تااین فقیه جوان \_ که شایدگهگاه در محالس عام نیز برضد حکماءِ حرفهای تند می گفت \_ نزد خلق رسوا شود .

دربارهٔ یك مجلس گفت و شنود که بین فقیه جوان و حکیم سالخورد روی داد نیز حکایتی گفته اند \_ شاید افسانه آمیز . می گویند ابو حامد از خیام پرسید که اگر فلك \_ آنگونه که حکماء ادعا دار نید \_ تمام اجزایش ازیك گونه است چه شده است که یك جزء خاص آن قطب شده است ـ از بین سایر اجزاء . خیام که خود را دریك مسألهٔ ریاضی با یك سؤال فقیهانه مواجه دید ، سعی کرد در جواب طفره برود، و می گویند که این رسم وی بود . جکیم نیشابور در جواب ابو حامد آنقد درازگویی کرد و آنقدر ازین شاخ بآن شاخ پرید که بانگ نماز بر خاست . غزالی که جواب فیلسوف را بااصل سؤال خویش چندان مربوط نمی دید از جای بر خاست و گفت و شنود بی فایده پایان یافت ۲۰ شاید نیز در بنجا با لحنی فقیهانه که در حق فیلسوف نیش طعن آلودی داشت چنا نکه می گویند کفت : جاء الحق و زهق الباطل .

در حقیقت ابوحامد درین ایام چنان خشك هم نبود که اقوال حکماء را نتواند تحمل کند، اگر دوایت درست باشد باید حرف وی تعریضی باشد برشیوهٔ محافظه کارانهٔ خیام - که می گویند در تعلیم حکمت بخل داشت و آنچه را می دانست نمی خواست بدیگران تعلیم کند.

در هر حال ابوحامد درین سالها تنها به فقه سر فرود نمی آورد بمسایل عقلی بیشتر رغبت نشان می داد و شاید بهمین سبب بودک به به روایت حدیث همچندان تمایل نداشت و حتی بعدها هم نزد اهل حدیث

چندان مقبول نشد لم با شوق و علاقه یی که وی به جستجوی آنچه حقیقت است نشان می داد البته نمی توانست در فقه و حدیث واصول متوقف شود. شوق معرفت جویی بر تمام و جودش غلبه داشت. به هر علمی علاقه می ورزید هر دری را بامید آنکه شاید منجر به دریافت یقین شود می کوبید. بعدها در خراسان و بغداد مکر ربا فقها مباحثه کرد، مکر ربا فلاسفه، با متکلمین و با باطنی هاگفت و شنود داشت. اما هیچ یك از اینها نمی توانست دلی داکه جزبا یقین قطعی آسوده نمی شد تسکین دهد، سالها طول کشید تادر پایان جستجوهای روحانی خویش به تصوف روی آورد: چیزی که از کود کی باآن آشنایی بافته بود و این دزوها ذرق و برق علم اهل مدرسه اورا از اندیشه در آن بازمی داشت). بر ادرش احمد، برق علم اهل مدرسه اورا از اندیشه در آن بازمی داشت). بر ادرش احمد، خیلی پیش از و خویشتن دا از ین دو دارین هانی داشت و می خویشتن دا تسلیم داه صوفیه کرده بود و درین هنگام دلش ایمنی داشت. اما ابو حامد مینوز کارها در پیش داشت و داه های دور و دراز .

البته ورای فقه که غزالی آن را یك علم سودمند و خالی از شایبه می دید حوزهٔ امام الحرمین از لحاظ بحث درعقاید ـ دراصول عقاید که کلام خوانده میشد ـ شهرت و آوازه یی داشت و ابو حامد که فقه ، عطش روحانیش را فرو نمی نشاند باین درس علاقه نشان می داد ، اما آنچه امام الحرمین درباب کلام و مسایل راجع به آن می گفت غزالی را سخت به الدیشه می انداخت ، این متکلمان در حقیقت چه می خواهند بگویند؟ جوابی که ابو حامد برای این سؤال می بافت این بودکه اینهامی خواهند حقیقت دین را از راه نظر درك کنند ـ راه استدلال . اما از کجا که حقیقت دین را از راه نظر درك کنند ـ راه استدلال . اما از کجا که

این راه نظر و استدلال برای همه کر بهمان نتیجه بی منتهی شود که اشاعره حق می دانند به پیش از آنها نیز معتزله از همین راه نظر واستدلال به آراء خویش به که امام الحرمین وابو حامد آن را تند روی گمر اهانه می شمر دند بسیده بودند . بعلاوه کیانی هم در عالم هستند که نظر و استدلال را در حصول علم بی نتیجه می دانند و دعوی دارند که علم جز از راه حس حاصل نمی شؤد. در گفت و گو بااینها امام الحرمین می پرسید تکه آیا در همین نکته که استدلال و نظر به علم واقعی منتهی نمی شود قطع دارید یا شك ؟ اگر قطع دارید تناقض گفته اید زیرا علم باین که استدلال منتهی به یقین علمی نمی شود خود نه از راه حس بدست می آید نه یک ضرورت بدیه بی است ، پس باید آن را از راه استدلال و نظر را انکار ثابت کرد . در ینصورت چگونه می توان فایدهٔ استدلال و نظر را انکار کرد ؟ پیداست که این طر زبحث را امام الحرمین و یاران وی از اقوال فلاسفه گرفته بودند .

درست است که استاد امام بر حرف فلاسفه ، که کون وفساد رااز آثار طبایع وقوی میدانند اعتراضداشت یا قد م ماده را که ملاحده از آثار طبایع وقوی میدانند اعتراضداشت یا قد م ماده را که ملاحده از آن صحبت می کنند، نمی پذیرفت وهیچ جوهری را قدیم نمی دانست اما همین نکته که بعضی مقدمات را از فلاسفه می پذیرفت و بعضی نتایج را که فلاسفه از همان مقدمات بیرون آورده بودند رد می کدر حاصل کاروی را در اندیشهٔ غزالی ناهماهنگ می کرد ، و بی هنجار . با ایس همدانش کلام آنچه را جهت آن بوجود آمده بود تاحدی تأمین می کرد. در حقیقت با همین سخنان ادعاهای معتز له ، خوارج ، جهمیه و امثال در حقیقت با همین سخنان ادعاهای معتز له ، خوارج ، جهمیه و امثال آنها را می توان رد کرد . اما بگمان غزالی دور جهمیه ، خوارج وحتی

معتزله دیگرگذشته بود. یككلام واقعی دیگر با مسألهٔ جهمیه وخوارج سر وكار نداشت سر وكارش با فلاسفه بود و باطنی ها .

ابوحامداندیشه می کرد که وقتی درین سالهاهمه چیز روی با نحطاط دارد و همه چیز در یك جو تجاوز و تعدی غوطه می خورد نومیدی عوام بسا که ذهن آنها را باینجا کشاند که گویی در دنیا هیچ عدالتی در کار نیست. دنیا یك دستگاه خود کارست که کار خودش را انجام می دهد و هیچ وجود فایقی هم بر آن نظارت ندارد. اما این همان چیزیست که باطنی ها و فلاسفه نیزهر یك بنوعی آن را تعلیم می دهند. این همان نومیدیست که ابوالعلاء شاعر نابینای معره را نیز بر ضد دین تحریك می کرد و صدای اوحتی درین نیشابور دورافتاده هم شاید نزد حکماء عصرانعکاس می بافتی درین نیشابور دورافتاده هم شاید نزد حکماء عصرانعکاس می بافت. ابوحامد وقتی این اندیشه ها را از خاطر می گذرانید با خود می اندیشید که پس نباید گذاشت این نومیدی عقلی از هان مسلمانان را به بن می اندیشید که پس نباید گذاشت این نومیدی عقلی از هان مسلمانان را به بن بست کشاند. در ینصورت باعتقاد غزالی مسأله یی که یك «کلام واقمی» روز باید با آن مواجه شود مسألهٔ فلسفه بود و مسألهٔ باطنی گری .

در حوزهٔ درس امام الحرمين آنچه مخصوصاً ابوحامد را متأثر مي كرد اين انديشه بودكه چرا هيچ كسدرباب فلفه، درباب خطرى كه ان جانب فلسفه دين واعتقاد را تهديد مي كند چيزى نمي گويد؟ درواقع حتى باطنى ها نيز قسمتى از تعليم خود را از سرچشمهٔ افكار فلاسفه گرفته اند . كلام هم آنگونه كه امام الحرمين در آن بحث مي كند ، خود تابعي است از فلسفه .

بیهوده نیست که شیخ الاسلام هرات خواجه عبدالله انصاری که هرات درین دوزها تسلیم رای وارشاد اوست بشدت درنمالکلام داد سخن

۴۸ فراد از مدرسه

می دهد و بدینگو نه گویی امام الحرمین را تخطئه می کند. این پیرهرات که باخشونت و تعصب با فلسفه و کلام مبارزه می کند و درین راه از در افتادن با دستگاه خواجه نظام الملك و حامیان او نیز پروا ندارد درواقع قسدش آنست که اسلام واقعی را از تأثیر «یو نانیگری» که سالهاست آن را تهدید می کند مصون بدارد. برای وی ایمان امری است که حاجت به تأیید عقلی ندارد و گویی هر گونه جهد فلفی که برای تأیید آن انجام می شود تجاوزی به خلوص و طهارت آن خواهد بود. رسالات و مناجاتهایی که از آثاروی بخراسان می آمدوشاید در حوزهٔ امام الحرمین دست بدست هم میشد معرف این طهارت و خلوص بود و نشان نفرت وی بوداز پر گویی های میشد معرف این طهارت و خلوص بود و نشان نفرت وی بوداز پر گویی های می فایدهٔ اهل کلام و شاید امام الحرمین را یك فیلسوف تلقی می کنند ؟

غزالی می اندیشید که باید این طرز بحث را کنار گذاشت. اگر اسلام بیك نوع کلام هم حاجت دارد این حرف ها نیست که استاد امام ویادانش در رد منکران قدیم، در رد معتزله وجهمیه می زنند. تازه نقد ورد فلسفه هم که اهمیت دارد باید بیش ازهر چیزمتکی باشد بر تحقیق و بر رسی دقیق در کتب حکماء آنچه متکلمان قدیم از حکما وگرفته اند و آن را می خواهند هم بر ضد آنها بکاربزند مثل تعبیه یی است که وقتی یك عدم آدم های بی اسلحه گرفتار خطر هجوم و حمله یی ناگهانی شو تد با عجله از هر آنچه بدستشان افتاده باشد وسیله یی بسازند بسرای یك ضرورت، یك جنگ فوری . اما وقتی خطر رفع شد دیگر چنین تعبیه موقتی را نمی توان مثل سلاح آزموده یی جلا داد و تیز کرد و در زراد موقتی دا در دوره یی که نه جهمیه و قدر به جنب و جوشی دارند نه

خوارج و معتزله ، چه حاجت هست که باز این حرفها با همان آب و تاب تكرارشود ودر عوض ، آنجه امروز اسلام را تهدید می كند وعقاید را سست میسازد نادیده یا کم اهمیت گرفته آید ؛ وقتی اشعری مبانی اعتقادصحيح رابراى اهل سنت طرحمي كردهنو زنه آثار فارابي انتشار وسيعي یافته بود ، نه کتب ابن سینا رواج گرفته بود. در صور تیکه امروز همه جا کتابهای فادایی واینسینا را شرح و تدریس می کنند و درهمین نیشابود که امامالحرمین خود را درآن قهرمان دفاع از سنت و شریعت می داند يك منجم و طبيب عاليقدر كه مورد حمايت خواجه نظام الملك وزير هم هست كتاب «شفا» را مثل يك كتاب الهي تقديس مي كند و ستايش . با اينهمه، نفوذ واعتبار اونيزتا جايي استكه اورا حجة الحق مي خوانند و اهام عمر خيام. تأليفات ناص خسرونيزكه ازخلوت انزواي يمكان دایم تازیانهٔ سرزنشهایشبرگردهٔ علمای خراسان فرود می آید با آلکه بیشترش رد و نقد سخنان محمد زکریا و فلاسفه است خودش چیزی نيست جز همان نوع حرفهاى فلاسفه . ازين انديشه ها غزالي نتيجه مى گرفت كه امروز كسى كه بخواهد يك كلام واقعى تدوين كند بايد دست اذ سر جهمیه و مرجئه و خوارج بردارد وبه پردازد بنقد وبحث در اقوال باطنيها و فلاسفه. اين گونه انديشه هارفته رفته كلام و درس امام الحرمين را درنظ ابوحامد بيلطف ميكردوبي جاذبه.

پایان روزگار امام الحرمین یك درس دردناك دیگر به ابوحامد داد. این قهرمان محبوب و بی نظیر كلام و مناظرهٔ عصر ، در آخرین روز های عمر از اشتغال بكلام پشیمان بود. می گفت به كلام مشغول نشوید اگر من می دانستم كلام مرا بكجا می كشد هر گزیدان اشتغال

۵۰ قرار از مدرسه

نمی جستم آخر وقتی نویسندهٔ کتاب «ارشاد» بعد از آنهمه نقد و بحث در اصول عقاید دلش می خواست که براعتقاد پیر زنان نشابور بمیرد آبو حامد بخود حقمی داد نسبت به کلام و فلسفه گرایی های متکله ان بکلی بی اعتقاد باشد . مرگ امام الحرمین در حقیقت نه فقط ابو حامد را از کلام اهل مدرسه بیزار کرد اقامت در نیشابور را نیز برای وی دشوار ساخت .

گویند امام الحرمین در پایان عمریك چند بسختی سمار شد ـ بیماری برقان . اما از آن بهبود یافت وشاگردان وقتی وی دوباره بس درس رفت فوق العاده خوشحال شدند . أما أين بهبود طول نكشيد . دو باره بیمار شد و این بار بیماریش سخت شد و مرد را یکسره از یای در آورد. درین روزها با آنکه بیش ازشت ویکسال از عمرش نمی گذشت ازیا در آمده بود. دندانهایش فروریخته بود ودهانش چنان بدبوشده بود که تحمل آن برای شاگر دان نزدیکش نیزممکن نمی شد. ضعف وسستی چنان اورا ازیا افکنده بودکه دیگراشتغال بدرس و بحث برایش امکان نداشت ً ، وقتی از ضعف حال در ماند اورا به بیرون شهر ـ به بشتقان ـ بردند بگمان آنکه شاید تغییر هوا تأثیر مطلوبی در احوال وی تواند كرد. اين بشتقان قصبه يي مصفا بود غرق درباغ وسبزهكه جويهاى پر آب آ نجارا لطف وصفایی بهشت آسامی داد<sup>۴۵</sup>. اما هوای طرب انگیز بشتقان نز برای جلوگیری از مرگی فایده نکرد. ضعف همیجنان وی را از ياىمى انداخت تا سرانجام دريكشب چهارشنبه، بيستوينجم ربيع الآخر سال ۴۷۸ هجری وفات یافت \_ بعد از نماز شامگاه . هما نشب او را به شهر باز آوردند ودرنشابور ازهمه جانب بانگ نوحه برخاست. جنازه را بعد انظهرروزچهارشنبه حرکت دادند به میدان الحسین. آن دوز در هارا در شهر نگذادند . طالب علمان به هر سبب که بود یک الی عمامه را از سر فرو نهادند و در آنمدت حتی هیچ کس از برزگان جر آت نمی کرد عمامه بر سر نهد . منبری را هم که در جامع منیعی داشت شکستند به نشان تعزیت . درست است که مخالفان ، از جمله حنفی های نشابور این اندازه سوك و زاری را گزاف میشمردند ویك مخالف حتی گفت سزای منبری که اهام الحرمین سالها بر آن تدریس کرد همین بود. اما شافعی هاسوگ وی را عزای واقعی شمردند . دوزهای در از مردم به به عزای عام نشستند و شاعران مر تیه ها سرودند . چهار صد تن طلبه که شاگر دانش بودند درمیان شهر می گشتند ، بروی نوحه ومویه می کردند و دوات و قلم خویش را می شکستند ، بروی نوحه ومویه می کردند

ربا مرگ امام الحرمین ببشتر این طالب علمان نشابور استاد خویش را از دست داده بودند و جای گریه بود. ابوحامد نیز هر چند با مرگ ابوالمعالی مربی و استاد واقعی را از دست داده بود اما وی گذشته از اینها با مرگ وی حاجت باستاد را نیز از دست داده بود. نه آیاحتی پیش ازمرگ امام الحرمین نیز خویشتن را استاد وامام می یافت؟

## ا لشكر آماه

امام الحرمين كه وفات يافت ابوحامد هنوز سي سال نداشت. با اينهمه ظاهراً خود را براى جانشيني استاد ازهركس شايسته ترمي بافت. اما درباب جانشيني استاد امام اختلاف سخت پديد آهد و شاگردان نظاميه دوات و قلم را كنار نهادند و يكسالي از درس و بحث خوددارى كردندا. حتى پسرش مظفى كه يك چند بجاى پدر نشست نتوانست از قبول عام برخوردار شود و ناچار مجلس درس خود را چندى به مسجد مطرز برد بيرون مدرسه نظاميه آ. كياى هراسي در نظاميه نشابوريك چند تدريس آغاز نهاد و شايد همين كه كاردرس در نظاميه نشابوربدست اين رقيب افتاد ابوحامد را از توقف درين شهرتا اندازه مي ناراضي كرد. يعدازامام الحرمين نظاميه نشابورديگرنه مي توانست ابوحامد را خرسند أيد و نه مي توانست وي و ابوحامد را خرسند كند و نه مي توانست وي را بعنوان جانشين امام بيذيرد. از ين رو ابوحامد كه هنوز از انديشه جاه و نام بيرون نيامده بود از نيشابور بيرون آمد و به عسكر رفت: لشكرگاه سلطان در خارج شهرا.

این عسکردر واقع محله یی بود ، بیرون شهر اما اگر اقامت در آن مستلزم ترك نیشا بور میشد از آن روی بود که در آن ایام وقتی کسی به عسکر می رفت در واقع گویی به موکب سلطان ووزیر می پیوست و هر چند درظاهر از نشابور فاصله یی نداشت اما دیگر از موکب سلطان جدایی نداشت و بستاکه ناچار میشد همراه اشکر از شهری بشهری رود واز دیاری بدیاری . غزالی نیز ظاهرا در مدتی که بین وفات امام الحرمین و ورود بدیاری . غزالی نیز ظاهرا در مدتی که بین وفات امام الحرمین و ورود وادود به بغداد گذشت با موکب نظام الملك همراه بود و غالبا بین نشابور و اصفهان و بغداد مسافرت داشت و همه جا با فقیهان و عالمان دین که با دستگاه سلطان و وزیر مراوده می کردند محشور بود و مربوط .

محیط تازه یی کسه جاه طلبی هسای جوانی ، غزالی دا بآ نجا آورد بکلی با محیط مدرسه که پرورشگاه این جاه طلبی های وی بسود تفاوت داشت . لشکرگاه در واقع میعادگاه تمام جاه پرستی ها و فرصت جویی های بودکه هماهنگی و با برخورد آنها نظام دولت سلجوقیان دا بوجود می آورد . غلامان ترك ، امیران فئودال ، مستوفیان ، منشیان، شاعران ، عالمان دین وخود ندگان اوقاف در پنجابمو کبسلطان دوزیر پیوسته بودند . خواجهٔ بزرگ که دستگاه او در لشکر گاه سلطان قبلهٔ دلهامحسوب می شد در نوقان طوس بدنیا آمده بود و درین روزها که غزالی به لشکرگاه می رفت نز دیك هفتادسال داشت . سلطان در همان آغاز پادشاهی خویش تمام کارها را به او واگذار کرده بود و اورا اتابك خوانده بود و اقطاع فر اوان داده بود کسه از آنجمله بود طوس ـ زادگاه ابوحامد . قدرت و حشمت او درین ایام چیزی از قدرت بك سلطان واقعی کم نداشت و به

همين جهت بود كه شاهز ادگان وامير ان محلي كه بدر گاهسلطان مي آمدند

از روی میل بردوش او بوسه می زدند و گاه در رکاب او پیاده راه می پیمودند. دوازده پس داشت که همه را با سایر خویشان ، دامادها و غلامان خویش در ولایات مختلف حکومت داده بود و در تمام قلمرو سلطان این طبقهٔ «گزیده» که «نظامیهٔ» خوانده میشدند قدرت و نفوذ بیمانند داشتند. ثروت و قدرت او بقدری بود که نمی توانت رشك و بدسگالی جاسدان و معارضان را برنینگیزد.

با اینهمه ، خواجه با شوق و علاقهٔ در نقویت و تنظیم قلمرو سلطنت که آن را به وزارت خویش وابسته می دید سعی می ورزید . حتی آسایش وزندگی خانوادگی خود را نیز که درین سالهای پیری بیش از هر وقت دیگر بدان حاجت داشت در سراین شغل می گذاشت . وزارت برای او مجالی جهت تمتع از لذت حیات خانوادگی نمی گذاشت وحتی بافر زندان خود نیز بقدر کافی تماس نداشت . یا بار با دلتنگی درپیش مخرمان خویش آشکار کرده بودکه «زندگانی بقالان و عیش ایشان از من خوشترست ، از آنکه آنها شامگاهان در میان زن و فرزند خویش فرندگی می کنند و من شد و دوزم مستغرق کارهای کشورست .

در بین کارهای پر مشغله بی که اوقات او را در لشکرگاه مشغول می داشت خواجه علاقهٔ خاصی به مجالست با علماء نشان می داد و این را نه فقط بخاطر فوایدی که در تنظیم اوضاع حکومت از آن می برد دوست داشت بلکه ظاهر اً گفت و شنود با فقیهان و عالمان را برای خود نوعی تفریح روحی هم تلقی می کرد و بهمین جهت پیرامون اوهمیشه از آنها پر بود . چنانکه در طی کوچهای دور و دراز لشکر غیراز کو کبه دبیران و ندیمان و شاعران عده یی از عالمان و فقیهان را نیز همراه داشت که

وجود آنها مجلس او وموکب سلطان را حیثیت واهمیت خاص می بخشید. بعضی از فقیهان عصر درین لئگرگاه سیّار دایم درمو کب سلطان ووزیر درحرکت بودند. چنانکه ابوالمظفر مشطب فرغانی یك فقیه نام آور حنفی که درموکب سلطان بود پیوسته درمجالس وزراء وصدورهم حاضر میشد. همچنین ابوالمظفر سمعانی غالباً باموکب وزیر همسفر بود وحتی بعدها در سفی بغداد هم که نظام الملك کشته شد وی باموکب او همراه بود ^. در سفی بغداد هم که نظام الملك کشته شد وی باموکب او همراه بود ^. و نظام الملك آن را تشویق می کرد. درین زمان مناظره درواقع نه فقط و نظام الملك آن را تشویق می کرد. درین زمان مناظره درواقع نه فقط وسیله یی بود برای بردسی و حل مایل عمده یی که مورد اختلاف میشد و سیله یی بود برای بردسی و حل مایل عمده یی که مورد اختلاف میشد و هم مدعیان بی مایه را سرجای خود می نشاند. علاقه و اقبالی هم که عام و خاص به عالمان دین نشان می دادند سبب می شد که پاره یی او قات گزافه و خوان به عالمان دین نشان می دادند سبب می شد که پاره یی او قات گزافه گویان بی مایه نیز خود را به عنوان عالم و فقیه جلوبیند از ند.

با بعضی ازین داعیه داران مناظره آسان بود وحتی خالی از نفریح نیز بنظر نمی آمد ، از جمله درهمین سالها در نیشابور علویی می زیست که با اندا که مایه یی که از علم کلام داشت دعویهای بزرگ می کرد و خویشتن را دانشمند می شمرد ، حکیم ابوالفتح کوشك که می خواست مایه واقعی اورا معلوم کند یك روز چیزی ازوی پرسید . وی سخنی چند از مسایل عادی علم کلام را برزبان آورد و چنان تکرار کرد که گویی می پنداشت مسأله یی دشوار را بیان می کند . حکیم که مایهٔ اورا بخوبی در یافت به ریشخند ازوی پرسید که سید از کجا علم دارد باین که انسان می شد به ریشخند ازوی پرسید که سید از کجا علم دارد باین که انسان می شد به و بین مسأله یی مساله یی مساله یی مسید که سید از کجا علم دارد باین که انسان می شد به و بین مسأله یی

لشكرگاه ۷۷

نیست ووقتی از مجلس بیرون می دفت گفت این حکیم علم مخروطات از من می خواهد در حالیکه من اهل علم کلامهستم واطلاعی از مخروطات ندارم! ظریفی که این حرف را شنید در دنبال آن افزود: و نه از مبسوطات .

اما همه جا اهل داعیه باین اندازه هم ساده دل و کم مایه نبودند به بعلاوه درلشکرگاه کسانی که برای مناظره می آمدند غالباً پر مایه بودند وقصد شان خودنمایی بود و جلب حمایت سلطان و وزیر . درین مجالس هم علاقمندان بسیار جمع می آمدند و اگر کسی در مناظره بر حریفان تفوق می یافت شهرت و آوازهٔ او به همهٔ آفاق می رفت به تمام قلمر و سلطان . خواجه باین مجالس هم بعنوان وسیلهٔ تعلم می نگریست و هم بمثابهٔ وسیلهٔ تفریح .

علماکه به لشکرگاه می آمدند درمجلس او بمناظره می پرداختند و همچون حریفان میدان دست و پنجه نرم می کردند. می گویند، حتی امام الحرمین وقتی به لشکرگاه می آمد باعلماه آنجا به مناظره می نشست چنانکه از روایات برمی آید ابوالقائم دبوسی یك تن از عالمان نام آور عصر در سفر نیشابور با امام الحرمین مناظره یی کرد و شاگردان امام، دبوسی را بسختی رنجانیدند. بعدها وقتی امام الحرمین به اصفهان رفت دبوسی در لشکرگاه باوی مناظره پیش آورد و او را مغلوب کرد با دبوسی که راجع به شاگردانش گفت .

رفت و آمد علماء ورسم مناظره که در لشکرگاه معمول بود بی شك می بایست از اسباب عمده یی باشد که ابو حامد را به آنجا کشاند . در لشکرگاه فقیه جوانی همچون او که البته جاه طلبی های شدید نیز داشت، راه شهرت و ترقی را می بایست در معارضهٔ با اشخاص مشهور تر بجوید .

می بایست در مجالس مناظره راه پیدا کند و برتری خود را به اقران نشان دهد ، اما چیزی که مصاحبت اهل لشکرگاه را برای وی قدری دخوار می کرد تعصبهای مذهبی بود که در اردو ، در زیر نقابی از تسامح و مجاملهٔ دو طرف پنهان میشد واگر بسبب حشمت سلطان و وزیر که حتی بین خود آنها نیز ازین باب کدورتی وجود داشت اظهار نمی شد اما درمجالس مناظره مجال ظهور می بافت و موجب مزید حرمت و ما هتك آبروی فقیهان و عالمان می شد.

با ورود به لشكرگاه چند سالي از عمر غزالي تقريباً گم شد نه فقط ازدید مورخ که هیچ اطلاع روشنی از احوال او درین سالها ندارد بلکه نیز ازخود اوکه تقریباً ششسالی ازعمردا در صحبت کسانی بسر بردکه برای کسی مثل او همصحبتی با آنها اتلاف عمر بود و مایهٔ نیره دلى . درگاه سلطان ووزير البته هر جاه طلبي را جلب مي كو د امامحيط اردو چنان متلون بود که برای هیچکس جایی برای ایمنی باقی نمی۔ كذاشت . همين يكسال ييش بودكه سلطان سيد الرؤساء زوزني را يه سبب رنجشی که خواجه ازوی یافته بود کور کرد ، در حالبکه پیش از آن، علاقهٔ ملکشاه درحقوی بقدری بود که بموجب روایت، سلطان وقتی در طی یك بیت فارسی که بخط خود باو نوشت خاطر نشان کرده بود که اذ او کزیر ندارد و نمی تواند کسی دیگری دا بجای او بگزیند". وضع خود نظام الملك هم با آنكه سلطان وى را انابك و پدر مىخواند بى تزلزل نبود و حتى يك يس اورا ملكشاه بسبب تهور نابجايي كه در قتل يك دلقك سلطان كرد زهر داد ۱۲ و خود خواجه را نيز كه كاه تهديد مىكرد وتحريك.

ما انتهمه در لشكرگاه نه فقط حاه طلبي هاى ابو حامد مجالي برای خود نمایی می مافت بلکه درگاه وزیر و سلطان وی را با یارمیی استعدادهای درخشان عصر مواجه میساخت که در عین حال از لحاظ علمي نيز برايش جالب بود ، بعلاوه غير از حير جاه طلبي كه محرك عمدهٔ وی بود ابوحامد درین هنگام لشکرگاه سلطان را از هر جای دیگر برای خویش ایمن تر می بافت . در نیشا بور مدعیان و رقیبان ، که گمان مي كردند غزالي خويشتن را بيش ازهر كسرديگر شايستهٔ جانشيني امام الحرمين مي داند مي كوشيدند تاوى را تهديد كنند. كتاب المنخول هم که طی آن ابوحامد برامام ابو حنیفه طعنها زده بود دستاویز خوبی بر ضد وی می توانست باشد. درست است که این سخنان تا اندازهیی ازقول خود امام الحرمين درين كتاب آمده بود اما انتساب آنها به ابو حامد كافي بودكه حنفيها را بر ابوحامد برآغالد و اورا ازميدان رقابت راجع به جانشینی استاد امام بیرون کند. در واقع با وجود حمایت نظام الملك وزیر مرگ امامالحرمین، شافعی های نیشابور را دروضع دشواری قرار مى داد و غزالى بسبب طعنى كه در حق ابوحنيفه كرد ، بود خويشتن را بيش از هر وقت معروض آزار حنفيها حس ميكرد و البته امن ترين جایی که وی را درین ماجری می توانست از تعصبات عوام حنفی درامان دارد دستگاه وزین بود ـ درلشکن.

باحنفی ها از نیشابور ودرضمن برخوردهایی که بین طالب علمان نطامیه بافقهاء مدرسهٔ سلطانیهٔ آنجا روی می داد آشنایی داشت، وشاید از دوران طوس و جرجان، در نیشابور که نام و آوازهٔ امام الحرمین، نظامیهٔ آنجا را شهرت تمام بخشیده بود حنفی ها در مدرسه یی که سلطان

برای آنها بوجود آورده بود ، مکرد برضد امام الحرمین ویادان اوطرح بحث ومناظره می دیختند. برخورد شیخ ابوالحسن صندلی فقیه سالخوردهٔ حنفی در آن شهر با امام الحرمین ویدرش که رؤساء شافعی نیشا بور بودند غالباً همراه بادسته بندیهای تعصب آمیز بود – از هر دوجانب . خانوادهٔ ناصحی هم در بن زمان در نیشا بور درمدرسه سلطانی تدریس می کردند و بعضی فقهای آن خانواده – از جمله قاضی احمد بن عبدالله ناصحی – در مناظره قدرت و تبحری کم مانند نشان می دادند . با آنکه درلشکر گاه، خواجهٔ طوسی با تعصب و قدرت از شافعی ها حمایت می کرد حنفی ها هم تکیه بر حمایت سلطان داشتند و حتی در اطراف و زیر نیز رفت و آمد می کردند . چنانکه مشطب فرغانی فقیه معروف حنفی در صحبت نظام – الملك و در حقیقت از همین لشکرگاه به عراق رفت ۱۳ .

بدینگونه، لشکرگاه جایی بود که در آن برخورد با حنفیها اجتناب ناپذیر بود ودرعین حال نظم وانضباط آن، اجازهٔ تعصبات عوام را که در نیشابور ممکن بود پیش آید نمی داد. ازین رو غزالی امید داشت که در آنجا، هم از تعصبات حنفیها در امان باشد وهم در مناظرهٔ با آنها بر تری خودرا نشان دهد. در حقیقت خواجه با آنکه در دل علاقه به پیروزی شافعی ها داشت برای حفظ انتظامات از هرگونه برخورد شدید بین فرقهها بشدت جلوگیری می کرد. چنانکه از یك طرف فتنه مربوط به تحریکات خواجه عبدالله انسادی را در هرات با تبعید آن پیر سالخورده فرو می نشاند واز طرف دیگر وقتی شیخ ابواسحق شیرازی از بغداد بوی نامه یی نوشت و در طی آن از غلبهٔ حنابله در بغداد شکایت کرد بغداد بوی نامه یی نوشت و در طی آن از غلبهٔ حنابله در بغداد شکایت کرد در جوابش می نوشت که منه مردم را نمی توان تبدیل کرد. در بغداد

مذهب امام حنبل فزونی دارد و باید باحنابله مدارا داشت ا.

حتى رفتارى كه خواجه در فتنهٔ هرات نسبت به خواجه عبدالله انصارى كرد نشانى بود ازهمين علاقه به نظم وانضباط: خشونت بخاطر نظم، ومحبت بخاطر نظم. اين واقعه درعين حال نشان مى دهدكه درين سالها اختلافات مذهبى و مشاجرات مربوط به عقايد تما چه حد ممكن بود دستاويز جاد وجنجالهاى سياسى شود.

قضیه این بود که مقارن این اوقات در هرات واعظی بر منبر سخنها بي گفت كه بوى فلسفه مي داد . شيخ الاسلام ـ خواجه عبدالله انصاری ـ باوی در افتاد ، اهل هرات را برضد وی تحریك كرد و عوام شهر ، خانهٔ واعظ را آنش زدند . واعظ به يوشنگ \_ نزديك هرات \_ گریخت و رجالهٔ هرات در دنبال او به پوشنگ ریختند و فتنه بزرگ شد . خواجه برای فرو نشاندن فتنه حکم کرد شیخ الاسلام هرات را توقیف کنند ، اورا ازهرات تبعید نمایند تافتنه بیارامد . لیکن بعدها ، با وجود ناخرسندیها یی که از انصاری داشت او را به لشکرگاه خواند، تكريمش كرد وحتى ازوى درخواست وعظ كرد . نصيحت نامه يي كه در بین آثار انصاری ازین وعظ باقی است اگرهم از تصوفات و دستکاریهای بعد خالى تباشد علاقة نظام الملك را باينگونه سخنان نشان مي دهد ١٥٠. در عین حال این خشونت خواجهٔ طوسی در حق پیرهرات نشان مى دهدكه با وجود محبت به صوفيه وعالمان دين علاقه بهنظم و عدالت وى را ازهيچگونه اقدام خدونت آميزجهت اعادة امنيت و عدالت مانع قمي آمده است . اگرمجلس او براي مناظرات شديد اهل عقايد آمادگي داشت وی بهیچوجه اجازه نمی داد اینگونه مشاجرات منتهی به اختلال در نظم و عدالت شود . بسبب همین نظم و عدالت بودکه غزالی وقتی با مرگ امام الحرمین خویشتن را تاحدی عرضهٔ تجاوز وغلبهٔ حنفی های نیشابور یافت ایمنی را در لشکرگاه سراغ کرد خاصه که هم در آنجا بود که شکفتن استعداد او می توانست حمایت خواجهٔ بزرگ را نیز برای وی جلب کند واورا بآنچه جاه طلبی های فقیها نهاش می جست برساند .

اگر گفته شود اشکر گاه دروازه یی بود که دنیای محدود هر آوازه جوی جاه طلبی دا با بهشت رؤیا های او ارتباط میداد ادعایی گزاف نیست. فقیه ، متکلم ، ادیب، دبیر، یا شاعر هرکه بود اگر آنجا از حمایت وعلاقهٔ سلطان یا وزیر برخوردار می شد بهرچه آرزو داشت می رسید. سلطان ، ولایات را غالباً به غلامان خویش میداد چنا نکه امیری را وقتی بخاطر آنکه احوالش را مایهٔ عبرت سایران کند بیك «شکایتگر» بخشید \_ مثل یك بنده ۱۰ . در دستگاه وی غلامان خاص که موفق بخدمتهای قابل توجه میشدند پاداشهای شایگان می یافتند: حکمرانی ولایات . یك قصاب اشکر گاه \_ نامش محمد بن منصور \_ بسبب دوستی که با آخورسالار یافته بود در دستگاه پدرسلطان تدریجاً بسبب دوستی که با آخورسالار یافته بود در دستگاه پدرسلطان تدریجاً دوزنی هم بنام ادیب مختار با جلب علاقهٔ سلطان حتی برغم میل وزیر در دیوان به منصب عالی رسید ۱۱ می بخواجه هم بخویشان ، دوستان و در دیوان به منصب عالی رسید ۱۱ می بخشید .

نزدیکان شاه و وزیر دایم در لشکرگاه رفت و آمد می کردند و واسطهٔ پیامها ، حمل هدایا، وحل دعاوی میشدند. کاروانی از حاجتمندان، جاه طلبان ، و استفاده جویان با لباس بازرگانان ، سیاحان ، صوفیان ،

فقیهان وشاعران پیوسته بین لشکرگاه وشهرهای دور و نزدیك در رفت و آمد بود و خواجه پاره یی وقتها از آنها بجهت دریافت و ارسال اخبار و گزارش ها استفاده می كرد ۱۹. مجالس املاء حدیث هم كه درین روزگاران روز بازاری داشت ، درضمن این رفت و آمدها تشكیل می شد واین نیز می توانست، دوستداران حدیث و روایت را هم به لشكرگاه جلب كند . بر خورد بین ارباب مذاهب هم البته لازمهٔ ایس احوال بود وهمین بر خورد بودكه درعین حال مایهٔ حیات آن مذاهب میشد .

درفطرت اميران تركمان تعصب غالباً بانوعي ساده دلي خشونت آمنز همراه بودكه رنگ بدری داشت . معرف این سادگی اعلامیه بی بود که طغرل بیك در سال ۴۲۹ مقارن استیلای بر نیشا بور خطاب به لشكريان ـ خويش صادركرد . درين اعلاميه وى به اشكريان كه مي خواستند درشهر دست به غارت یکشایند خاطر نشان کرد که چون ماه رمضان است حرمت ماه خدا را نگهدارند ، بگذارند رمضان تمام شود و چون عید فطر آید هرچه خواهند بکنند "، با آنکه از آن روز گار نیم قرن گذشته بود این خوی بدوی هنوز در ترکمانان فروکش نکرده بود . ملکشاه حتی ناچار میشد برای رفع تعدی آنها بعضی اوقات به خشو نتهای سخت متشبث شود. ترکما نان نسبت به ایرا نیان خراسان که تاجیك خوانده میشدند \_ غالباً سوء ظنی شدید نشان میدادند و درعهد ملكشاه نيز مثل روزگار ال ارسلان هنوز غالباً تصور مي كر دند كه اینها تا « عاجز باشند طاعت می دارند . . . و اگر کمتر گونه یی قوت كيرند ... هم ازجرت مذهب وهم ازجهت ولايت يكيرا ازتركان زنده نمانند» النحه مخصوصاً درنزد تركان مذهب منفور تلقى ميشد آيين

شبعه وباطنی بود که درایران جز دربین مردم تاجیك انتشارنداشت . خراسان از عهد سامانیان با مذهب باطنی و با تلاش پنهانی اهل آ نمذهب بر ضد خلافت عباسي آشنا شده بود " در همين سالها هم كه غزالی به لشکرگاه می پیوست یك شاعر و حکیم خراسان ـ ناصرخسروـ در تبلیغ این مذهب سعی بسیار داشت و لابد بعضی قصاید او که در آنها از بیداد و تعصب ترکان شکایتهای مؤثس شده بود در همین ایام بین دوستداران شعر و حکمت پنهان و آشکارا دست بدست می گشت وحتی چنانکه ازبیان الادیان برمی آید، دعوت اواز همان اوقات درماز ندران نیزشروع به انتشار کرده بود. بعلاوه دعوت حسن صباح همکه مخصوصاً وحشت و سوء ظن خواجه را نیز برانگیخته بود درین روزها از حدود قومس ورى بجانب الموت گسترش ميهافت. نظام الملك نيز كه ابو حامد بدستگاه وی جلب شده بود مثل تر کمانان و امیران سلجوقی هیچگروه را ازین قوم «شوم تروید فعل تر» نمی یافت و آشکارا می گفت که «دین محمد را هیچ دشمنی بتراز ایشان نیست و ملك خداوند را هیچ خصمی ازیشان شومتی نیست ۲۳ ، وی فعالیت باطنیها را دقبالهٔ فعالیت سرخ جامگان، وخرمدینان می دانست که عبارت بودند از اهلزندقه. چنا نکه رافضی ها را نیز درددیف گبران و ترسایان میشمرد وسلطان را ازاینکه بآنهاکاری رجوعکند بر حذر می داشت ۲۴. با اینهمه در طی همین سالها رفته رفته یاده بی دبیران که با «رافضی ها» مربوط بودند نیز دردستگاه سلطان ييدا شده بودند ومشغول سعايت بودندبين سلطان ووزير. وصيت نامه بي منسوب به خواجه كه لحن سياست نامه را هم بخاطر مي آورد اکر در واقع ازو باشد نشان میدهد که وی دراواخر عمر از غلبهٔ این

گونه مخالفان بیم داشته است. با اینکه وقتی درباب این مخالفان که مقدر بود جای وی را در دستگاه سلطان اشغال کنند می اندیشید پیش خود ملاحظه می کردکه «اگرعطا از سر این دیگ بردارد بس رسوایی که از وزیران بیرون آید » ۱۵ اما باز و سواس محافظه کاری وی را از هر اقدام که خلاف رسم و عادت تلقی میشد بر حذر می داشت.

در بارهٔ آنچه به سیاست و حکومت مربوط میشد طرز تفکر خواجه البته از رنگ تزویر خالی نبود. اما آنگونه که از سیاست نامه بر می آید وی ظاهراً درعین حال می خواست نظامات و اصولی را که در ادارهٔ کشور لازم میشمر د مبتنی بر تجارب تاریسخ نشان دهد و بهمین سبب از هر چه با رسم و عادتگاشتگان مخالف بنظر هیرسید اجتناب می کرد. دربارهٔ بنیادهای اداری حکومت نیز هرچند وی با چشم واقع بینی آنچه را درحقیقت وجود داشت به عنوان لوازم کارتوصیه و توصیف مي كرد اما راه اصلاح معايب را نيز هميشه در احياء سنت هايي ارائه میداد که باگذشتههای دور ارتباط داشت . بسیاری ازین بنیادها مثل ديوان وزارت، ديو انمظالم، رسماقطاع، وديوانبريد نيزهمه ازروزگار عیادشاهان فرس، به عصر وی رسیده بود و بگمان وی چیزیکه بعضیاز آنهارا ممكن بودبيقايده كند عبارت بودازانحراف آنها ازسنتهاى كهن. از همین جهت بود که وی با وجود تعصب مسلمانی و با آنکه از «دین گیر کان » نفرت داشت در آداب ملکداری شیوهٔ ساسانیان را نوعی ا آرمان، تلقی کرد. اینکهوی برخلاف فقیهان عصر ـ ماوردی وابویملی كهقدرت يادشاهان را ناشي ازقدرت خليفه ميشمر دندمي كوشيداشارميي به ارتباط بين سلطنت وخلافت تكند بيشتر ازهمين علاقة وي به إحياء

لئکرگاه در حقیقت معرکهٔ اینکشمکش ها بود وکشمکش های دیگر. اما با تمام این بر خوردهای آشکار و پنها نیکه آنجا در بین بروهای مختلف در جریان بود لشکرگاه ظاهری آرام و منظم داشت با نقابی از شریعت و آداب .

در عبن حال زندگی عفلی لشکرگاده بهیچوجه منحص بهمین برخوردهای مذهبی ومناظرات متکلمان وفقیهان نهی شد. اگر درمجالس نظام الملك صحبت از فقها و واهل مذاهب می دفت رجال وامیران لشکرگاه نیز برای خود مجالس و گفت و گوهای علمی و ذوقی داشتند . از جمله فلاسفه و شعرا که در دستگاه و زیر چندان حرمت نمی دیدند در نزد امر الحدید کر که محدودیت نظام الملك را نمی پسندیدند با حسن قبول تلقی می شدند. امیر علی بن فرامر زیك تن از این امر ا و بود که ندیم خاص می شدند. امیر علی بن فرامر زیك تن از این امر ا و بود که ندیم خاص به بلطان بشمار می آمد و بقول چهار مقاله «پادشاه زاده بود و شعر دوست»

و معزی شاعل بهایمودی وی به سلطان معرفی شد<sup>۲۷</sup>. پسر این امهر علی هم كه علاء الدوله فرامرز نام داشت به فلسفه علاقه تممام مرورزيد و حتى درباب ابن سنا وابوالسركات ما خيام گفت وشنود علمي داشت ٢٨. درحالى كه وزير بقول مؤلف چهار مقاله « از ائمه و متصوفه به ـ هیچ کس تمی پرداخت » خود سلطان به فلاسفه ، علماء ، و شعر ا که در واقع نمايندة حيات غيرديني لشكر كاه بودند توجه داشت . نسبت بشعر و شاعرى علاقهٔ مخصوص نشان مىداد ، خودش هم بعضى اوقات چنانكه عوفی نقل میکند شعری میگفت ۲۹ . شاید بهمین سبب بود که حتی خواجه نیز ـ شاید نه از روی طبع ـ لازم میدید که گاه ابیاتی نظم كند ". در حق علماء وحتى فالاسفه نيز رفتار ملكشاه از رفتار خواجه . مسامحه آمیزتر بود. ابوروح جرجانی معروف به زرین دست یكطبیب وكحال معروف عص رساله بي فارسي درچشم پزشكي باسم اوتأليف كرد بنام نورالعيون " . آيا اين نكته كمه سلطان يك چشمش اندك مايه شکستمی داشت ۳۲ ، از اسباب توجه خاص او به این کحال معروف بود ؟ بملاوه شاه عمرخیام را غالباً همچون یك تن ازدوستان و ندیمانخویش تلقی می کرد و با او گفت و شنودهای دوستانه داشت ۳۳ . از حدود سال ۴۶۷ که خیام \_ همراه با ابوالمظفراسفزاری ، میمون بن نجیب واسطی و دیگران ـ در دستگاه سلطان به اصلاح تقویم پرداخت نا سال ۴۷۱. که ترتیب تاریخ جلالی داده شد ۳۴ ، این فیلسوف شاعر می بایستمکرر به لشكرگاه آمد و رفت كرده بأشد.

روایتیهم هست که میگوید سلطان ـ ظاهراً بعد ازاتمام تأریخ رجاللی ـ مالی به او داد تا صرف خرید آلات و اسباب مربوط به رصد

کند و تا و فات سلطان هنوز آن کار به اتمام نیامده بود ۲۵. در اینصورت می بایست بعداز پایان اصلاح تقویم هم سلطان همچنان خیام را به ادامه کارهای علمی دیگر تشویق کرده باشد - اگر روایتی که می گوید در اوایل حال اشعار خیام را بعضی صوفیه نقل می کردند و حتی در مجالس می خواندند و فقط بعدها در اواخر حال بود که از سخن وی بوی الحاد شنیدند و او ناچار شد زبان در کام کشد ۲۴ ، واقعاً درست باشد می توان بنداشت که درین ایام هنوز خیام در لشکر گاه رفت و آمد داشت و از سلطان محبت و نواخت می بافت .

مجلس سلطان که فلاسفه ، علماء و شعسرا را به لشکرگاه جلب می کرد در واقع معرف جنب وجوش حیات جهانجویانهٔ عصر ملکشاه بود که اما آ نچه غیز الی را به لشکرگاه می کشانید البته مجلس وزیر بود که این حیات جهانجویانه را در زیر نقاب سردی از دین و کلام و فقه و میوف مستور می داشت .

نمی توان دانست که آ نچه ابو حامد را به مجلس نظام الملك کشانید آشنایی قبلی با این وزیر شافعی خراسان بود، یا توصیهٔ بعضی از بزرگان شهر رشاید ابوعلی فارمدی ؟ اما آ نچه محقق است دراین هنگام یکسالی ازمر گ ابوعلی فارمدی ( ۴۷۷ ـ ۴۷۷ ) می گذشت . ابوعلی با غزالی رابطه یی روحانی و دیرینه داشت . ابوحامد با آنکه هنوز خویشتن را دربست تسلیم جاذبهٔ تصوف نکرده بود نسبت باین شیخ صوفیان خراسان با علاقه و حرمت می زیست . این حرمت و علاقه چندان بود که بعد ها بعضی وی را در تصوف تربیت یافتهٔ ابوعلی خواندند . اما درین زمان وتا سالها بعد هنوز غزالی یك فقیه بود فقیه جدلی . بازهاد وصوفیه بحشمت سالها بعد هنوزغزالی یك فقیه بود فقیه جدلی . بازهاد وصوفیه بحشمت

و حرمت سلوک می کرد اما بر طریقهٔ آنها نمی رفت با اینهمه شیخ صوفیان و محدثان خراسان را درحق این غزالی جوان محبت و اکرام بود. ممکن است توصیهٔ او توجه خواجهٔ بزرگ را نسبت باین طالب علم طوسی جلب کرده باشد. ناید در رفت و آمدهایی که خواجه به طوس و نیشابور می کرد، در گفت و شنودهایی که باشیخ ابوعلی فارمدی داشت گهگاه از فهم و استعداد این طوسی جوان که شافعی مذهب و همشهری خواجه نیز بود سخن درمیان آمده بود. خواجه نسبت به ابوعلی فارمدی احترام فوق العاده داشت و با وجود حشمت وزارت، در مجالس عام همه جا اورا برتر از خویش می نشاند.

درست است که در ۴۷۸ وقتی غزالی بلشکرگاه آمد دیگر این پیرهفتادساله درقید حیات نبود تا توصیه یی درباب وی بهخواجهٔ بزرگ بنویسد اما می توان پنداشت که خواجه برهنمایی لطف او و شاید نیز امام الحرمین - این آنشیارهٔ جوان راکه پیران وقت طاقت مباحثهٔ با او را نداشتند می شناخت . گذشته از این برادر خواجه نامش ابوالقاسم عبدالله درین زمان در نیشابور می زیست و چنانکه سبکی تخاطر نشان می کند از جوانی طوس را ترك کرده بود و در آسایش پارسایی و دانش - طلبی دور از دستگاه حشمت و جلال برادر در نیشابور می زیست. می توان پنداشت که وی در همین شهر با این طالب علم جوان طوسی آشنایی یافته باشد و اور ا باخواجهٔ بزرگ که ناچار مکرد در طی مسافر تهای دور و دراز خویش به نیشابور آمده بود آشنا کر ده باشد .

بعلاوه سالها پیشکه امامالحرمین باابواسحق شیرازی درحضرت وزیر مناظره کرده بود درشمار طلبه مبرز او غزالی هم به لشکر گاه آمده

بود و نظام الملك ابن طلبه جوان راكه حتى امام الحرمين براو بديده رشك مي ديد لابد مي شناخت . خاصه كه كتاب المنخول او نيز گذشته . إذ ارزش علمي ازلحاظ طعني كه درمذهب حنفي داشت نزد خواجهٔ شافعي ٠ قابل توجه بود. شاید دانشمند جوان که خود طبعی تند وفکری گستاج دائت می خواست درعین حال بدینوسیله مدستگاه خواجهٔ وزیر تقربی يىداكند . خواجه نظام الملككه خود يك شافعي اشعرى بود ، مبارده با طریفهٔ حنفی را درواقع جزوی از سیاست خویش تلقی می کردکه عبارت بود از مبارزه با هرآنچه تعلق دارد به سیاست سلف وی عمیدالملك کندری. آزارهایی که خواجه در دستگاه این وزیر حنفی دیده بود او آ را برضد وی تحریك كرده بود واینك می كوشید تا حنفی ها را كه شاید در وى بچشم يك عامل عمدة سقوط عميدالملك مي ديدند سر كوب دهد. ازین رو بودکه «منخول» غرالی جوان نزد خواجهٔ وزیر با حسن قبول. تلقى شد وچون دانشمند جوان به لشكرگاه رفت درمقابل امراء وتركان که مذهب حنفی داشتند حمایت خواجه ازین همشهری نوخاسته خویش ضرورت داشت وحمايت ازطريقة شافعي بود.

ر دقتی ابوحامد به لئکرگاه می دفت فقیه جوانی بود تقریباً بیست دهشت ساله که بیان تند و هوش فوق العاده ، اورا از همگنان ممتاذ می ساخت ، نظام الملك باین همشهری خود که قهر مان دفاع از مذهب وی نیز بود بچشم علاقه می نگریست و دربین سایر فقها و علماء که دایم در مجلس وی بودند به این طوسی جوان نظر دیگر داشت / البته خود خواجه هم در جوانی فقه و حدیث خوانده بود و در عهد و زارت نیز همچنان دوستدار فقه و حدیث بود . در واقع با تمام گرفتاریهای اداری که خواجه

داشت علما و فقها و به مهیچ گرفت و گیر ، گاه و بیگاه به جلس او رفت و آمد آ مده می کردند و رفت و آمد آ نها پاره بی وقتها بقدری بی هنگام بود که دیوانیان را بسختی ملول می کرد و ناراضی . حتی ید تن از منشیان خواجه یکبار بوی پیشنهاد کرد که مقرر دارد اینها بی اجازه به جلس وزیر نیایند و خواجه این حرف را رد کرد و گفت که اینان ارکان مسلمانی و جمال دین و دنیا ، هستند اگر همه را نیز بر سر خویش بنشانم بسیار نیست ۲۲ . نظام الملك که با گرفتاریهای مربوط به حکومت و اداره دیگر فرصت مطالعه نداشت کوشید از مذاکرات این علما و همچنین واعظان نیز چیزها بیاموز در متی حکایت یك تن از ملوك را که به گوش واعظان نیز چیزها بیاموز در بغداد . بخاطر همین فواید نیز بصحبت گرفته باشد ـ واعظ حنبلی در بغداد . بخاطر همین فواید نیز بصحبت علما علاقه داشت و مجلس او از آنها پر بود .

درچنین مجلسی که دایم ازفقها وعلما آکنده بود ، غزالی جوان که ظاهراً با خواجه آشنایی دیرینه داشت مورد حرمت و تکریم وی گشت خاصه که چند بارهم در محضر وزیر فرصت هایی برای مناظره پیش آمده بود و درین مناظرات غزالی تبحر و مایه فوق العاده یی از خویش نشان داده بود. بعلاوه درلشکرگاه علما و بزرگ دایم رفت و آمدداشتند و غزالی از بر خورد با آنها بهره ها می بافت ، با بعضی از آنها مناظره می نمود ، و شاید از بسیاری از آنها استفاده می کرد . این آشنایی باعلما و مختلف نام و آوازهٔ او را بلند کرد و خواجه نظام الملك وی را هر روز میشتر در خور احترام و نواخت می بافت .

اگر حرف ابن الجوزى درست باشد كه مى گويد حواحه از اصفهان

وی را برای تدریس نظامیه به بغداد فرستاد ، میبایست درمدت اقامت در لشکرگاه جزو علما و درباد شده باشد و درشمارکسانی که همراه وزیر وسلطان حرکت می کرده اند ، ازجایی به جایی .

در واقع ابن نكته كه فقهاء وعلماء همراه اردو ودرموكب سلطان و وزير حركت كنند حتى از عهد امام الحرمين رسم بودچنانكه امام -الحرمين خودش هم در روزگار وزارت عميدالملك كندري يك چند به لشكرييوست وهمراه آن حركت كرد ٢٩ . در دوران وزارت نظام الملك تقریباً چیزی از نوع یك مدرسهٔ سیار در اردوی وی بوجود آمد ودایم بك عده از علماء در آنجا وجود داشت ، مشطب فرغاني كـ ازينگونه فقیهان بود چنان با حشمت و شکوه حرکت می کرد که هیئت علما را نداشت . نظام الملك هروقت فقيه يا عالمي را مي يسنديد ازاو ميخواست که باوی در «حضرت» مقام کند \_ یعنی درعکر. البته درین میان که انی بودندكه این پیشنهاد خواجه را رد می كردند. بكتن ازفقها و درجواب این پیشنهاد خواجه گفته بودکه این کار برای من زیان دارد و برای شما سود ندارد . اما كساني كه مي يذير فتند مداكر انشان اوقات خواجه را خوش می داشت و آنها هم از دولت وی نعمت و حشمت بسیار ييدا مي كردند . چنانكه مشطب فرغاني باچنان جامه ابريشمين وحليه زرین حرکت می کرد که یك قاضی وقت گفته بود، شهادت وی دا در محكمه شرع نمي توان پذيرفت.

غزالی که در این سالهای جوانی، بیشتر به شهرت وحشمت می-اندیشید ظاهراً دست به تصنیف کتاب هم زد. پاره بی کتابهای مربوط به فقه واصول وخلاف راکه تمامآ نهالازمهٔ مناظرات لشکرگاه بود درهمین. سالها بوجود آورد. در تألیف بعضی از این کتابها از جمله بسیط ، وجیز ، وخلاصه، غزالی ظاهر آهنوز تحت تأثیر استاد خوبش امام الحر مین بود وحتی نام کتابهایش نیز در نزد قدماسا بقه داشت . این روبود که بعدها مخالفانش بروی طعن می زدند که در آنها مطالب را از «نهایسة المطلب» امام الحرمین گرفته است و نام را از کتابهای یك فقیه دیگر بنام واحدی. اثار در علم خلاف و مسایل مربوط به مناظره و جدل هم می بایست پاره یی آثار جوانی غزالی که باقی است مربوط به مین دورهٔ لشکر گاه باشد و نشانی از سعی مجدانهٔ او در نشاند ادن استعدادهای بی مانند خویش.

آیادرین فاصلهٔ خروج از نیشا بود تا ورود به بغداد که غزالی تعدادی از کتابهای خویش دا نیز بوجود آورد عمرش یکسره در ایس اردوگاه سیار سلطانی گذشت ؟ در واقع اشتغال یك فقیه جوان به درس و بحث و تألیف و تصنیف با این امر که همراه موکب وزیر از شهری بشهری دفته باشد منافات زیاد ندارد. چراکه وزیر در واقع فقهاء و علماء را برای همین کارها پیرامون خویش جمع می آورد. اما از سال ۲۷۸ که امام الحرمین وفات یافت تا وقتی غزالی بعنوان مدرس نظامیه به بغداد رفت خواجه نظام الملك بااردوی ملکشاه غالباً درسفی بود. چنانکه در ۲۷۹ همراه ملطان به بغداد آمد و باخلیفه که دختر ملکشاه را گرفت دیدار رسمی کرد ، سال بعد بامو کب سلطان از بغداد به اصفهان رفت و درسال ۲۸۸ همراه موکب از اصفهان به ماوراء النهر . آیا غزالی در این مسافر تها همراه موکب وزیر بود یا خواجه فقط در باز گشت به نشابور او را بسا خویشتن باصفهان برد - و از آنجا به بغداد فرستاد ؟ باین سؤال از دوی مآخذ موجود تمی توان جوایی قطعی داد. اما توجه و علاقه یی که خواجه مآخذ موجود تمی توان جوایی قطعی داد. اما توجه و علاقه یی که خواجه

درحق این دانشمند جوان نشان داد ، این اندیشه را بخاطر می نشاند که غزالی بعداز آنکه از نشابور به لشکر گاه رفت می بایست بیشتر اوقات خود دا در «حض ت»گذرانیده باشد. ظاهرا در همین مدت بود که نقر بش در دستگاه وزیر بجایی رسید که از طرف وزیر وسلطان نزد خلیفه برسالت دفت : چیزی که سالها بعد در عزلت انزوای خراسان از آن خاطره ها داشت.

این ارتباط با دستگاه وزیر می توانست وی را هم با علماء عصر محضور کند و هم آن مایه آسایش ورفاه را برای وی فراهم سازد که بتواند فارغ ازاندیشهٔ مغیشت باقی اوقات را صرف مطالعه کندو تألیف. در واقع همین ارتباط دایم بودکه ارزش اورا بهوزیر وسلطان نشان دادو سبب شد که او را باوجود جوانی به کاری بفرستند که امثال ابواسحق شیرازی وابونس صباغ ـ علماء بزرگ عصر بآن پرداخته بودند . جاه وحشمت ابو حامدهم که تاحدی مایه رشك جها نجویان میشد مربوط بهمین سالها بود.

از اینکه هنگام ورود به بعداد لباس و می کبی چنان مجال و آراسته داشت که می گویند پانصد دینار می ارزید می توان تصور کرد که درمو کب وزیر و سلطان می بایست سالهایی به جستجوی جاه و مکنت گذرانیده باشد. از اینها گذشته خروج از بعداد و فر اراز مدرسه هم که بعدها برای وی پیش آمد و خاکی از نفرت و ملال آونسبت به جاه و جلال ققیهان اهل مدرسه بدود ظاهرا کریز از چنین سابقهٔ طولائی صحبت جها نجویان می بایست باشد نه غنها از تدریس بالنسبه کوتاه وی در نظامیه.

سر (درهر حال ابو حامد باآن وجدان روشن وجاذبه روحاني كهداشت

لفكر كاه

ظاهراً ازهمان وقتى كه نشابوررا بخاطر لشكر گاه ترك مى كردمى بايست در وجدان خود جدالی خاموش درباب ارزش و ضرورت این اقدام خويش احساس كرده باشد . يا اينهمه اكر درآن سالها هنوزيك جوان آوازه جوی جاه طلب نمی بودشاید اصلاباین سفر رضا نمی داد . این دستگاه سلطان و وزیر که وی را بخاطر زرق و برق خویش اذ شهری بشهری میکشاند برای پارسایان واقعی چیزی جزیکدستگاه غارت و تجاوز نبود. البته كساني كه جاهطابيهاي پستمسكين را در وجود خويشخفه كرده بودند وزیر بزرگ شرابر رغم زهدفروشی هایی که داشت «طالم می خواندند و یا اگر درحقوی زیاده خوش بینی نشان می دادند «بهترین ظالمان» باو نام میدادند به امافقیه جوان طوسی که هنوزجاهطلبی های بی لجام در وجود وى ارضاع نيافته بود وحمايت خواجه طوسى را كليد تسخير تمام دنیای آرمانهای خویش می یافت می توانست تعدی نظامیه ـ فرزندان و كسان نظام الملك راكه در آن روزگار بي شكماية نارضا يي هاى خاموش بود نادیده بگیرد/ و آنجه را خواجه برای تأمین وحدت قلمر وسلطان مى كرد و بساكه بابيدادى ها وغارتگريها نيز همراه بود بي اهميت تلقى كند ـ وخواجدرا اولى الامريشماردكه هر كونه تخطى ازفرمانش نارواست .

## 2

## در نظامیه بغداد

بدرین مدرس نظامیه از اصفهان به بغداد آمد. وقتی خواجه وی را از اصفهان برای تدریس به بغداد می فرستاد در فرمان خویش اورازین الدین اصفهان برای تدریس به بغداد می فرستاد در فرمان خویش اورازین الدین وشرف الائمه خواند . این لقبی بود که غروریك دانشمندسی و چهارساله رادر آن روزگار می توانست نوازش دهدوغز الی درین سالها چنان پای بند این گونه القاب و تشریفات بود که در بارهٔ این چیز ها حتی بایك دبیر ادیب انوش وان بن خالد که بعدها بوزارت رسید . نیز معارضه می کرد درین هنگام جاه و جلال وی در خور وزیران بود بالباس ذریفت و حریس و بامو ک آراسته . این مایه جلالوشکوه غزالی دا در چشم عامه شاید فوق العاده محتشم جلوه می داد ، اما هم پارسایان شهر دا از وی ناراضی می کرد ، و هم رشك و خشم فقهای بغداد دا بر ضد وی می انگیخت .

در آن زمان در بین فقیهان شهر کسانی بودند که مثل فرمانروایان

جامه ابریشمی و انگشتری زرین داشتند و در شو کتو حشمت باگر دنکشان دم از رقابت می زدند . اما اینها اگر در چشم عامه هیبت و جلوه بی داشتند بیشك نز د خاصه منفور بودند ـ و مایهٔ انز جاد . حتی در همین روزگاران، یك قاضی بغداد ـ نامش ابن بكران شامی ـ شهادت فقیه نام آوری مثل مشطب فرغانی دا بدان سبب که انگشتر طلاولباس حریر داشتر دمی کرد و صریحاً می گفت شهادت سلطان و و زیر دانیز که لباس ابریشمی می پوشند برای یک دسته سبزی هم نمی توان پذیرفت . آ بعلاوه هو شمندان شهر این حشمت و شکوه فقیهان و عالمان دین دا نشانه بی از انحطاط علم میشمر دند و از احتیاج آن به تعلقات و قیود .

اما بغداد درین زمان روزبازارجویندگان شهرت وجلال بود ، و ا آنکه از حشمت و شکوه عهدهارون و معتصم دیگر چیزی برای خلیفهٔ بغداد تمانده بود ، دستگاه خلیفهٔ پوشالی هنوز خاطره هایی از بغداد هزارویکشب نگهداشته بود. درست است که غزالی در این پایگاه خلافت آن شوروهیجان را که زایران سر زمینهای دور نسبت باین شهر نشان داده اند اظهار نکر دوظاهراً دوق و شعور او درین مسافرت بیش از آن تحت تأثیر سنتهای اهل مدرسه و صحبت فقها و و و علما و عصر واقع بود که مثل بکشاعر شروان که سالها بعد از مرگ وی از این شهر پر افسون دیدن کر دبغداد برا فردوس مهین بیابدود جله راعدیل کو ثربخواند آیامثل بای زایراندلسی که تردیك یک قرن بعداز وی باین دیار آمد آن را فقط نقش خیالی بیابد از گنشته های دور ۱ ما برای وی بغداد دیار آروزها بود و جایی که وی نمام رؤیاهایی را که خود و پدرش برای شهرت و آوازهٔ بك فقیه طوسی پر ورده بودند در آنجا تحقق پذیر می بافت . در واقع بغداد ، در بر نزمان

هنوز، نه فقط مرکز اسمی تمام قدرتهای اسلامی بشمار می آمد بلکه مرکز واقعی تمام نهضت های فکری و علمی دنیای اسلام نیز محسوب میشد.

شهر دونیمه بودکه ، دجله همچو دیواری بلورین شرق و غرب آن را جدا می کرد وجسرها دونیمه را بهم می پیوست . قسمت شرقی شهر ، که مسافر خراسان واصفهان ، از آنجا به شهر می آمد درین زمان آبادی بسیار داشت وقسرهای خلافت و باغها و بناهای بزرگان در آنجا بود . درجانب غربی ، محلهٔ مشهور کرخ بود که هنوز در آنجا طوایف شیعه کانون مخالفت با خلافت و باسنت را پنهانی و آشکارا روشن نگه می داشتند . شهر محله های متعدد داشت و هر محله برای خود در حکم می داشتند . شهر محله های متعدد داشت و هر محله برای خود در حکم رفت و آمد دایم آنها ارتباط بین محلههای کنار شط را ممکن میاخت و می خود دایم آنها ارتباط بین محلههای کنار شط را ممکن میاخت و می خود و بسیاری از مردم در آن و می خود و بسیاری از مردم در آن روز گاران بغداد را یک بهشت زمینی تلقی می کر دند.

درین هنگامکه غزالی بعنوان مدرس نظامیه بدبغداد آمد ، این مدینة السلام خلفا درواقع دردست سلجوقیان بود . وزیر خلیفه باشارت خواجهٔ طبوس عزلونصب میافت و ملکشاه مثل سلطان واقعی بغداد بآنجا وارد مسد.

حتى رسوم و آداب مربوط به پادشاهان ايراني ، همراه موكب سلطان و وزير ، درين پايتخت خليفه راه داشت . چنانكه درهمين سال كه ابوحامد بهبغداد آمد ملكشاه كه چندماه بعد در رمضان همين سال

با وزیر وهمراه موکبی باشکوه به بغداد در آمد و تاصفرسال بعددر آنجا بود جئن سده را باجلال وشکوه بی نظیر در بغداد برپاکرد. می توان پنداشت که ورود سلطان و وزیر به بغداد درین ایام تاچه حد برای غزالی که در برخوردها همه جا مورد محبت و نواخت خواجه و سلطان بودها یه امتیاز و اعتبار میشد.

جنن سده هم که یك رسم ایرانی بود وی داکه یك فقیه خراسانی بشمار می آمد در بغدادیش از پیش انگشت نما می کرد . درین آئین سده شمع ها و مشعلهای زیادی که درون زورق ها افروخته بودند دجله دا شب هنگام جلوه یی نمام داده بود . در دوجانب رو دبازیهای گونه گون و نمایش های بسیار انجام شد که خواجه طوسی بامهتران دولت باشکوه و جلالی خیره کننده در تمام این مراسم شرکت کردند . حتی پارسایان شهر که این می اسب حریق ها، در دی ها، و آشو بها غالباً کمین گاه فقر و نارضایی بود زاید و ناروا می دیدند در بن ماجری شاهدیك شدند فراموش نشدنی شدند .

درین روزها ، شکوه وجلال شهر برای فقیه و مدرس جوان و آوازه جوی نظامیه شوق افگیز بود ووی ازینکه ، بادر بارسلجوقیان که کانون تمام این شوکت وجلال تازه بود \_ ارتباط داشت احساس غرور می کرد . با اینهمه برای وی، که جویای شهرت و آوازهٔ شایستهٔ فقیهان و دانشمندان بود ، ورای این زیبایی های ظاهری ، بغداد جاذبهٔ معنوی داشت و این جاذبه مربوط به مدارس و کتا بخانه های شهر بود ، و به مساجد و مجالس علم و بحث آن.

مدرسه نظامیه کهوی، اینك بعنوان مدرس بآ نجامی آ مددر نظروی

قلهٔ تسخیر ناپذیر تمام آرزوهای یك فقیه جوان بود که او اکنون آن را بزیر قدم در آورده بود. درست است که این مدرسه و آنچه در اصفهان وبلخ و نشابور و جاهای دیگر بوسیلهٔ نظام الملك بناشد و نظامیه نام یافت برخلاف مشهور اولین مدرسه یی که در دنیای اسلام بوجود آمده باشد نبود، اما ارتباط آن باوزیر بزر گئوسیاست خاصی که خواجه دربنای آن مدرسه ها داشت، نظامیه را خاصه در بغداد ، حیثیت وشهرت بی نظر داد?

نظامية بغدادتكوه وجلالي درخور دارالخلافه داشت وحتى يكقرن معد که نزدیك سیمدرسهٔ بزرگ در بغداد بود هنوز نظامیه از همه م ركتر بنظر مى دسيد<sup>٧</sup>. مدرسه كه خواجهمالي هنگفت دربناي آنخرج كرده بود ، درسوق الثلاثابود درنسه شرقي بغداد و در اطراف آن ، خواجه دازار ها و کاروانر اها ساخت و وقف مدرسه کرد. چنانکه نیز املاك، دكانها ، حمامها برآن وقف كرد . آنچه مخصوصاً در بناى آن تازگی داشت همین حمایت و توجه خاص وزیر بود، که آنجا رایمنزله مركزىكرده بودبراى تحقق بخشيدن بامرى كهمدف سياسي خواجة طوس شمار مي آمد . درواقع آنچه در آنزمان وحدت سلجوقيان و قدرت خليفة بغدادرا تهديد مي كرد، نزد نظام الملك نهضت نامر تي اماروز افزون اسمعيليه بودوخواجه نكراني خويش رادرين باب درسياست نامه بي يرده اظهار كردهبود . بنظرمي آيدكه خواجها يجادمدارس نظاميه را، بعنوان حة ثرير بن ويايدار ترين كوشش درمبارزة با اين طايفه تلقى مى كر دوظاهراً بهمین سبب بود که صرف هر گونه هزینه یی راکه درین راه انجام میشد مثل هزينه يي كه در راه تقويت لشكر وتوسعه كشور انجام يابدفوري تلقي

مي كرد وحياتي.

مدرسه، هم كتابخانه مرتب داشت وهم بيمارستان، بعلاوم بدانش طلبانکه از تمام دنیای اسلامی بآنجا می آمدند حجره ومدد معاش نیز داده میشد . كتابخانه مدرسه نيز ازحمت وسعت و عظمت شايستهٔ شأن نظامیه بود. تنوع ذخایر آن هم موجب میشدکه کتابیدارانش از بین اديبان نام آور انتخاب شوند . ادباء بدانسبك غالباً درادب از هرعلمي بهره یی حاصل می کردند برای کار کتابداری آمادگی بستن نشان مى دادند . در واقع يك كتابدار نظاميه، نامش ابو يوسف اسفرايني (م ۴۹۸ ) خود ادب پرمایه یی بشمارمی آمد . کتابدار دیگر ابوز کریا خطیت تبریزی ( م ۵۰۲) بودکه درادب تألیفات بسیار داشت و از جمله بن ديوان متنبى وابوتمام شرح نوشته بود . يات رفتار نجيبانة نظام الملك این ادیب نام آور راکه درمدرسه نیز از شرایخواری وشاهد بازی ایائی تداشت اصلاح كرد . مى كويند وقتى دربانان مدرسه، بخواجه كزارش دادندكه خطيب شبها دركتابخانه باشراب وشاهد سروكاردارد ويحيزي بروی او نیاورد. فقط حقوق ماهانهاش را افزود و پیغام داد که چون مخارج شيخ زيادست مبلغي ناقابل برماها نهاش افزودهشد . شيخ دريافت که خواجه ازعش تهای شبانه خبریافته است و آنرا ترككرد^. ابوالمظفر ابوردی (م ۵۰۷) همدرس غزالی نیزکه بعدهاکتابدارمدرسه شد ادیب پرمایه یی بشمارمی آمد و در تواریخ و انساب تألیفات داشت . این کتابدارها نيز ما تند استادان وطالب علمان درمدرسه، هم منزلمناسب داشتند وهم ماهانهٔ معلوم . اگردر باب مقررات كتابخانه اطلاع درستي درمآ خذنيست آنچه یك قرن بعد یاقوت حموی درباره كتابخانه های شهر مرومی گوید

وخاطر نشان می کند که وی در آنجا پاره یی وقتها تا دو بست جلد کتاب را می توانست به امانت بگیرد و برای بعضی از آنها و دیعه یی هم نسپارد می تواند نشانی بدست دهد از تسهیلات کتابخانه ها . وقتی در عهد ناصر خلیفه (۲۲۹ – ۵۷۵) کتابخانهٔ نظامید از حیث «تسهیلات» حتی از کتابخانه ناصری وضع بهتری داشت ا پیداست که درعهد حیات خواجدو پسرانش می بایست چه رونقی داشته باشد .

درمدرسه، مسجد ومجلس وعظ هم بود وغیرازمدرسان که بکمك ایبان و معیدان خویش دانش طلبان را به تلقین و تکرار وادارمی کردند وعاظ مدرسه، علم را که عبارت از علم شریعت بود - در میان عامه نیز می بردند واینهمه ما نعی بود برای گرایش خاص و عام به تبلیغات باطنی مدرس اهمیت خاص داشت واز جانب وزیر، سلطان، یا خلیفه انتخاب میشد با مستمری و حقوق هنگفت.

وقتی غزالی برای تدریس باین مدرسه می آمد نظامیه مدرسه ی مشهود بود. از آنکه بنادر سال ۴۵۹ هجری ساخته شده بود. که ابو حامد در آتزمان فقط نه سال داشت. گذشتهٔ آن نیسز چنان با نامهای درخشان و پر آوازه مر بوط بودکه حتی خاطرهٔ نام استادان و مدرسان قدیم آن، فقیه جوان طوسی دا غرق در رؤیا و غرور می کرد. نام وی، اکنون درسی و چهارسالگی در ددیف نامهای بزرگ و جاودان اعثال ابونس صباغ، و ابواسحق شیرازی درمی آمد و این اندیشه، غرور و رضایت خاطر را در وی بر می انگیخت. آنچه وی دا بیشتر بهشور و میجان می آورد، این اندیشه بودکه وی اکنون می رفت تا بر مسند ابو اسحق شیرازی تکیه کند).

در واقع این مدرسهٔ نظامیه را هم خواجه نظام المائ بجهتهمین ابواسحق ساخت اما وی از پرهیز و پارسایی که داشت در روزهای اول حاضر نشد در آ نجا تدریس کند ۱۰۰ می گویند خواجه خود در روز افتتاح که مردم و دانشجویان برای شنیدن درس ابواسحق گرد آمده بودند حضور یافت و کس فرستاد تاابواسحق شیرازی برای تدریس بیاید . وی نیامد و خواجه ناچار شد یا فقیه شافعی دیگر را که در بغداد به دانش و پرهیز شهرت داشت بجای وی بگمارد : ابونص صباغ . این تدریس بیست روز بیشتر نکشید و ابواسحق سرانجام در مقابل اصراد خواجه تسلیم شد و بتدریس نظامیه تن در داد . با اینهمه وقتی هنگام نماز می شد از آن غص است ۱۰ نجا بیرون می آمد و در باث آن غص است ۱۰ نفسان می خواند، و غالباً می گفت شنیده ام در مدرسه بیشتر آلات آن غص است ۱۰ است ۱۰ نفسان است ۱۰ نفسان می شد و بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می شد و بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می شد و بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می شد و بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می آن به است ۱۰ نفسان می آنون بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می آنون بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می آنون بیشتر آلات آن غساست ۱۰ نفسان می آنون بیشتر آلات آن غسان می آنون بیشتر آلات آن غسان می است ۱۰ نفسان می آنون بیشتر آلات آن غسان می آنون بیشتر آن

این ابواسحق که غزالی وی دا درهنگام مافرتش بخراساندیده بود، درفقه قدرت و تبحر کم مانندداشت و درمناظره کمتر کسی می توانست با او بر آید. درمسایل خلاف، یعنی آنچه بین شافعی و ابوحنیفه در آن باب اختلاف بود، مخصوصاً کم کسی بیای وی می رسید. یك وقت هم رقیب او ابونسر صباغ گفته بود اگر بین شافعی و ابوحنیفه صلح میشد بسرای ابواسحق علمی نمی ماند، و ابواسحق بهمین سبب کتاب مهذب را نوشت تاعشان دهد که علم وی فقط محدود به مین مسایل خلاف تیست آلگذشته از مایهٔ علمی، شیخ، در زهد و پرهیز نیز نام و آوازه یی بلند داشت و ازین احاظ مورد احترام عامه بود - با شهرت و حیثیت علمی که داشت ساده و بی ادعا بود، جامه محقر می بوشید و غالباً حتی غذای درستی هم قداشت. بیاهل قدرت نیز، که وی دا بسبب توجه عامه، فوق العاده احترام

می کردند بی اعتنا بود . می گویند بدرخواست خواجهٔ بزرگ فقهای عصر گواهی نامه یی تهه کردند در بات یاك اعتقادی وزیر، و چون از وی خواسته شدکه او نیزچیزی درین باب بنویسد فقط نوشت: حسن بهترین ستمكارانست، ونوشتهاندكه خواجه وقتى نوشتهٔ وى را ديد بگريست و گفت هیچکس از وی درنست آن ننوشت ۱۴ وقتی هم که بعنوان سفارت از حانب خلیفه به نیشا بور آمد درواقع بخاطر عامهٔ مردم بود و آمده بود تاشكايت خليفة مقتدى وناخر سندى مردم را ازاين ابراللث كه ازدريار خراسان بعنوان وزير برخليفه تحميل شده بود بسطان برساند. اليته درطی مذاکر اتی که درین سفر باسلطان کرد موفق شد، دختر سلطان را نز برای خلفه خواستگاری کند و بعدها حاصل این بیوند جعفر ابن مقتدی شد که وقتی نیز ملکشاه کوشید تاوی را ولیعهد خلفهسازد. درهر حال، طيهمين مسافرت وي بودكه حرمت و تكريم فوق العادمين كه امام الحرمين و تمام طبقات مردم در حق ابواسحق كردند در غزالي جوان تأثیر فوقالعاده بخشید وفقیه بزرگ پر آوازه یی که خلیفه و سلطان او راگرامی بشمر ند وعامه مردم تا حد پرستش دوست بدارند برای وی یك آ دمان شد ـ یك سرمشق آ دمانی . با اینهمد مر گ وی در جمادی الاخرة سال ۴۷۶ روزهای باشکوه نظامیه بغداد را بیامان آورده بود، واختلاف مدعيان طي چندين سال ازعظمت وجلال گذشته اين مدرسه بزرگ دارالخلافه چیزی باقی نگذاشته ،ود .

جانشینی ابواسحق شیرازی را پسر خواجه \_ کـه آن زمان در بغداد بود \_ به ابوسعد متولی داد که از فقهای مشهور بود اما خواجه این انتخاب را نیسندید وابن صباغ را بجای وی گماشت . تدریس ابن

مباغ هم طولی نکشید و چون ابوسعید بر ضدوی تحریکات می کرد برکنارشد و چندی بعد در گذشت (جمادی الاولی ۴۷۷). ابوسعید هم مدتش خیلی زود سرآمد و درشوال سال بعد وفات یافت.

چندی بعد خواجه، دا تن از سادات بخارا داکه از فقیهان قام آوربود وگذشته از فقه دراصول وجدل و نحو ولغت همدستي قوي داشت بتدريس نظاميه فرستاد ـ ابوالقاسم دبوسي . اذابن دبوسي نيز غزالي خاطرهیی جالب داشت از آنکه وی، در نیشابور یك بار با امام الحرمین مناظره کرد و از دست شاگر دان امام جفاها دید و یك بار هم بخاطر همین جفای شاگردان در اصفهان امامالحرمین را سرکوفت زده بود و وقتى امام الحرمين درآ نجا يبش او سير انداخت دبوسي شاگردان وي را سگهای گزنده خوانده بود. تدریس این ققیه نامآور ویر آوازه هم در عظامیه فقط سه سال طولکشید و وی در این شهر بسال ۴۸۲ در گذشت خواجه بعد از وی نخست یك نن از شاگردان سابق ابواسحق راكه ابو عبدالله طبری خوانده میشد ـ درجای وی بتدریس گماشت و چندی بعد ابومحمد عبدالوهاب شيرازي را بهبغداد فرستاد . كار هيچ يكچنانكه انتطارخواجه بود چندان شهرت نیافت و آخر قرار شدکه با یکدیگر شريك باشند وهركدام يكروز تدريس كنند ١٥٠. اما اختلاف داعــه داران ومخصوصاً اینکه مدرس نظامیه می بایست مورد قبول تمام فقیهان بزرگ بغداد باشد برای خواجه که آنهمه به نظامیه بغداد علاقه داشت مایسه عكراني بود وشايدكمتركسي مي توانست حدس بزند يك فقيه جوانسي وجهارسالهٔ طوسی، بنام ابوحامدغزالی،که دوسال بعد ازمر گابوالقاسم دبوسی بهبغدادگسیل میشد بتواند شهرت و آوازهٔ قدیم نظامیه را دیگر

مار احياءكند و تجديد .

قدرت بیان وجاذبهٔ شخصیت، خیلی زود این فقیه طوسی را در بغداد معروف و مقبول کرد و شاید حمایت خاص و زیس و دوستی ها و آشنایی هایی که وی در طول اقامت در لشکر گاه باعلماء و بزرگان بغداد یافته بود تیزنیل باین شهرت و قبول را برای وی آسان تر کرد . درس او در نظامیه موجب تحسین و اعجاب شد چنانکه در انداهٔ زمان بیش از چهارصد تن از دستار بندان شهر در میجلس درس وی حاض هی آمدند . حتی پیران حنابله، مثل این عقیل و ابوالخطاب که هجده نوزده سالی از غزالی سالخورده تر بودند در مجلس وی برای استفادت می آمدند . از فصاحت بیان و وسعت معلومات وی تعجب می کردند و از سخنان وی حتی در تصنیفات خویش نقل می کردند ". در ارتباط با اینگو نه فقیهان حتی در تصنیفات خویش نقل می کردند ". در ارتباط با اینگو نه فقیهان سالخورده که در مجالس باوی مناظره نیز می کردند غزالی آن مایه زیر کی وهوشمندی داشت که نگذارد بازیچهٔ حریفان شود .

درهمان روزهای اول که به بغداد آمد فقها به نزد وی آمدند و خاطر نشان کردند که بموجب رسمی دیرینه درینجا هرکس برای تدریس می آید دعوتی می کند و با یاران آشنایی می بابد . اکنون باید دعوت با پایه یا باید ازی مناسب باشد . ابو حامدگفت درینصورت یا باید آنچه را درین دعوت بکارست شما معین کنید و روز دعوت رامن تعیین کنم یا برعکس . گفتند آنچه درین دعوت بکارست به تعیین تو باشد و روز دعوت همین امروز دعوت، به تعیین ما . اکنون خواست ما آنست که دعوت همین امروز باشد نه روز دیگر . گفت درین حال چون آنچه در دعوت جمین بکارست بامن است برای من چیزی که امروز دست می دهد نان و سرکه بکارست بامن است برای من چیزی که امروز دست می دهد نان و سرکه بکارست بامن است برای من چیزی که امروز دست می دهد نان و سرکه

است با پاره بی سبزی گفتند پسآنچه در دعوت بکارست می بایست فلان مقدار مرغ باشد ، فلان مقدار حلوا ، و چیزهای دیگر . غزالی گفت در بنصورت روز دعوت به در سال دیگر بیفتد . فقها درماندند و گفتند هی دو کار هم بدست تو باشد که بابحث و نظر حریف تو نتوان شد ۱۷ .

قدرتکم مانندی که ابو حامد درمناظره داشت تبحی واحاطهٔ اورا درفقه واصول و کلام بیشتر جلوه می داد و فقهای نظامیه بعد از هشت سال که از مرگ ابواسحق می گذشت درمسند تدریس او با فقیه جوانی آشنا شدند که می تواندت خاطرهٔ درس باشکوه او را در نظامیه تجدید کند کسانی که در نظامیه درمجلی درس وی حاضر می آمدند بیان شیرین و هوش سرشاد وی را درخور تحسین یافتند ۱۰۰۰ و مجالی درس او دونق و شکوه بیار یافت.

شهرت و آوازهٔ او درین سالهای تدریس بجایی رسیدکه حتی در مغرب وقتی یوسف بن تاشفین می کوشید برای دفع مخالفان خویش و اقدام بخلع فرما اروایان نالایق از فقهای نام آور عسر دستاویزی بجوید گذشته از قضات معروف اندلس که درقلمر و حکمرانی وی مشهور بودند لازم دید که ازین فقیه معروف مشرق نیز فتوی بخواهد ۱۸۰۰ غزالی نیز درین اوقات که چندسالی از ورود وی به بغداد می گذشت درین باب فتوی نوشت و همین نکته که رای این فقیه شافعی از اهل شرق می توانست برای بوسف بن تاشفین درعزل و خلع مخالفان خویش دستاویزی سودمند باشد حاکی از شهرت فوق العادهٔ مدرس جدید نظامیه بغداد بود، درشرق وغرب روایتی هم هست که می گوید در همین سالها ابن تومرت مهدی مغرب نیزیه چند در بغداد محضروی را دریافت و کتاب سرالعالمین مغرب نیزیه چند در بغداد محضروی را دریافت و کتاب سرالعالمین

دا در مجالس سری نزد او خواند اما نمی توان این قول را پذیرفت چرا که نه فقط کتاب سرالعالمین ازغزالی نیست و بعدها بنام او منسوب شده است کم بلکه این تومرت هم فقط بعد از سال پانصد هجری از زادگاه خویش بیرون آمده است و به شام وعراق آمده است والبته در آن هنگام نیز مدتها بود که غزالی از شام وعراق باز گشته بود و در خراسان می زیست کم معهذا شهرت این روایت نیز خود حاکی است از نام و آوازه یی که درس غزالی در نظامیه برای او دراقطار عالم بوجود آورده بود.

تدریس درنظامیهٔ بغداد ازهمان ابتدا مطالعهٔ دایم لازم داشت و بحث و تحقیق دادم . بعلاوه تبحر درمناظره را ایجاب می کرد که وسیلهٔ تفوق در آن آشنایی با منطق بود و حتی با فلسفه . با اینهمه در محیط فقها و اهل کلام ، فلفه بقدری منفور بود که بهیچوچه نمی بایست آشنایی با فلسفه از اقوال وافکارفقیه ومدرس نظامیه ظاهر شود .

دربین سیصد یا چهارصد تن فقیهان نام آور بفداد که غالباً بدرس ابو حامد می آمدند و بعضی از آنها از خود وی نیز مسنتر بودند بیشک کسانی هم می آمدند تافقیه خراسان را بیازهایند یا حتی بدام اندازند. که آیا پیش از وی مدرسان دیگر نظامیه نیز دایسم گرفتار تحریکها و وتوطئه ها بودند ؟ حتی یک فقیه معروف حنبلی – بنام ابن عقیل – که این دوزها در مجلس درس وی حاض میشد و در واقع بیست سالی از خود وی مسنتر بود ۲۲، دراش این گونه تحریکات متهم به گرایش های معتزلی شده بود و یکجا هم مجبور شده بود در پیش علما بغداد به خطای خویش اعتراف کند. با اینحال جسارت و صراحت فوق العادهٔ این واعظ خویش اعتراف کند. با اینحال جسارت و صراحت فوق العادهٔ این واعظ سالخوردهٔ حنبلی بقدری بود که حضور او در مجلس فقیه غریبه و بالنسبه

جوان شافعی می بایست برای یاران وی مایه بیم و ناراحتی شده باشد. این فقیه و واعظ نام آور یکبارهم در بغداد با نظام الملك سخنهای جسورانه را ند ویك جا در حالیكه پادشاهان در خدمت وی ایستاده بودند وی در كنار خواجه نشست . حتی در همین ایام وقتی شنید باطنی ها سلطان را درمیان گرفتهاند نامه بی تند بوی نوشت و اورا از ارتباط با آنها بر حذر داشت آ. وقتی این شیخ حنبلی درپای منبر ابو حامد می نشست پیداست كه فقیه جوان شافعی تا چه حدخو درا در معرض امتحان وقضاوت می بافت . فقیه سالخوردهٔ دیگر \_ شیخ ابوالخطاب حنبلی \_ نیز كه بیست سالی از وی مسن تر بود و درپای درس او در نظامیه بغداد حاضر می آمد بیشك وی مسن تر بود و درپای درس او در نظامیه بغداد حاضر می آمد بیشك ابائی نداشت كه در سخنان فقیه خراسانی دستاویزی بیابد و او را دربن مدینه الی از میدان بدر كند . این اندی شه كه ناچار در خاطر مدرس جوان نظامیه راه داشت وی را از یك و بمطالعهٔ مستمر وامی داشت و از سوی دیگر به دفت و احتیاط در

در همان آغاز ورود به بغداد ، غزالی بعضی اوقات خویشتن را به حمایت خواجه نظام الملك دلبسته می یافت . مخصوصاً چون در همان سال ورود او به بغداد خواجهٔ طوسی نیز بهمراه موکب سلطان به بغداد آمد و نز دیك شش ماه همچنان باسلطان در بغداد بود ۲۰۰۰ این توقف ممتد موکب سلطانی به ابو حامد بیشتر فرصت می داد تاحمایتی راکه خواجه از وی می کرد بر خمد عیان بکشد . اما ظاهراً خیلی زود در یافت که براین حمایت خواجه هم نمی توان دل بست .

درین زمان، خواجه پیرلجوجی بودکه برسلطان و خلیفه غلبهٔ

واقعی داشت اماکارها دیگر در دست خود او نبود، در دست پسرانش بود وخويشانش . درست است كه اگردر دست خود اوهم بود تفاوت نمي كرد اما بازخود او دركارش يعت دقيق بود وحتم سختگير . وليكن روالكارها چنان بود که دقت وسختگیری خواجه هم نه مایهٔ تأمین عدالت میشد نه موجب تفویت شریعت. ملك و ثروت بیحساب خود او كافی بود كه هر کے دیگر جزغزالی جوان را در عدالت جویبی و شریعت بروریش بشك بندازد. اما برسمي هاى زمانه كه خود او نيز درسياست نامهاش ازآن مي ناليد از ديدة غزالي ينهان نمي ماند . همين باطني ها كه خواجه درمبارزهٔ با آنها فوق العاده خشن وبی گذشت بود نه آیا پیشرفت شان تا حدی حاکی از ناخر سندی عامه از دستگاه قدرت بود ؟ با اینهمه تا خواجه زنده بود درین فقیه جوان نظامیه بچشم یأ فرزند میدید . شهرت و محبوبیت غزالی بهرحال تا اندازه یی مرهون جانبداری و يشتيباني بي دريغي بودكه خواجه درحق او داشت . اين را غزالي خود حس می کرد وشاید همین نکته محبوبیت وشهرت را برای وی اند کی أاكوار مي داشت. كويي آن را به وجود غير وابسته مي ديد ـ به وجود كسيكه درقلمرو سلاجقه هركس اهميت وشهرتي داشت آن را به وي مديون بود.

قدرت وشو کت این دهقان زادهٔ طوسی در دولت ترکه انان سلجوقی بجایی رسیده بودکه یاد آور کلام منسوب به سلیدان بن عبدالملك خلیفه اموی میشد. این خلیفه قرنها پیش تعجب کرده بود که ایر انیان هزار سال ملك راندند ویا لحظه محتاج عرب نشدند وعرب صد سال حکومت نوانده اند و یك ساعت هم ازایرانیان بی نیاز نمانده انده اند و دلت سلجوقیان

هم بنظی می رسید که بدون تدبیر خواجه نمی تواند دوام بیاورد و یك روز نیز از او بی نیاز نمی تواند بود. حتی خود سلطان در دست خواجه بازیچه یی که فقط با رشتهٔ نامر هی غرور وشهوت جنبش وجست و خیزی می کرد، اما خواجه نیز تمام قدرت و تمام حیثیت خوددا به شهوت و غرور او پیوند داده بود.

درست است که ملکشاه خواجه را همچون پدر احترام می کرد و از سلطنت تقریباً به تخت و شکار قانع بود ۲۶ اما باز وقتی پای ثروت یا شهوت درمیان می آمد نه رعایت خواجه را لازم می دید نه رعایت شریعت را . به مین سبب بود که پارسایان واقعی از همکاری با دستگاه آنها غالباً با می کردند . هوسهای سلطان که ملکشاه تمام مأموریت خود را در ارضاء آنها می بافت گه گاه چاشنی بیر حمی وقاوت غیر انسانی داشت . بیك هوس عجیب وی شکار بود که تنها از سم وشاخ آهوهایی که بیكبار شکار می کرد، در هاوراء النهر و در کوفه مناره ها میساخت ۲۷ . گاه غیر از آنچه شکار می کرد د و یك بار شمارهٔ آنها را تا ده هزار یافت عده بسیاری از غز الان صحرا را داغمی کرد چنا نکه سالها بعد از مرگ او هنوز در بین غز الانی که پسرش محمد در اطراف کوفه صیدمی کرد، بودند آهوهایی در بین غز الانی که پسرش محمد در اطراف کوفه صیدمی کرد، بودند آهوهایی که داغ ملکشاه داشتند ۲۸ .

جایی هم که پای مال درمیان بود سلطان پروای هیچکس نداشت، حتی پروای خواجه را . یکبار نزدیك بود نظام الملك را به داماد ورقیب وی ابن ابی الرضاکه پیشنهاد کرده بود هزار هزار دینار باشکنجه و تهدید از وی بیرون آورد و اگذار کند و تازه و قتی نظام الملك توانست خود را اذین دام هلاك خلاص کند سلطان را چنان برین رقیب بدگمان کردکه

داد چشمهایش را باکارد بیرون آورند و بیندازند جلوی سگ ها . با اینهمه پسرهمین نظام الملك را هم که دلقك سلطان را کشته بود بامر وی زهر دادند وسلطان خود خبر مرگش را بیدر داد و او را تسلیت گفت . این خلق و خوی سلطان را که معجونی از هوس، قساوت، و احساسات سرکش بود خواجه می بایست تحت نظارت داشته باشد و آنرا با شریمت و آداب و رسوم انانی آشتی دهد . کفایتی که شاعران و ستایت گران در وجود خواجه می ستودند همین قدرت وی بود در تسخیر سلطان .

معهذا بسیار بودند زاهدان وفقیها نی که پنهان و آشکارا خواجهرا می نکوهیدند و کفایتشرا بچیزی تمی شمر دند. نه تسلط او وفر زندانش را براموال مردم می پسندیدند نه لشکر کشی هایی را که سلطان به اشارت او درماوراءالنهر و دیگر بلاد اسلام می کرد. پارمیی از مسلمانان راستین از خود می پرسیدند که این ترکتازیها و اکه در شهرهای مسلمانی میشود چگونه می توان توجیه کرد ؟ البته خواجه، صرف نظر از علاقه یی که به جمع آوری تروت داشت و هیچ چیز نمی توانست وی را از آن بازدارد به دین داری هم علاقه یی بی ریا داشت . هروقت بانگ اذان می شنید هر کار که داشت رها می کرد. اوقات نماز را با دقت تمام پاس می داشت و در عین حال مردم آمیز بود و داش می خواست مردم اور ا پارسا بشمارند و یک ایک امن .

فروتنی ومهربانی او نیزغالباً وی را نزد عامه مصبوب می کرد . می گویند یکشب درجایی طعام می خورد بر ادرش وعمید خراسان نیز در آنجا بودند . عمید خراسان با مردی که یك دست نداشت هم کاسه بود و خواجه دریافت که ازین بابت خرسند نیست . برادر را نزد عمید فرستاد و مرد یك دست را با خود همكاسه کرد . با این مهربانی ها و فرو تنی ها کسانی را که با وی نزدیك بودند جلب می کرد.

بعلاوه در حمایت از دارسایان و دانشمندان و درویشان شهرت فوق العاده یی داشت وعلاقه یی . درمذهب شافعی تعصب می ورزید وحتی در بغداد از اینکه برضد حنابله تحریکاتی کند یا مخالفان آنها را حمایت کند دریغ نداشت آ. با اینهمه یك واعظ حنبلی، نامش ابوسعد بن ابی عمامه را که در بغداد بوی اندرزهای تند داد ، با محبت و نوازش تلافی کرد . در بغداد بسال ۲۷۹ یك روز به نظامیه رفت، کتاب مطالعه کرد، حدیث هم املاء کرد . در شهرهای دیگر خاصه نشابود، ری، واصفهان نیز گهگاه به نقل حدیث پر داخت و می گفت که ازین کار آن می خواهد که در شمار راو بان حدیث باشد آ.

با این مردم آمیزی و دین ورزی می کوشید دهان به گویان و مخالفان را با ففل ذرین بیندد. خواجه دلش خوش بود که در نظامیه حدیث نقل کند، درعه کربافقها وصوفیهٔ نشست و برخاست کند، دوشنبه ها و پنجشنبه ها غالباً روزه بدارد، و هنگام ورود به بغداد دربیرون شهر اردو بزند تا لشکریانش مزاحم اهل بغداد نباشند اما دیگر و روایی نداشت که در دفاع از قدرت سلطان سلجوقی حیثیت خلیفهٔ مسلمانان را خرد کند، از حلب تاکاشغی را به یا فی قرقگاه خاموش که فقط وی و ملکشاه در آن یادای ترکتاذی و خودرایی داشته باشند تبدیل کند . درین مورد خواجه چندان سختگیر و بی گذشت بود که ابوشجاع و زیر خلیفه را بخاطر انتقاد تندی که از اوضاع زمانه کرده بود با توطئهٔ ناروایی ساقط بخاطر انتقاد تندی که از اوضاع زمانه کرده بود با توطئهٔ ناروایی ساقط

کرد. گذاه واقعی وی ظاهر اً فقط آن بود که وقتی فرستادهٔ نظام الملك ببغداد آمد تا مژدهٔ فتح سمر قند را به خلیفه اعلام کند، باین فرستاده چنانکه رسم بود خلعت داد اما پرسید: کدام مژده ؟ مگر اینها شهری از دیار کفر راگشوده اند ؟ نه آیا آنها نیز مسلمان بوده اند ؟ . چگونه اینها خون مسلمانان را حلال شمرده اند و بر آنها تا خته اند ؟ . همین کلام ابوشجاع که در آن روزها هنوز نقل مجالس بود مدرس جوان نظامیه را می بایست تا اندازه یی به اندیشه فرو برده باشد .

ابوحامدکه بهاقتضای شهرت علمی ، ورای حلفه های درسخویش در مجالس نظامیه و درمحافل خلیفه وسلطان نیزرفت و آمد داشت در س سالها شاهد رویدادهایی میشدکه او را به تفکر در احوال واخلاق مردم می خواند و بهارزش واقعی قضاوت آنها .

یك واقعه که شاید وی را تكان سختی داد قتل خواجه نظام الملك وزیر بود در رمضان سال ۴۸۵، و مرگ سلطان چهل روزی بعد از آن. نه فقط غزالی یك لحظه خود را دراین شهر پرهیاهو \_ که از مدعیان و مخالفان پر بود \_ تنها یافت بلکه شایعات عجیبی را که نشان می داد قتل خواجه ممکن است بتحریك سلطان و طبع ملول او روی داده باشد آن نشا نه یی یافت از پوچی ها و بی حاصلی های جاه وجلال اندانی ) تصور آنکه باطنی ها خواجه را بتحریك سلطان کشته باشند وی راکه آنهمه نسبت به باطنی ها خواجه را بتحریك سلطان کشته باشند وی راکه آنهمه نسبت به باطنی ها نفرت داشت از همکاری بادستگاه سلطان که خودرایک دستگاه به باطنی ها نفرت داشت از همکاری بادستگاه سلطان که خودرایک دستگاه به بعداد دامت و تهدیدی که سلطان در دوزهای آخر عمر خویش در حق بعلاوه تحقیر و تهدیدی که سلطان در دوزهای آخر عمر خویش در حق خلیفهٔ بغداد المقتدی بالله روا داشت و کوشید تا او را بنفع یك فرزند

خردسال خویش از مسندخلافت دور کند، نمی توانستاین مدرس نظامیه راکه بادستگاه خلافت نیز مربوط و ناچار بدان علاقمند بود بی تفاوت گذاشته باشد. این تجربدها ظاهراً مدرس نامجوی و جوان نظامیه را درهمکاری با دستگاه غریبی که تمام «نظامیه» وجودخودرا بدان مدیون بودند دچارتر دید و تأمل کرد.

واقعهٔ آموزنده دیگری که غزالی را از خلق ورد و قبول آنها تا حد زیادی مأیوس کرد ماجرای اردشین عبادی بود ـ یك واعظ مشهور . إذ ورود غزالي به بغداد دوسالي بيش نمي گذشت كه ابن امير ابو الحسين عمادی در مازگشت از سفی مکه به بغداد آمد و در نظامیه به وعظ پر داخت (۴۸۶هجري) ، اين واعظ تام آورعصر كه دصوفي هم خوانده مي شدبياني گرم داشت و درمجالس او در نظامیه از دحام غریبی میشد . چنا نکه غیر از حباط مدرسه رواقها و غرفهها از انبوه شنوندگان ير ميشد و حتى در روی بام هم جایی نمیماند . ابوحامدکه ظاهراً در سالهای اقامت در نشابور مجالس وی را دیده بود و لطف بیان اورا می دانست در مجلس وعظ وى حاضر مستد ، خاصه كه مجلس در نظامه بود وامام غزالي به عنوان مدرس نظامیه بر آنچه در آنجامی گذشت نظارت داشت . کارم عبادی شور و تأثير غريبي در خلق داشت ومردم را بهزهد و توبه رهنمون ميشد . الدحام این مجالی وعظ، دراین سال بحدی شدکه وی از کثرت، شنو ندگان ناچارشد مجلس خودرا دربیرون نظامیه، درمحلهٔ «قراح ظفر» بریاکند. مردم دست از کار می کشیدند. در مجلس او زاری می کردند و از هوش مى رفتند . توجه واقبال خلق درحق اين واعظ خراسان چندان بودكه اهل بغداد آپ برکه بی را که وی درآن وضو میساخت باکوزه و شیشه جهت تبرك مىبردند واو را صاحبكرامت ميشمردند، غزالى كه رونق اين مجالس را تاحدى درحكم رونق نظاميه ميشمرد از شهرت و قبول اين واعظ وصوفى خراسانى شايد احساس غرور نيز مى كرد. اما اين توجه واقبال عامه، درين مورد نيز مثل هميشه، بى بابه بود وخلل پذير. بعضى سخنانش را فقهاء نيسنديدند، مجلس وعظ او را تعطيل كردند و وقتى او را از شهر راندند از آن انبوه مستمعان هيچ كس بيارى او برنخاست درخاست

آیا ابوحامد که درسالهای دانشجویی جرجان و نشابور آنهمه بهدد وقبول عامه دل بسته بود، واکنون درمسند تدریس نظامیهٔ بغداد در همین دد وقبول خلق بچشم یك محاف می دید حق نداشت در این ماجرا آشنایی خلق و رد وقبول آنها را بیحاصل بیابد \_ و هایه درد سر؛ پیش ازاین، تکیه گاه حشمت واعتبار خود او \_ و رای علم وفضل که در آن نمینه مدعیان بسیار داشت - حمایت خواجه و سلطان بود و رعایت خلیفه . امااکنون حتی باینها نیز نمی توانست تکیه کند . چوناز ورود او به بغداد یکسالی بیش نگذشت که نه خواجه ما ند و نه سلطان، خلیفه هم که در دست سلطان و وزیر بازیچه یی بیش نبود چه تکیه گاه اخلاقی هم که در دست سلطان و وزیر بازیچه یی بیش نبود چه تکیه گاه اخلاقی

با اینهمه، احترام خلیفه درحق این مدرس جوان اگر برایخود وی دیگر چندان جاذبه یی نداشت نزدعامه بی اهمیت نبود. همین نکته می توانست او را از طعن و آزار عوام که غالباً باریچه دست مدعیان میشدند درامان نگه دارد. آنچه خلیفه را مخصوصاً درین روزها نزد عوام محبوب می کرد تهدیدهایی بود که سلطان در آخرین روزهای عمر

خویش درحق وی انجام داده بود وشاید مر گ بی هنگام سلطان دا ساده دلان بغداد به تأثیر دعای خلیفه هم منسوب می کردند. درست است که این خلیفه خود در تمام دوران خلافت بازیچه دست سلجوقیان بود، اما سلجوقیان نیز درین روزهای بعد از ملکشاه بازیچه یی بودند در دست مغرضان.

تركان خانون، بانوى ملكشاه كه خود دختر خافان آل افراسات بود از وقتی یای خواجه و ملکشاه را از میدان دور می دید، یکه تاز ميدان شده بود . اين زن كه سالها يمش تمام آرزويش اين بودكه فرزند خرد سالخویش، شاهزاده محمود، را ولیمهد ملکشاه اعلام کند ودر بن م انديشه نظام الملك وزير را مخالف خويش مي بافت، ظاهراً در تحريك و توطئه برضد او دخالت داشت . اكر آنگو نهكهگفته میشد ملكشاه نیز درقتل خواجه دستی داشت بیشك می بایست تحریك و توطئهٔ این زن در ایجادکدورت بین سلطان و وزیر مؤثر افتاده باشد . ترکان خاتون در واقع خيالهاى جاه طلبانهٔ عجيبي داشت . له فقط ميرخواست سلطنت سلجوقیان را دراختیار خویش گیرد برای خلافت عباسیان نیز تقشههای ينهائي داشت. از ماه ملك خاتون، يك شاهزاده خانم جوان مرككم چند سال پیش در دنبال مسافرت ابواسحق شیرازی به خراسان، باز دواج مقتدی خلیفه در آمده بود و چندی بعدکارشان بحدایی کشیده بود پسری بافی مانده بود ، جعفر نامکه از یکسو پسرخلیفهٔ عباسی بود و از سوی ديگر نوادهٔ سلطان سلجوقي . اين جعفر نيز ـ كه مثل شاهزاده محمود طفل خرد سالی بیش نبود ـ در دست ترکان خاتون بود و شاهزاده خانیم فتنهجو مى خواست نام سلطنت را براى محمود تأمين كند و نام خلافت

را برای جعفی . در آ ضورت در دنیای شگرف رؤیاهای زنائه، خویشن را هم سلطان واقعی می دید هم خلیفهٔ واقعی . یك وزیر جاه طلب نیز این نقشه را درنظر او تزیین می كرد \_ تاج الملك قمی . شاید نظام الملك كه بركیارق پسر بزر گسلطان را برای جانشینی وی می خواست تاحدی قربانی این نقشه های جاه طلبانهٔ تركان خاتون و تاج الملك شد و شاید سلطان ملكشاه نیز كه خود بطور مر موزی بیمار و ظاهراً مسموم شد قربانی دیگر بود . ممكن است كسانی كه نظام الملك را قربانی چنین توطئه یی می دیدند در مرگ سلطان نیز این احتمال به خاطر شان گذشته باشد، اما سلطانی كه خود به قتل وزیر رضایت داده بود اگر نیز فدای باشد، اما سلطانی میشد مرگ وی چه احساسی در مردم بر می انگیخت بخر آنکه از روی عبرت بگویند \_ قهر یزدانی به بین و عجز سلطانی نگر ۳۶ به

البته فتل تاجالملك كه چندى بعد بدست غلامان نظام الملك تكه تكه تكه تكه شدكفارهٔ این تابكاریهایش را داد . اما نقشه هاى تر كان خاتون نیز با دشواریها روبرو شد . اقدام قیم بنده لكشاه براى بركنارى خلیفه كه سلطان می خواست جعفر خردسال را بجاى اوبنشاند وظاهراً بتحریك تركان خاتون بود خلیفه را بیدار كرد و تگران . درینصورت كه می داند كه سلطان را در روزهاى آخر درشكارگاه، كه زهر داد ؟

اما بعد ازمرگ ملکشاه درمذاکره هایی که بین خلیفه و ترکان خاتون می دفت یکبارئیز کار بمداخلهٔ فقیهان رسید که در آن باب مشطب فرغانی از ترکان خاتون پشتیبانی کرد و غزالی به جانبداری خلیفه برخاست ۲۲. آخر، ترکان خاتون با خلیفه کنار آمد: خلیفه پذیرفت که

محمود خردسال را بجانشینی سلطان بشناسد بشرط آنکه ترکان خاتون نیز از ادعایی که دربارهٔ خلافت جمفر داشت منصرف شود.

بدینگونه، در بغداد غزالی معاینه می دید که س نوشت خلافت و سلطنت که آنهمه در احوال عامهٔ مسلمانان تأثیر داشت بازیچه یی بود برای یك مشت خیالات زنانه . آیا مشاهدهٔ چنین احوالی طبع حساس و جدی وی را ازهمآهنگی با این هوسها ناراحت نمی کرد؟ بر کیارق که خواجه نظام الملك درس تأیید و حمایت او جان خودرا از دست داده بود، از سبب توطئه ها و تحریکات تر کان خاتون که حتی امراء خاندان سلجوقی را برضد وی شورایده بود با دشواریها مواجه بود . اما مرگ محمود خردسال که درهمان ایام از آبله در گذشت بر کیارق را ازین دشواریها تا حدی نجات داد . چند ماه بعد که ترکان خاتون و مقتدی نیز عمر شان پایان یافت (۴۸۷ ه) رؤیاهای زنانه، در باب سلطنت و خلافت، نیز مثل رؤیاهای شب نیمهٔ تابستان محوشد .

با این وصف، برای ابو حامد که نمام دنیای غرور جها نجویان - نمام این مرده ربگ ملکشاه و خواجه نظام الملك و مقتدی خلیفه \_ را بازیچهٔ بیقدری در دست تركان خاتون دیده بود لحظه هایی پیش آمد که دیگر همهٔ این عوالم چیزی جزیك خواب، یك خیال، ویك هیچ بنظر نمی رسید . خاطر روشنی که تا این زمان سالها تحت تأثیر اندیشه های عرفانی و دینی، تحت تأثیر قرآن و حدیث، زندگی دنیا را یك متاع غرور یافته بود، اکنون در تمام قدرت و جاه آن دیگر هیچ چیز نمی یافت که به دلستگی و تعلق بیرزد روقتی معصوم ترین و پاك ترین هوس ها که همین هوس تدریس و تعلیم بود نیز، مثل هوس خلافت و فرمانروایی، با حداد تهاو کشمکش های

مغرضانه آلوده میشد برای وی این اندیشه پیش می آمدکه فقها وعلما و نظامیه هم که در پای درس وی ازدحام می کردند آیا ازین درس و بحث کشف حقیقت را طلب می کردند یا مهارت درمناظره و مباحثه را و بسیاری از آنها، چنانکه غزالی به یقین می دانست، آنقد رکه به پیروزی درمناظره و احراز بر تری خویش می اندیشیدند به خود حقیقت علاقه تمی و رزیدند و احراز بر تری خویش می اندیشیدند به خود حقیقت علاقه تمی و رزیدند کمی درخود او تعصب وغروری که حقیقت جویی راگه گاه فدای اغراض می کند و جود داشت و شاید در یک لحظهٔ استغراق و تأمل ابو حامد می توانست فتوایی را که خود وی در باب یزید و ناروایی لعن او نوشت به همین هوسهای معصومانهٔ فقها برگرداند . این فتوی از همان در زها غوغای بیار برانگیخت و موافق و مخالف بیار یافت .

در آن دوزها شهرت و آوازهٔ ابو حامد وعنوان مدرسی مدرسهٔ نظامیه که او داشت، سبب میشد که مایل فقهی را از هر جانب بوی عرضه کنند و فتوی بخواهند. آنچه درین فتوی غزالی را گرفتار مشکل می داشت دشمنی شیعه بود برضد یزید و نعصب ناخود آگاه خود وی برضد شیعه . مسأله هم درباب یزید بود و لعن کردنش . درین فتوای معروف ، غزالی به این عنوان که دخالت و امر یزید در کشتن حسین بن علی مسلم نیست به این عنوان که دخالت و امر یزید در کشتن حسین بن علی مسلم نیست واگر هم باشد قتل نفس فسق است نه کفر ، بعلاوه ممکن هست که یزید توبه کرده باشد و از اینها گذشته لعن انسان که سهلست لعن حیوان هم در شریعت منع شده است فتوی داد که لعن یزید جایز نیست ۲۸ . این نکته ، در بغداد که شیعه در محلهٔ کرخ غالباً آشکارا صحابه را لعن می کردندخیلی جاها با نفرت و وحشت تلقی شد .

البته غزالي درين فتوى ظاهراً نظربهمخالفت باشيمه ـ ومخصوصاً

باطنیه داشت . بعلاوه شاید تاحدی نیز ناظر به برانداختن رسم لمن و نفرین بودکه عمیدالملك کندری در اوایل عهد سلاجقه درخراسان بر ضد اشعریها براه انداخته بود . ازین گذشته غزالی لمن را تاحدی بدان سبب که رسم مربوطبه شیعه بود، چیزی نقرت انگیز می بافت . و در دل، شاید تاحدی به گفته علی بنایی طالب می اندیشید که وقتی به دو تن از بادان خویش، حجر بن عدی و عمروبن حبق گفته بود که من هیچ دوست ندارم شما لعنتگر باشید و ناسزاگوی، اگر کارهای بد دشمنان را وصف کنید و باز نمایید که سیرت آنها چنین است و کارشان چنان، بیشتر مقرون به صواب است آ. اما اینکه درمنع از لعنتگری، مسامحه را تاجایی برساند که بر نابکاریهای یزید پر ده بپوشد و از امکان توبهٔ کسی دم زند که تا خوین روزهای حیات خویش مکه را در حصار داشت و مدینه را بعداز وقعه گربلا به باد غارت و کشتار داد، از تعصب نمی توانست خالی باشد و وقتی ابو حامد در دام تعصب می افتاد، حال بسیاری از فقیهان دیگر پیدا و دکه چه خواهد بود ؟

با اینهمه اگر وی نقش تعصب و غرض را درین فتوای خویش نمی دید دراحوال و اقوال بسیاری از فقهای نظامیه می توانست آن را مشاهده کند . در واقع مناظرات علمی آفت عمده یی که داشت همین نکته بود که حتی در نزد غزالی ممکن بود حقیقت را گهگاه فدای تعصب کند و اغراض اما وقتی پر ماجرا ترین خیالهای انسانی درطی چندهاه سلطان و وزیر و ملکه و خلیفه را به جان هم می اندازد و در پایان یك دورهٔ کو تاه همه را نابود می کند آیا خیالهای معصومانهٔ تدریس و افاده و غلبه در بحث و مناظره ارزش آن را دارد که تمام اوقات انسان ، مصروف

آن شود ؟

این اندیشه در این سالها غزالی دا رها نمی کرد . وقتی خلیفه مستظهر بجای مقتدی نشست ابو حامد بعنوان امامعراق \_ امام شافعی های عراق \_ درین مجلس حاض بود \* و این امتیاز که در دوران نظام الملك وملکشاه، برای وی غرورانگیز بود درین سالهای جنگ و فترت وی دا در اندیشهٔ پوچی و بیحاصلی فرو می برد . پیش از آن مکر ر بدرگاه خلیفه وقت آمده بود، و حتی بعدها در سالهای انزوای پایان عمر مکر ر از مسافر تهایی که بعنوان سفارت نزد خلیفه کرده بود یاد می آورد . اما توجه به روابط بین خلیفه و سلطان، و ضعف و درماندگی خلیفه شانزده ساله در برابر شاهزادگان سلجوقی، درین دوزهای جلوس خلیفهٔ شانزده اورا از دستگاه خلافت تاحد زیادی مأیوس می کرد . با اینهمه وقتی خلیفه از وی خواست تا رساله یی در رد باطنیه بنویسد اشارت وی دا فرمان اولی الامر تلقی کرد - اطاعت کردنی .

در آن روزها غیر از تدریس در نظامیه ، قسمتی از اوقات غزالی حرف تصنیف کتابهامیشد : وصرف فتوی در مسایل فقهی . در همین روزهای آخر نظامیه ، یك کتاب او بنام الاقتصاد فی الاعتفاد نشر یافت که مسایل مهم عقاید و کلام را بشیوهٔ اهل منطق و بابیانی ژرف مطرح بحث می کرد . این اثر یاد آور «ارشاد» استادش امام الحرمین بود و غزالی را بیش از پیش هدف رشك مدعیان دانش ساخت . اما این رشك و نارضایی رقیبان مخصوصاً و فتی افزونی می بافت که غزالی را همه جا مورد رجوع جویندگان حکم و فتوی می دیدند . حتی باطنیه هم گه گاه نزد وی سؤالهایی می فرستادند و فتوی می دیدند . حتی باطنیه هم گه گاه نزد وی سؤالهایی می فرستادند و فاز اوجواب می خواستند و خود او یك جا یاد آوری می کند که از همدان و از اوجواب می خواستند و خود او یك جا یاد آوری می کند که از همدان

چهار سؤال ننزد او فرستادند او او جواب نوشت . در مسایل راجع به خلاف و جدل که آن روزها نزد طالبان علم رواج فوق العاده داشت غزالی چندین کتاب تألیف کرد وزندگی او درین سالها تمام صرف مناظره و درس میشد ـ یاصرف مطالعه و تفکر.

(بااینهمه، آنچه مخصوصاً خاطروی را از درس وبحث وحتی تفکر ومطالعه ملول می کرد، صحبت فقیهان مدرسه بود \_ و جاه طلبی های بی لجام آنها . حتی کسانی ازین ققیهان هم که نزدعامه محبوب و مقبول بودند خویشتن را به تظاهر و ریا آلوده بودند . در همان ورود ابوحامد به بغداد یك فقیه شافعی در بغداد وفات یافت به نام ابوطاهر اصفها نی که این علك خوانده میشد و با آنکه یك فقیه و محدث مشهور بود چنان به مال وجاه دل بسته بود، که گویی از تمام دنیا هیچ کس دنیا دوست سراز وی نبود آن بارهم بیك نن از امیران وقت پنجاه هزار دینار وام داد . دربین سیصد یا چهارصد تن فقیه نظامیه که غالباً در مجلس غزالی داد . درست حاضر می آمدند بسیاریشان را اندیشه یی جز جاه و مال نبود . درست حاضر می آمدند بسیاریشان را اندیشه یی جز جاه و مال نبود . درست است که دربین فقها و محدثان بغداد آدمهای وارسته هم تعدادشان کم نبود اما مشاهده جاه طلبی ها و دنیا جویی های فقیهان شهر غزالی را از علم خویش وازحشمت وشهر نی که در پر تو آن برای وی حاصل شده بود بیزار می کرد .

درین سالها مطالعهٔ در کلام وی را به مطالعهٔ در فلسفه کشانیده بود \_ و به تحقیق در آراء فارابی و ابن سینا . دنیای فلسفه را دنیای بی جذبه یی یافته بود \_ آگنده از گمراهی ها . با اینهمه این آشنایی با فلمفه وی را بیش از پیش به پوچی و بیحاصلی قیل وقال متکلمان و فقیهان متوجه

کرده بود.

ازاوایلورود به بغداد، غزالی ازدواج کرده بود. وقتی در لشکرگاه شغل تدریس در نظامیه را می پذیرفت مجرد بود اما در پایان چهارسال که از اقامت وی در بغداد می گذشت پای بند عیال شده بود ـ زن وفرزند . محیط سرد وملال انگیز خانهٔ یک فقیه مدرس را که در آن ورای خش خش کاغذ و کتاب اگر چیزی سکوت را بهم می زد صدای قر آن ودعا بود وجود زن و کودك البته تاحدی گرم و روشن می کرد . اما ابو حامد این محیط گرم و روشن را در درون خویش می خواست که آنجا نیز درطی شش ماه آخری که از چهادمین سال اقامت بغداد می گذشت آرامش روحانی جای خود را به تیرگی و نگرانی و نگرانی داده بود . نگرانیها و خود را به تیرگی و نگرانی خود را بس تیرگی و نگرانی و داده بود . نگرانیها و تیرگی ها چندان بود که رفته رفته کار تدریس را برای وی غیرممکن مساخت .

قتل نظام الملك كه فداييان باطنی عامل آن شمرده ميشدند بی شك درغز الی نيزمثل بسياری ازمخالفان باطنی ها وحشت وهيبت القاء می كرد. در ماه رمضان ۴۸۸ نيز سه ماه قبل از آنك وی در پايان يك بحران طولانی سرانجام بغداد و نظامیه را ترككند، سلطان بركيارق را يك تن از پرده دارانش زخم زد. چون بگرفتندش دو تن سگزی را كه با وی همشهری بودند محرك خويش خواند و گفت كه آنها صدينارش دادهاند تا سلطان را هلاككند . ضارب راكشتند اما آن دو تن سگزی را هر قدر شكنجه كردند با قرار نيامدند . آخر يك تن از آنان را در پای پيل افكندند . درينحال امان خواست تا بهر چه هست اعتراف كند . چون از پای پيل از پای پيلش رهایی دادند روی برفيق خويش كرد و گفت : برادر ، از پای پيلش رهایی دادند روی برفيق خويش كرد و گفت : برادر ، از

مرگ چاره نیست مبادا با افشاء اسرار، اهل سیستان را بد نام کنی ". سوء قصد البته به باطنی ها منسوب شد ووحشت از قوم حتی در دل سلطان سلجوقی نیز راه یافت.

آیا نوك تدریس نظامیه هم كه غزالی بدرای رهایی از مشكل روحاني خويش بآن توسلجت جهت فرأر التهديد فداييان باطني بود؟ بعضى محققان كوشيده إنه باين سؤال جواب مثبت بدهند . اما يستالمقدس وشامكه غزالي بعد ازترك تدريس بآنجا آهنگ داشت ازين حسث الممني بیشتری باو عرضه نمی کرد . آیا فقیه بزرگ نظامیه از جانب بر کیارق، یادشاه جوان سلجوقی، دلنگرانی داشت ؟ با آنکه در تمام مدت فرمانروایی بركيارق غزالي درشام وفلسطس وديكرشهر هاآواره مود وبهرحال درين مدت هر گزتن به تدریس در نداد ، بنظر نمی آید که این ترك تدریس او واقعاً آنگونه که یاره یی از محققان پنداشته اند میم ترس از بر کیارق باشد . درست است که بر کیارق عم خود تتش را که مورد حمایت خلیفه ـ وتا حدى مورد تأييد غزالي نيز - بودكثت اما آيا اين اقدام مي توانست يك فقيه مشهور عص راكه دربغداد به تدريس وقتوى اشتغال داشت از تشويش يك سلطان سلجوقي عراق بهترك تدريس وادارد ؟ خاصه كه فرزندان و برادرش در بغداد مانده بودند واگر بر کبارق درصددآزار وی بود ممكن بود غزالي را باآزارآنها تهديد كند. بعلاوه، خود خليفهكه تتش را حمایت کرده بود از برکیارق لطمه یی ندید چه لطمه یی ممکن بود ازاین راه بیك فقیه بیرآزار كه دراختلاف خلیفه و تركان خاتون نیز مى بايست بهبركيارق ـ شاهزاده يي كه خليفه و نظام الملك طالب سلطنت وى دو دند - اظهار تمایل کرده باشد، برسد؟

ورتفکرات فلسفی، همراه با ریاضتهای روحانی که گرایشهای زاهدانه بسروی تحمیل می کرد نیروهای جسمانی غزالی را دستخوش ضعف و بسروی تحمیل می کرد نیروهای جسمانی غزالی را دستخوش ضعف و خلل کرده باشد بیشتر معقولست و این چیزها شاید منتهی به نوعی بیماری جسمانی هم شده باشد . در واقع همین اندیشهها بودکه وی را نسبت به فقیهان عصر بدبین می کرد و تمام دستگاه نظامیه و تدریس و تصنیف را در نظر وی ملال انگیسز میساخت . حتی تمام نامجوییها و پیروزیهای علمی را نیز که غزالی در گذشته آنهمه علاقه بآنها داشت نزد وی منفور می کرد - ویی قدر (شهرت و آوازه یی که در بغداد برای غزالی حاصل شد تدریجاً وی را متوجه پوچی وبی بهایی شهرت و آوازه کرد . حاصل شد تدریجاً وی را متوجه پوچی وبی بهایی شهرت و آوازه کرد . خام طلبی و بر تری جویی که یك عمر هدف او بود بیك بار در نظرش حاه دنیا ناچیز آمد . بعدها خودش و قتی دگر گونی اندیشهٔ خویش را بررسی می کرد، غالباً می گفت که او در آغاز کار از دانش جویی خویش جاه دنیا طلبی را طلب کرده بود اما خدا اورا بدان حال نگذاشته بود - واز دنیا طلبی بازش داشته بود .

بهمین سبب بود که برخلاف گذشته ، اندك اندك دیگر دوست نداشت از بالا بهمردم نگاه کند و در اوج غرور علمی خویش، خود را از تمام خلق بسرتس شمرد . یك روز در گیر و دار این تبهای روحانی می بایست با یك بحران بزرگ روحی مواجه شده باشد). غزالی درین سالها پیش خود فکر می کرد که حالا دیگر تنها امام خراسان نیست امام عراق است و نه فقط فقهاء بلکه امراء وقت نیز نسبت بوی خضوع دارند ـ وفروتنی . اما نه زندگی این فقهاء

برای وی چیز ارزنده یی بود نه حشمت آن امراء مه چیزیوچ بود، باطل ا باطیل. لحظه های کمیاب عزلت و خلوت ابو حامدرا در سر نوشت خویش، در سر نوشت انسان، به اندیشه می انداخت و به اندیشه یی دلهره انگیز . (شاید در یك لحظهٔ تردید و نگرانی خویشتن را بر سردو راهی یافت : باید همه چیز را نگه داشت یا همه چیز را دور انداخت ؟ ماله بودن یا نبودن بود: بودن ودر دروغ و فریب هر روزه دل خوشی یافتن و هس گنز به یقین نرسدن، با نبودن و جستجوی حقیقت را بس آرامش دروغین اهل مدرسه گزیدن ؟ یك طرف شهرت بود ، افتخار قبول عام، تحسین مریدان ، و اعجاب حکام وامراء وقت طرف دیگر صدای وجدان بود که او را می خواند: ابوحامد چرا معطلی ؟ فرصت دارد از دست میرود ، از عمر مگر چـه مایه باقی است؟ تمام این علم که تو اندوخته بی چیزی جز فریب، جز دروغ، و حِز شك نیست . رد و قبول عام نه ارزشي دارد و نه فايدهيم . براى چه معطلي، ابوحامد ؟ آنچه ترا چای بند این غرور و دروغ بیفایده میدارد شیطان است چرا باید تسلیم شيطان شد إدريايان ششماه بحران روحاني اين انديشهها غز اليراآرام نمي گذاشت . آما واقعاً ماسد در آغوش اين جاه و جلال غرور انگيز ماندیا باید همه چیز را رهاکرد و از همه چیزگریخت ؟ غزالی در صدد برآمد که بگریزد - از خویش بگریزد و همه چیز را رها كند. محرك اين گريز و رهايي جاذبهٔ فرار از مدرسه بود : فراز از تمام آنچه روح انسانی را در یك قش خرد كننده از شك و تردیدها و چون و چراهایی که عفل را بهبن بست می کشانید در وجود وی در هم فشرده بود .

## فر ار از م*در*سه

آنچه ابوحامد دربغداد رهاکرد تنها جلالوشکوه مدرس بزرگ نظامیه نبود، زندگی آگنده ازفیل وقالی بودکه ازجرجان وطوس سروع شده بود و در شهرت جویی و برتری طلبی معصومانه \_ اما پر از خود خواهی \_ اهل علم خلاصه میشد . می گویند درجواب یك فقیه مناظره جوی \_ نامش ابوبکربن ولید قرشی \_ که وی دا یك بار درطی اینسفر «دهایی» به مناظره دعوت کرد، گفت این کاریست که من آن را در عراق رهاکردم \_ برای کودکان . با آنکه این جواب لحن برتری جویانهٔ یك مناظره دادد، بازحاکی از نفر توملال اوست نسبت به قیل وقال مدرسه . این قیل وقال اهل مدرسه نه فقط یك عمر \_که نزدیك سی سال میشد \_ او دا بافقیهان و عالمان اهل سنت به ستیز واداشته بود، بلکه در سالهای اخیر مخصوصاً اورا با فلاسفه و با طنیه وارد یك کشمکش جدی عقلی کرده بود .

برای آنکه در پیکار با فلاسفه و با طنیه پیروزی بیابد غزالی

ناچارشده بود با مقاصد و تعالیم آنها آشنایی درست حاصل کند . همین نکته سبب شده بود که تحقیق در فلسفه مشائی و آراء باطنی را نه بقصد حقیقت جویی خالصانه بلکه بقصد مجادله و ستیزه آغاز کند . دربن کار توفیقی که برای وی حاصل شده بود البته بیش از حد انتظار بود . اما هرچه دربن تحقیق بیشتر پیشمی رفت بیشتر احساس می کرد که جستجو را باید با صمیمیت دنبال کند ـ و بخاطر حقیقت . البته مبارزهٔ با آراء فلاسفه هم دفاع از واقعیت اسلام بنظرش می آمد . آنچه ظاهر آبیش از هرچیز وی را به ترك این قیل و قالها وامی داشت حالت خود او بود در مقابل حقیقت \_ که محیط مدرسه نمی گذاشت یکسره خالص وصمیمی مقابل حقیقت \_ که محیط مدرسه نمی گذاشت یکسره خالص وصمیمی

اگر در روزهایی که وی بغداد را ترك می کرد، حتی سالها بعد که وی ازین سفر «رهایی» خویش به آرامش انزوا بازمی گشت، برای مدرس و فقیه بزرگی مثل او مبارزه بافلاسفه و با طنیه یك مسؤلیت واقعی بود، باز و رای این مسؤلیت وی ضرورت عقلی را می دید که قبول تعلیم فلسفی و باطنی را برای وی دشوار می ساخت.

دربغداد و حتی درسالهای اقامت در عسکر ابوحامد وفتی راجع به باطنی ها فکرمی کرد دلش می خواست تمام تباهی و پریشانی ها را که در کارها بود بآنها منسوب کند. درست است که وجود خود آنها نیز در واقع از ناخرسندیهایی که از دل راه به بیرون نمی یافت، از تجاوزهایی که مجال شکایت باقی نمی گذاشت، و بهر حال از پریشانی ها و نابساهانی های جاری، پدید آمده بود اما بسیاری از همین پریشانی ها نیز از وجود آنها نشأت می یافت. غزالی شاید، درست مثل خلیفه و خواجه نظام الملك، وقتی

فرادازمدرسه ١١١

دربارهٔ نابامانیهای جاری می اندیشید بخود حق می داد که همهٔ خرابی ها و تباهی های جهان را از وجود آنها به بیند. نه آیا خواجه نظام الملكهم تقریباً هیچنا بساهانی نمی هاند که در سیاست نامهٔ خویش باین فرقه منسوب نمی کرد ؟

باطنيها درين زمان ننزد فقهاء و متكلمان وجودشان سادآور فتنه های دجال بود وسخنان آنها دریاره یی مواردگفته های مجوس و ثنویه را بخاطر مي آورد كه شايد مذهب آنها در حقيقت نيز از همان گفته ها مایه داشت<sup>۲</sup>. بعلاوه کار آنها ایجاد نارضایی در بین خلق بود و ترویج سوء ظن نسبت بمعلماء. هزار و یك سؤال بی جواب را برای عوام ساده دل مطرح مى كردند ووقتى باين ساده لوحان حالى ميشدكه حتى علماء هم برای آن خرفها جوابی ندار ند (اینها علم و درس را در نظر آنجماعت بيحاصل فرامي نمودند، وراه ثيل به معرفت واقعي را فقط تعليم امام نشان مىدادند (اين ديگرچيزى بودكه فكر غزالي نمى توانست آن راقبول كند . پیروى كور كورانه ازیك انسان كه مثل هرانسان دیگر درمعرض خطاست، برای چه ؟ نه قرآن، این راگفته است نه عقل، وغیر ازینهمبر که ازوحی خبر میدادکیستکه بتوان ازوی تبعیت محض کور کورانه كرد؟ يك محرك عقلي كه وي را به رد و إنكار باطنيها وا مي داشت اجتناب وی بود از تقلید . اینکه انسان ازانسانی دیگر، غیر از پیغمبر که پیروی از وی ضرورت عقلی دارد ، هرچه را بثنود بی چون و چرا قبول کند نزدوی نه فقط ناروا بود ـ بلکه انسان را تا حد چهاریایان تنزل ميداد .

باطنی ها دعویشان مبنی برین بود که عقل انسان از ادراك حقیقت عاجزست، وقتی گرفتار شك و شبهه میشود گمراه می هاند و ازین رو باید

به پیروی ازامام ـ امام معصوم که از خطا عاریست ـ بیردازد . بدینگونه حتى در قرآن وراىمعائي ظاهرىكه قابلفهم است معانى نهاني سراغ مے دادند که فهم آن نیز جز به پیروی از امام ـ امام فاطمی \_ ممکن نمه شدًا. این نکته که عقل در حلمشکلات عاجزست و قرآن را نیز بظاهر تباید حمل کرد خود دعویی بودکه می بایست آن را باعقل تصدیق كرد . اماكدام عقل درستمي تواند رجوع به تقليد را تأييد كند و خويشتن را بكلى از حكومت معزول سازد ؟ غزالي كه خودرا ازفيد هر كونه تقليد آزاد میدید ودرهیچ بحثی جزبر عقل تکیه نمی کرد این دعوی باطنیان را هذیانی بی بنیاد می یافت و بهانه یی برای گریز از حکم قرآن . نه آیا هدف آنها نیزاز تمام این دعویها زمینه سازی بودبرای خلافت فاطمی ؟ درينصورت مبارزة باآنها لازمه اش تأييد حقانيت عباسيان بودوخلافت عباسي. كتابي كه غزالي بنام فضائح الباطنيه نوشت در حقيقت با بيان رسواییهای باطنیان، مبارزهیی راکه خلافت وسلطنت با آنها دریش گرفته بودند توجیه می کرد. وقتی وی نشان می داد که جوهن تعلیم باطنی ها باز گشت به تعلیم فلاسفه ومجوس است و آنها با قرآن وشریعت سر و کاری ندارند طبعاً تعقب وآزاري كهازجان خلفا وسلاجقه نسبت بآنهاميشد جايزولازم شمرده ميشد وبدينگونه بارد باطني ها غزالي سياست خليفه، سياست خواجه تظام الملك، وسياست ملكشاه را تأييد مي كرد . خاصه كه باطنى ها با طعنه بريادشا هان وعلما ، خليفة عباسي را مي كوبيدند ورهايي ازنا بسامانيها ويريشانيها راكه دركارها بود بهظهور دولت امام خويش حواله مى كردند. مبارزه با اين باطني هاكه تحقيق در تعليم آنها يك چند ذهن وی داکه درجست وجوی حقیقت بهردری سی میزد بخود مشغول

داشته بود، برای غزالی در دوران جاه طلبی های مدرسهٔ نظامیه دیگر بیشتر یك ممالهٔ اجتماعی بود تافلسفی . درست است که از لحاظ فلسفی نیز مسألهٔ «تعلیم» سالها توجه وی را مشغول داشت اما در دوران خلافت المستظهر، وی ظاهراً بیشتر به جنبهٔ اجتماعی قضیه می نگریست . در آن روزها باطنیان تهدیدی بودند برای نظم و آرامش عام و سعی غزالی در مبارزهٔ با آنها ناشی از یك تعصب فکری نبود ناشی بود از علاقه یی که وی به نظم اجتماعی نشان می داد .

با اینهمه سلاجقه وعمال آنها در مبارزهٔ با این فرقه بعضی وقتها بهانه یی می یافتند برای تصفیهٔ حابهای دیگر ، ازهمین رو بود که قضیه دشواریهای تازه می یافت و بی نظمی های تازه ، نظام الملك خود هر کس را از فرقه های مخالف که با نفوذ وی به ستیزه برمی خاست داغ باطنی بر می نهاد و برای آنکه مخالفان خویش را ساکت کند آنها را با این اتهام با تمام فرقه های خرمی، و با تمام جریانهای مخالف اسلام مربوط میشمرد . در دورهٔ بعد مبارزهٔ با اهل تعلیم، مخصوصاً مورد توجه بر کیارق شد و محمد بن ملکشاه .

درین هنگام مدتها بود که غزالی نظامیهٔ بغداد را باتمام وسوسهها وقیل وقالهایی که بآنها مربوط میشد ترككرده بود اما از اینکه گهگاه می شنید مبارزه با یك «خطا» خود منجر به «خطاهای» دیگر میشود شاید از همکاریهایی که درین باره کرده بود نمی توانست چندان خرسند باشد. بر کیارق به بهانهٔ مبارزه با باطنیان عدهٔ زیادی را باتهام ارتباط با آنها گرفت و کشت واحوالشان را ضبطکرد و درین ماجرا کار بآنجا کشید که هر کس با دیگری مخالف بود اورا متهم به باطنی گری می داشت ، وهیچ

کس هم جرئت نمی کرد از کسانی که مورد تعقیب میشدند حمایت یا شفاعت کند. چرا که ممکن بود خود او نیز مورد اتهام واقع شود. سلطان محمد چنان به این بدگمانیها و تهمت زنیها میدان می داد که عوانان وی یك بارکیاالهراسی مدرس بزرگ نظامیه بغداد و از همگنان غزالی را باتهام باطنیکری وظاهر آبسبب سوء ظنی که از عنوان کیا درس نامش پیداشده بود بازداشت کردند و تاعده یی از علماء به پشتیبانی وی بر نخاستند و تاخلیفه در باب آزادیش فرمان نداد اور ارها نکردند.

براى غزالى كهمبارزه بخاطر نظم وعدالترا مبدل بهمبارزه برضد نظم وعدالت مي يافت اين احوال البته ماية ملال ميند و شايد يس خود مى انديشيدكه پيدايش اين فرقه براي آنكه اين مايه تعدى و تجاوز اهل قدرت را محدود كند، چندان بيفايده نبوده استر با اينحال در مبارزهٔ با باطنی ها، وی گذشته از جهات فردی واجتماعی مخصوصاً انگیزههای عقلی نیز داشت ازین رو در ردآ نها از همان اول تقریباً همان کاری را كردكه درمورد رد فلاسفه نيز ضروري يافت. دلش نمي خواست چيزې كه در رد آنها می نویسد مورد مسخره و طعن آنها باشد و آگنده از تهمت و اشتباه. اذين رو با دقت وحوصلة تمام، كتابها وتعاليم باطنيان را خوائد . درین باره البته نظرش بر رسی در تاریخ این فرقه واحوال سر کردگان قوم تبود . كتاب عمده يي كه در رد باطنيه نوشت المستظهري خوانده شد از ازآنكهآن را باشارت المستظهر بالله خليفه عباسي نوشته بود. بعدازاين کتاب نیز مقالات دیگر در رد باطنیها، درجواب ادعاهای آنان ، یا در ياسخ شبهه حاشان نوشتكه ازآن جمله بودقسطاس المستقيم، حجة الحقو مقصل الخلاف كه در واقع پاسخ سؤالهايي بودكه باطنيها ازوكر ده بودند

درهمدان. در کتاب المستظهری غزالی ظاهراً به پاره یی آثار قدماً از جمله به کشف الاسرار باقلانی (م ۴۰۳) و کتاب الفرق بین الفرق ابومنصور بغدادی (م ۴۲۹) نظر داشت اما آنچه مخصوصاً وی را به تصنیف کتاب تازه یی در رد باطنی ها واداشت ، غیراز اشارت خلیفه و ضرورت احوال، این نکته بود که آثار قدما را درین باره دیگر برای رد آنها کافی نمی دید.

تأثير اقوال وى در رد باطنيها البته عظيم بود اما اعتراضات وى. برعقاید باطنی آنقدرکه مینای شرعی داشت بر اساس عقلی میتنی بنظر نمي آمد . از جمله براي رد اساس تعليم باطنيها غزالي سؤال معروف حسن صباح راكه مى كوشيد بمددآن ضرورت وجود معلم معصوم رانشان. دهد بهمحك نقد مىزد . در واقع حسن صباح درطى قصول اربعه خويش درمناظرة با مخالفان ازآنها مي يرسيد كه درمعرفت حق آيا عقل يسنده هست یا نیست . اگر بسنده هست پس هر کس را به عقل خویش بایسه بازگذاشت اگر بسنده نیست یس درمعرفت حق، تعلیم معلم لازم است که إمام همان است . درمقابل سؤال حسن صباح غزالي اين سؤال را مطرح می کردکه آیا درین باب دعوی بسنده هست یا نیست ؟ اگر بسنده هست. یس قبول یك دعوی اولیتر از قبول ضد آن نیست و اگر دعوی بسنده نيت بس هرآينه عقل بايد . اين سؤال غزالي كه با همان شيوة بيان حسن صباح وهمچون ياسخى بهسؤال او بود البته جواب جالبي بهدعوى باطنى ها بود . بااينهمه دريك تحليل دقيق منطقى آنچه از آن برمي آمد، چنانکه بعدها امام فخر رازی در رسالهٔ مناظرات خویش نشان می داد"، فقط این بودکه درمعرفت، وجود عقل ضرورت دارد . اما ضرورت عقل

که ابوحامدآن را اثبات می کرد، دیگر بهیچوجه نشان نمیداد که عقل درین راه بنده هم هست . حسن صباح چنانکه فخر رازی هم بعدها نشان داد، مدعى نبودكه به عقل حاجت نيست ادعا داشتكه عقل كفايت نمی کند ورنه بدون عقل حتی قول «معلم» را نیز نمی توان فهم کرد . ابو حامد درجواب خویش می کوشید تشان دهد معلم بسنده نیست عقل هم لازم است اما این چیزی نبودکه باطنی آن را انکارکند. چون ابو حامد دراین بحث نشان نمی داد که عقل بسنده هم هست دعوی حسن صباح بکلی رد نمیشد . در واقع آنچه حسن صباح می خواست ردکند دعوی اشعریان بودکه بهوی می گفتند عقل بنده است و دیگر حاجت به معلم نیست اما كلام غزالي اين دعوى را أثبات نمي كرد و ازهمين رو بودكه بعدها امام فخررازى دربخارا ضمن مناظره مي كه باشرف مسعودى داشت كلام غزالي را درین باپ یے اهمیت شمرد . با آنکه قول او درین باره شاید نیز به اسلاح فخررازی حاجت داشت اما طرزبیان اوچنان شور و اخلاصی داشت که خیلی بیش از قوت استدلال رازی می توانست در دفع دعاوی عامهٔ باطنی ها

البته ماجرای باطنی ها یك تهدید واقعی بود برای تمام دنیای اسلام ـ دنیای سنی . ازهمین رو بود که غزالی حتی در دوره یی که قیل و قال مدرسه را با بغداد پشت سرنهاد و روی به «سفررهایی» آورد باز ازتوجه بدان غاقل نبود . بعلاوه وجود این باطنی ها خاصه در آن سالها که جنگهای صلیبی آغاز یافته بود، هم سلطنتهای اسلامی را تهدید می کرد وهم خلافت را .) درست است که الموت قلعهٔ مهیب طلسم آسای آنها از مدتها پیش حساب خود را از خلیفهٔ فاطمی مصر جدا کرده بود .

اما حسابهای تازه بی با سلجوقیان وعباسیان باز کرده بود . تهدید آنها بجابی رسیده بودکه خواب را از چشم فرمانروایان عصر بریده بود . امنیت واعتماد برای هیچکی نمانده بود و هرمتخدم با فراش که در خانه بی بود ممکن بود تاگهان یك فدایی باطنی از کار در آید . بعد از کشته شدن نظام الملك، بر کیارق وامیران وی از ترس این فداییان غالباً در زیرلباس زره آهنی بر تن می کردند که با اینهمه ایمنی واقعی نداشتند . اگر یك سازمان مخفی آنها کشف میشد سازمانهای دیگر بوجودمی آمد یاهمچنان مخفی می ماند واگر فدایی ها گه گاه به زیرسخت ترین شکنجه می افتادند باز یك کلمه از اسراد قوم فاش نمی گشت . در چنین احوالی که تمام دنیای خلافت، دنیای سلاطین و وزراء ، از یم فداییان نفسها رادرسینه حبس کرده بودند غزالی حتی درخلوت وعزلت سالهای بعد از نظامیه آن جرئت را داشت که برضد آنها کتاب بنویسد و عقاید آنها را رد کند . بااین همه در دفاع از شریعت تنها اکتفا به مبارزه با قلاسفه را نیز لازم میشمر د .

مبارزهٔ با فلاسفه برای وی که خود را همچون محییی و مدافع شریعت می دید وظیفه بی موروث بود. پیش از وی نیز ، هم فقها نسبت به حکمت یونانی روی ترش کرده بودند و هم متکلمان . بعلاوه بسرای یك اشعری، فلاسفه هم مثل معتز له بودند: گمراه، وهایهٔ گمراهی . درست است که بعضی از حکماء خود از جهت عقیده وعمل، در واقع از هر گونه ایراد وملامت دور بودند اما تعلیم آنها در تزدکسانی که پای بند شریعت و احکام آن بودند مایهٔ خطر و فساد بود . آیا نگرانی اینها ازین نکته بود که حکماء بیش از حد به عقل، به برهان عقلی و بر آنچه مبتنی بس

شهادت حساست تکیه می کردند و بسا که آن را از نقل، واز ایمان قلبی که مبنای و حی بود برتر میشمر دند ؟ این را درمورد خود غز الی جواب مثبت می توان داد . آ نچه غرالی را بر فلاسفه خشمگین می داشت، عشق مبالغه آمیزی بود که به عقل داشتند و سبب میشد که آنها نه و حی را بدرستی در كنند نه هیچ ملاك دیگری را در جستجوی حقیقت معتبر بشمارند . این نكته موجب پیدایش شك در عقاید میشد و مایهٔ تزلزل در افكار.

بعلاوه، تعليم فلاسفه كه امثال ابن سينا و فارابي آن را در بين حسلمانان منتشر می کردند بعضی حرفها داشت که سا وحی و قرآن نميساخت . درينصورتعجب نبودكه ابو حامددرير يشانيها وگرفتاريهايي که دنیای اسلام را تهدید می کرد، فلاسفه را نیز در ردیف دهری ها قرار حمد و باطنی ها . آیا درین زمان از دهریه هم کسانی بنام و نشان وجود داشتند ؟ در واقع چندی بعد درکتاب المنقذ، غزالی از دهریه بعنوان یکدسته از فلاسفه چنان سخن می گویدکه بنظر می آید شاید در زمان اوكساني بهمين نشان وجود داشته اند . اما از قول اسفرايني (م ۴۷۱) ـ یك تن از استادان عصروی ـ برمی آید كه دهریه در آن زمان درشمار كساني بودهاند كه قبل از دولت اسلامي زيستهاند درهر حال درمحيط فكرى عصرشايد بودهاندكسانيكه زمان را بي آغاز ميشمردهاند 'وبقول عَز الى ١١ مدعى بوده الدكه براى اين جهان خالقي نمي توان قايل شد : حيوان ازنطفه بوجود مي آيد و نطفه ازحيوان . حاصل اين انديشه هم رهایی بود از قید هرنوع شریعت واخلاق. زندقه یی که دربین مسلمانان گهگاه شكوتزلزلدا نشرمى كرد نزد بعضى متفكران حتى باين مرحلههم ممكن بود منجر شود .

درست است که سخنان محمد بن زکر مای رازی و ابن الر او ندی وامثال آنها درون زمان آشکارا جایی تعلیم نمی شد اما صدای آکنده از طعن وشك فيلموف معره از طريق شعر و ادب هنوز در گوش هاى اهل مدرسه که گاه انعکاس داشت که از درون خلوت تاریك خویش همه جا را غرق درطلمت مي مافت و درشوارت و فساد بي انتها . نه آيا همين شاعر نابينا بودكه نوحه و ندبه بركمراهي اهل شريعت مي كرد هم يهود را كمراهمي يافت همتر سايان را . مسلمانان را نيز درين ورطهٔ خطاسر گشته مى ديد و با خود مي انديشيد كه كويي مردم دو دستة اند : آنها كه عقل دارند و دین ندارند و آنهاکه دین دارند و ازعقل به بیر ماند ۱۲ انعکاس اینگونه افکار در اذهان مشتی امیران و نودولتانکه همه چیز خود را فدای مال وشیوت می کردند، دراحوال واطوار کسانی که شریعت رامانعی در راه شهوتها و خواهشهای خویش نمی دیدند عبارت بود از قبول و تصدیق. هرچند این تصدیق قلبی آنها ، در آن گیر و دار غلبهٔ شریمت ، هرگز محال آن را نمی یافت که به قالب عبارت در آید . اما در شعر و حکایات قوم، در مجالس و معاملات آنها تأثیر این بی اعتقادی محسوس بود . قول شاعری که شانه ها را از روی بی اعتنایی بالا می انداخت و بی پروا می گفت حرف پیغمبران را نبایسد راست شمرد، مردم خاطر آسوده بي داشتند اينها آمدند وباسخنان بيهودة خويش عيش آنها راتيره كردند"، دربين الحادكر إيان دهان بدهان نقل ميشد، در مجالس عشرت فاسقان ينهاني زمزمه ميشد وماية افروني ستمكر بهاميشدوبيداديها. حتى از عمر خیام، که ابوحامد خود باوی آشنایی داشت و بهرحال خواجمه خظام الملك در حق وى با حرمت و تكريم سلوك مى كردگه گاه سخناني

نقل می کردند که بوی الحاد داشت و زندقه. بدینگونه زندقهٔ دهریه، که درقرآن نیز ۱ بیابقهٔ جاهلیت آن اشارت رفته بود، ازطریق اشعار و روایات درافواه انعکاس داشت و می توانست در نزد الحادگر ایان عامی تعبیری تلقی شود از آنچه فلاسفه می گفتند در باب قدم عالم ۱ ازین رو بود که این طرز فکر، نزد غز الی خود نوعی از تعلیم فلاسفه بنظر می آمد. درست است که این اعتقاد هم در واقع نوعی گریز از فکر بود و کسانی که از آن دفاعمی کردندگویی کاهلانه از طرح کردن می آله «مبدء» که اساس هر نفکر فلسفی است شانه خالی می کردند اما فکر آنها از لحاظ نتیجه نوعی فلسفه بود که و حی و شریعت دا مسخره می کرد و مردود می شناخت. از بن رو بود که غز الی چوبی دا که برای کوبیدن آنها برداشته می شناخت. از بن رو بود که غز الی چوبی دا که برای کوبیدن آنها برداشته بود برسر فلاسفه هم فرود آورد.

آنچه وی در رد فلاسفه آورد خود نوعی فلسفه بود یا نقدی بود از فلسفهٔ مشائی . وی اقوال مشائیان را با دقت و روشنی نقد می کرد و درعین حال می کوشید تا در سخنان آنها مواردی راکه با وحی وشریعت ناساز گاری دارد بیان کند وحتی ابطال . سلاحی هم که وی بر ضد دشمن بکار می برد همان چیزی بود که خود دشمن را مسلح کرده بود \_ فلسفه شاید وی در کشف جنبه های کفر آمیز اقوال فلاسفه، تندمی رفت یا چنان که امروز می گویند قدری مته بر خشخاش می نهاد . اما حرفهای فلاسفه ، بنظرش متناقض می آمد و غریب . حرفهای فلاسفه ! تمام این حرفها تا آنجا که غزالی در کتابها شان خوانده بود و با غور و تعمق هم خوانده بود عبارت میشدازیک مشت مخالف گوئی: ادعاها یی که باهم ساز گاری نداشت و هریک دیگری را نقض می کرد . تمام این مخالف گویی هاهم ناشی بود

ازتفكر درقدم عالم، ودرربط بين خالق وجهان ازراه علت. تصوري كهفلاسفه اذمفهوم عليت عرضه مي كردند غزالي داكه همچون هرمتكلم اشعرى اين مفهوم را نفي ميكرد بهبررسي دقيقي درمسألهٔ عليت وامي داشت . اين بررسي كه بادآ ورتحقيقات ديويدهيوم فيلسوف انگليسي درين مسأله ينظر مي آيد الإعين حال نيروى تفكر غز الي را درمسا بل فلسفي نشان مي دهد. در تحقیق رابطهٔ بین علت ومعلول، غزالی باین نتیجه می رسیدکه رابطهٔ بین این دو مفهوم بهیچوجه مبنی بر صرورت نیست و تصور وجود یا عدم هیچ یك ازین دو مفهوم بضرورت مستلزم وجود یا عدمآن دیگر نمى تواند بود . اما تكيه برمفهوم عليت فلاسفه را در نظر غزالي بهائت باهات بزرگتی می انداخت که از آن جمله بود نفی معجزات انبیا و مخصوصاً اعتقاد بهقدم عالم . در مسألة معجزه وفتى غزالى مى انديشيدكه آنچـه حکماء علت ومعلول میخوانند چیزی جز توالی امور ویا عادت حداوند بر توالی آنها نیت، اشکالی در وقوع معجزه که خلاف آمد عادت بهود نمى ديند و نفى آن را نوعى جهل و ابرام جاهلانه مى يافت اما مسألة قدم عالمكه حاصل اعتقاد حكماء بهمفهوم عليت بود درنز د او باتعليم قر آن٧٠ و اینکه عالم را خداوند از «نیستی» به هستی آورده است مغایرت داشت ، فلاسفه هم كه حدوث عالم را نفي ميكردند بهانهشان اين بودكه اگر عالم حادث باشد مى بايست ارادهٔ خداوند نيز كه آن را دريك زمان معين اذ «نیستی» به هستی آورده است خود مسبوق باشد به علتی که خارج از ذات وی بوده باشد چراکه علت ناچار ماید خارج از وجود معلول باشد و درينصورت اشكالها هست كه چارهيي جز قبول قدم عالم ـ ولامحالهقدم زمانی آن \_ نمیماند . این دعوی فلاسفه هم که خود مبنی برمفهوم ۱۲۲ قرار از مدرسه

علیت بود در نظی غزالی که علت را از مقولهٔ تقارن اتفاقی امور میشمر د بهیچوجه معقول نمی نمود و می پنداشت فلاسفه بین اراده و متعلق ارا ده خلط کرده اند . بعلاوه تکیه برمقهوم علیت و اعتقاد به قدم عالم سبب میشد که فلاسفه در ربط بین کثر ات عالم با مبدء اول که وجود واحدست قابل به وجود «متوسطات» معقول عشر میشوند که غزالی تمام آن اقوال را ترهات موهوم می یافت و از زمرهٔ آنگونه سخنان که حتی اگر در حالتی شبیه به خواب هم بنظر فلاسفه آمده باشد می بایست خوابی پریشان باشد . از خاطری بیمار ۸۰۰ .

مسألهٔ قدم عالم که درهمین ایام غزالی تقریباً ربعی از تمام کتاب تهافت الفلاسفه خوین را وقف طرح و ردآن کرد درحقیقت پیچیده ترین وناهموار ترین بحثی بود که از قدیم فلاسفه ومتکلمان را مقابل هم قرار داده بود وحتی ابوالحسن اشعری (م ۲۲۴) بنیانگزار مکتب اشاعی هم در کتاب الفصول خویش درین باب به پیکار با فلاسفه برخاسته بود ۱۰ در سایر اقوال فلاسفه هم غزالی هرچه می دید تناقش بود و اندیشه هایی که آنها را جز تهافت بنام دیگر نمیشد خواند . با اینهمه چون آنچه وی بنام حقیقت ویقین در دنبال آن بود ، مخصوصاً مربوط به قلمرو عقاید وابسته به دین میشتر می بافت ، وقتی با قریحهٔ نقادی در فلسفهٔ یو نانی دینی داشت تناقش بیشتر می بافت . وقتی با قریحهٔ نقادی در فلسفهٔ یو نانی همراه نباید پذیر فتووقتی در کلام اشعری نظر می کرد می اندیشید همراه نباید پذیر فتووقتی در کلام اشعری نظر می کرد می اندیشید بدین را تا وقتی برهان کافی در رد آن نباشد نباید رد کرد .

مگر آنچهٔ بحکم منطق ضروری باشد ددر دین نیزهیچ چیز «غیرممکن» نیست مگر آنچه بحکم منطق نتوان آنرا پذیرفت .

در اقوال فلاسفه غزالی البته دعاوی بسیاد می بافت که با ظاهر شریعت توافق نداشت اما فلاسفه که بعدها بهدد اقوال وی می کوشید تد نشان دادند که آنچه وی از بعضی حرفهای فادابی و ابن سینا استنباط می کرد اگر با حسن نیت بیشتری در آثار آن حکماء نظر میشد از نظر شرعی تا آن حد نامطلوب نبود چنانکه قبل از ابوحامد نیز فقهاء با آن شدت و خشونت از این دو حکیم نام آور دو کافر ملحد نساخته بودند اما بهی حال ابوحامد بود و طبع حساس حقیقت جویی که هرچه دا خلاف حقیقت می دید خود دا با آن بشدت طرف مبارزه می بافت . در استشمام هر نوع دایجه انحراف بقدری حساس بودکه کمترین انحراف دا درك می کرد و با آن بمبارزه برمی خاست . در ینصورت چگونه ممکن بود در می مسأله هایی مثل قدم ماده، علم خدا، ابدیت روح، و مسألهٔ علیت مغایرت قول آنها را باوحی و شریعت درك نکند و با آنچه را در بن باب هی اندیشید با بیان تند و صریح بر زبان نیاورد ؟

با اینهمه و رای میارزه با فلاسفه و باطنیها که یك لحظه نیز اندیشهٔ آن وی را ترك نکرد، ابوحامد خود را به مبارزهیی دیگر نیز ناچارمی دید: مبارزه باخویشتن، مبارزه باجاه طلبیهایی هایی که اشتغال بهفقه و کلام و اشتهار به عنوان فقیه و مدرس نظامیهٔ بغداد در وجود وی کاشته بود - همین اندیشه بود که او را در پایان چندین ماه سرگشتگی به ترك بغداد و اداشت و به آمادگی برای سفر رهایی - فرار از مدرسه .

آیا ورای این درد فلسفی، ورای این اضطراب روحانی، چیزهای

دیگرهم وجود داشت که شاید وی را به این گریز و رهایی می خواند ؟ درست است که در این ایام اختلافات خانگی سلجوقیان امنیت روحانی وی را متزلزل می کرد، تهدید باطنی ها به اوج قوت خود می رسید، و حتى فتوايىكه وى بهيوسف بن تاشفين امير مغرب داده بود واو تاحدى بدستاویز نظایر آن فتوی خویشتن را امیرالمؤمنین می خواند هنوز خليفه وفرمانر وايان بغداد را ازوى ناراضي ونكران مي داشت ٢٠ اما هيج یك از اینها نمی توانست آن «دروازهٔ بیم» را که گویی بر روی غزالی گشوده شدواو دا بکلی از تدریس و کار بازداشت تصویر و توجیه کند . كمان آنكه از ترس باطنيها دست بهاين سفر رهامي زده باشد چندان معقول بنظر نمى آيد . درحقيقت، خطرباطني ها دربغداد ازشام و بيت المقدس بيشتر نبود تاوى بآن سرزمين هاكه دوسال بعدبدست خلفاىمس افتاد گریخته باشد . در ماجرای اختلافات سلاجقه نیز وضع و مفام یك فقیه مدرس عرضه خطر و تزلزل نبود ، خاصه که درین روزها نه ترکان خاتون زنده بودنهمقتدى خليفه كه ممكن بودازوى ناخر سنديها يي داشته باشند ، خليفة جديد، المستظهر، در وي بحشم ارادت و اعجاب مي ديد و وی نیز از باطنی ۱۹ آن اندازه وحشت نداشت که در رد آنها کتاب تازه یی راكه المستظهري نام يافت ننويسد . درينصورت آنجهوي را بهترك بغداد برانكيخت مي بايست بيشتر حالتي روحاني باشد ـ انقلابي باطني .

خود وی جزئیات این انقلاب باطنی را درکتاب «المنقذ» خویش بیان می کند و چگونه می توان تصور کردکه وی در یك همچو اعتراف صمیمانه یی حقیقت را بیان نکرده باشد ؟ مدنها بودکه دنیا باتمام جلال و شکوه زندگی یكفقیه موفق، در دماغ وی بوی گند می داد، بوی مردار.

مطالعهٔ آیات بیم انگیز قرآن، وبردسی اندرزهای خداجویانهٔ صوفیان كافي بودكه اين نفرت را هر روز بيش ازييش در وجود وي تقويت كند . دنیاجویی های حریصانه و توطئه گریهای دور از انسانیت کـ ۸ در روابط عباسيان وسلجوقيان انعكاس دائت تدريجا طبع حساس وصميمي ابوحامد را از هر دو، متنفر می کرد . از ورای تمام دانش های دینی وعقلی تصوف بودكه خاطر وى را بهخود مىكشيد . سالها تأمل دركلام و فلمفه و در تعليم باطنيه بهوى نشان داده بودكه تمامآن دعويها اكرهيج حاصلدارد هیاهوی بسیارست برای هیچ . تنها، راه صوفیه بودکه بهیك تجربهٔ جدی مى ادزيد. البته آنچه وى دا سرانجام بسوى تصوف جلك كرد فقط مطالعة كتابهاى قوم نبود . درست است كه آثار وسخنان امثال حارث محاسبى، ابوطالب مكي و امام قشيري وي را در شناخت طريقة صوفيان تبحن بخشید اما این گرایش به تصوف از خیلی پیش، حتی پیش از آنکه وی بدانش اهلمدرسه بگراید درخاطرش زمینه یافته بود. در واقع پدرش نیمه صوفی بود . بعلاره در جرجان، در طوس، در نیشابور، دراصفهان و بغداد هرجاکه غزالی رفت و آمد داشت صوفیان بسیار بودند و حتی دو عسكر، درمجلس نظام الملك وزيركه غز الى اذ آ نجابدنياى جاهطلبي هاى فقها راهیافت نیز صوفیها فراوان بودند و غالباً نیز گستاخ و زبان آور . البته برای روح آزاده یی که سر به تقلید محض از بوحنیفه و شافعی و اشعری فرود نمی آورد تسلیم شدن بهقیود مربوط بهنظامیه و بهمجلس خلیفه و سلطان یك اسارت واقعی هم بود. تصور آن اندازه فریب و دروغ و ریاکه در ورای چهی مهای نقابدار خلیفه و سلطان و وزیر و قاضی و فقیه وجود داشت و گویی همهٔ آنها دین را یك «اسم شب» جهت راهیافتن بهقلعهٔ جاودویی «قدرت» تلقی میکردند خاطر این مردی راکه ازجنس دیگر وازجهان دیگربود رنجه میداشت .

تاکی می توان این سکوت پروقار اما آگنده از دروغ و فریب را تعجمل کرد و بخاطر جاه و حشمت صدای انسانیت را ناشنیده گرفت ۶ مدتها بود که این صدا درون وجدان وی انعکاس داشت . اگر ابوحامد یك ژان ژاك روسو یا یك لوتولستوی بود شکنجه های باطنی و آلام درونی خود دا می توانست در کتاب المنقذ ترسیم کند اما نه او چنان تویسنده یی بود و نه المنقذ چنان کتابی . یا اینحال از چندکلمه یی کهوی درباب درده و نگرانی های خویش بیان می کند می توان تصوری از احوال روحانی او بدست آورد . این اندیشه ها که طی چندین ماه طولانی و ح اورا در پنجه خویش می فشرد، سرانجام به بحرانی جسمانی منتهی دوح اورا در پنجه خویش می فشرد، سرانجام به بحرانی جسمانی منتهی

حالتی شبیه به بیماری روحی که از مدتها پیش در وجود وی کار می کرد سرانجام در ماه رجب ۴۸۸ به اوج نقطهٔ بحران خویش رسید .

این روزها ابوحامد حالتی پیداکردکه نمی توانست لب بسخن بگشاید .

حس غریبی داشت و خیال می کردکه زبانش بندمی آید . دلش نمی خواست حرف بزند و حتی یکباد که بمجلس درس رفت در خود آمادگی منخن گفتن نیافت . از بس فرسوده و ملول بود میل خواب و خور را نیز از دست داد . نه آب در گلویش گوارا بود و نه نان در دهانش مزه جی داد .

میلی به غذا نداشت و غذایش هم هضم نمی شد . اندك اندك بیماریی پیدا همد که داشت او را از پای درمی آورد . طبیبان از علاج درمانده بودند و میلامت هاستاد و به خطر افتاده بود . همه چیز نشان می داد که بیماری پیماری

روحی، دارد جسم ابوحامه را میخورد و نباه میکند. چاره بی نبود جز آنکه خودرا تسلیم جاذبهٔ «گریزورهایی» کند. تمام آنچه را بسرایش مایهٔ رنج و نفرت شده بود فروگذارد واز بغدادکه محیط آن بر ایش خفقان آورگشته بود بیرون رود.

بكجا مى دفت ؟ بهجايي كه در آن وى نه امام خراسان و عراق باشد نه استاد نام آور مدرسهٔ نظامیه . جایی که بتواند در آن، هم جلال و حشمت فقیه بزرگ بغداد را فراموش کند هم کرنش و دست بوس مریدان و ستایشگران ساده لوح یا مغرض را . اگر در بیتالمقدس آبريز يك خانقاه را ياك ميكرد، يا در دمشق صحن يك مسجد راحاروب می کرد، آسایش قلبی که ازین «آزادی» می بافت بیشتر می توانست وی را خرسند کند تاآنکه به عنوان مفتی وفقیه بزرگ نظامیه خود را ناچار بهبیند در دارالخلافه بسفاهت وزیری عامی لبخند رضایت عرضه کند ما برجنایت خلیفه یی بی شفقت از سکوت رضایت آمیز خویش رنگ جلا به بخشد . شاید درین لحظه ها تا حدی نیز به داستان ابراهیم ادهم مى انديشيد . اين شاهزاده بلخ وقتى ندايي باطنى دى را بهقلمر وجذبه هاى قلبی خواند همه چیز را رهاکرد، زن و فرزند را فروگذاشت، تخت و تاج را مثل بی اهمیت ترین چیزها دور انداخت ، لباس شبانان پوشید و سر به بيا بان نهاد . البته كساني بودندكه احوال اورا افسانه يي مي دانستند\_ مثل داستان يوذاسف - اما ابوحامد دربين انسانهايي هم كه وجودشان بهیچوجه افسانه نبودکسانی را نیز می شناخت که از همهٔ مقامات ومناصب صرف نظر کرده بودند تا آراهش روحانی را بدست آورند . نه آیا همین اسعد بن مسعود عتبي (م ۴۹۴) اهل نيشابووكه در همين سالها

می زیست درجوانی کار و دیوان 'آرا ترك كرد وبا میل خاطر توبه كرد ودر خانه نشست ؟

وقني دربين ديوا نيان ازاينگو نه كسان يافت ميشد عجب نيودكه در میان دانشمندان نیز ازین گونه کششهای روحانی نظیر بیابد . اما ما من مشتى فقيهان ومتكلمان كه ابوحامد را دربغداد در اوج حشمت و جاه مے دیدند چگونه مدشد حالی کرد که این فرار از مدرسه برای وى ضرورتى روحى است \_ بك ضرورت دينى . دربين اين فقيهان عدميي را مع شناخت كه مثل اميران درجاه ومكنت مي زيستند وظاهر آنهاهيج چیز از حشمت وزیران کم نداشت . دراصفهان، در نیشابور و حتی در جرجان خانواده هایی ازین فقها را دیده بود که مثل امراء محلی زندگی می کردند. مشطب فرغانی چنان ظاهر آراسته یی داشت که در وجود او هبيج چيزانسان را بياد دين و خدا نمي انداخت. در همين بغداد مقارن ورود وی فقیه و محدثی مشهور، نامش ابن علك شافعی، وفات یافت كـه مي توانست درهل نوبت پنجاه هزار دينار وبيشتل بامراء وقت قرضدهد . جنان علاقه بي مهمال و مكنت داشت كه زهاد شهرمي گفتند از تمام اهل دنیا هیچکس دنیا دوست آل از وی نیست . حتی غزالی وقتی در وضع و جال خود مى انديشيد و لباس فاخر ومركب قيمتى وسر و وضع آراسته خوش راکه مخصوصاً در روزهای ورود به نظامیه وی را بهوذراء وامراء بزرگ مانندکرده بود میدید هیچ نشانی از پارسایی واقعی در وجود خويش نمي بافت.

می گویند محرك عمدهٔ وی در ترك جاه و حشمت بغداد عتابها و سرزنشهایی بودكه گهگاه از احمد برادركهتر خویش می شنیدكه سالها

باوی همدرس بود و اکنون مدتها میشدکه علاقه بهطریق صوفیه داشت روایت هست که یك روز وقتی آبو حامد باغرور و تخوت فقهانه به وعظ وارشاد اشتغال داشت احمدكه صوفيانه وبي تكلف با وي نشست وخاست داشت آهسته برای وی شعری خواند که در وی تأثیر فوق العاده بخشید. درطی این شعر گوینده مخاطبرا ملامت می کردکه چرادیگر ان را حدایت می کنی، بهراه می اندازی وخودت بازیس میمانی . آخر ای سنگ فسان تاکی آهن را نیز میکنی و خودت نمی توانی ببری ۲۲ ؛ آنگونـه که از روایات برمی آید خواندن این قطعه ، از اسبابی شد که ابوحامد را در ترك بغداد و فرار از مدرسه مصمم كرد . درين باب البته جماى تأمل هست . اینکه احمد که کاه از اینگونه اشعار و اقوال صوفیانه چیزی برابو حامد خوانده باشد ممكن هست اما اینكه وی جداً ابو حامد را از اشتغال بهدرس وفقه برحذر داشته باشد درست بنظر نمى آيد. چون، هرچند بعد از برادر در خط زحد و وعظ افتاد، اما درین سالها اگرهم مه تصوف گر اسده بود تصوف وی نه از آنگو نه بود که وی را از اشتغال به فقه و دین باز دارد . از آنکه حتی وقتی ابو حامد بغداد و نظامیه را رها كرد احمد خود يك چند كارتدريس وى را برعهده كرفت و مدينگونه در حالي كه ابو حامد ازبند غروردرس بيرون آمداحمد خوددر آن بندما لد. در هر حال غزالي تحت تأثيرانديشه ها ونگرانيهايي كه از مدنها چیش در دلش خارخاری پدید آورده بود بغداد راتر اکرد . هوای ریاست جویی را هم از س بیرون راند . به توجه و علاقه یی که بزرگان بغداد و <sub>.</sub> حتى خليفه نسبت بهوى اظهارمي كردند يشت يا زد . بخش عمدهٔ ثروت خویش را نیز به ارزانیان داد واین کاد را همچون وسیله یی برای تصفیه نهایی خویش لازم شمرد. دربارهٔ این اقدام که رهایی از آخرین رشته هائی پیوند با جاه طلبی ها و دنیا پرستی های گذشته بود ، در روایات \_ حتی قدیمترین روایات \_ چندان تفصیلی نیست . اگر خود او نیز در المنقث درین باب بیك اشاره اکتفا هی کند و فقط هی گوید که از دارایی بآ نچه کفاف عیال بود بسنده کرد و باقی را بمحتاجان داد برای آنست که نه کتاب المنقذ یك سرگذشت کامل اوست و نه آن هایه اخلاص که غزالی درین تخول روحانی خویش بآن نایل آمد بوی اجازهٔ پرداختن به جزئیات این اقدام را هی داد . چنان که سکوت روایات هم درین باره باید ناشی باشد این اصرار مجدانه یی که غزالی هی بایست برای مخفی نگهداشتن جزئیات این این اقدام کرده باشد .

اما آنچه وی درین ماجسری از اندوختهٔ سالیان دراز خویش به معتاجان داد، نمی بایست چیزی مختصر باشد. وقتی آنچه وی برای کفاف عیال نگهداشتمی توانست برای آنها «ضیعتکی» را درطوس آتامین کنند و بعدها به خود وی امکان دهدکه در سالهای انزوا مسجد و خانقاه مختصری درجوارخانه و بستان خویش بسازد و طالب علمان و درویشان داکه در آنجا نزد وی تودد می کوده اند نگهدادی کند، می بایست قسمت حاظم این اندوخته که صرف محتاجان وفقیر ان شد تر وت قابل ملاحظه یی اعظم این اندوخته که صرف محتاجان وفقیر ان شد تر وت قابل ملاحظه یی بلوده باشد. از اینکه غزالی چندین سال در لشکر گاه و یک چند نیز در نظامیهٔ بغداد از بخش ها و پیشکش های سلطان و وزیر بهره ها برده است وحتی در هنگام ورود به بغداد نیز لباس و می کب او نصور جاه و جلال وحتی به بزدگان ووزیر ان وقت القاء می کرده است پیداست که خواند می بایست با این جاه و جلال ظاهری بی تناسب نباشد. در

هرصورت تقسیم این ما به ثروت با بخش عمدهٔ آن در بین فقیران و ارزانیان آخرین رشتهٔ پیوند غزالی را نیز با دنیا پر ستی گسیخت و ابو حامد و قتی این مایه دلبستگی را نیز که مثل یك سنگ گران بر بال جانش آویخته بود و او را از پرواز در عوالم روحانی که درین روزها تا آن حد بآن اشتیاق داشت بازمی داشت از سرخود باز کرد خویشتن را مجرد و آزادیافت . جامهٔ درشت پشمین پوشید، و مثل ابراهیم ادهم و یوذاسف افسانه ها، راه گریز و رهایی را در پیش گرفت ـ راه فرار از مدرسه را .

## درکشمکش رهایی و تحریز

در ماه ذی القعدهٔ سال ۴۸۸ که ابو حامد از بغداد بیرون آمد بر ادرش احمد را به نیابت خویش در نظامیه گذاشت. شاید هنوز نمی خواست اندیشهٔ نهایی خود را بر ملاکند و یاخود هنوز می پنداشت که شاید نتواند در مقابل جاذبهٔ زندگی بغداد مقاومت کند. از وقتی به اندیشهٔ رهایی و وفرار افتاده بود شاید بارها کوشیده بود همه چیز را رهاکند و باز جاذبهٔ بغداد او را از آن اندیشه پشیمان کرده بود فی بنظی می آید که در همین روزهای بی تصمیمی بود که وقتی یك تن از یارانش - ابوالفتح موصلی از وی در خواست موعظه یی کرد در جوابش نوشت که من خود را شایسته نمی بینم و آنکه خود جامه ندارد چگو نه می تواند دیگری را جامه دهد؟ جلال نظامیه را در نظرش آرایش می داد.

لار پایان دو دلی ها وقتی سرا نجام بغداد را ترک می کرد، شادی کسی را داشت که گویی تمام دنیا را زیر پای خویش می مافت . شاید در اوج

جاه طلبی هایی که در گذشته وی را به سر گیجهٔ شك و غرور دچار کرده بود مكرر برخویشتن بالیده بود که در تمام قلمر و علم هیچ قله یی نیست که وی آن را بزیر قدم نیاور ده باشد . اکنون که همه چیز حتی علم مرده ریگ اهل مدرسه ـ را در پس پشت می نهاد تمام دنیا و جاه طلبی هایش را دریك اوج تازه بزیر پای خویش می دید . شاید همین نکته بود که سختی های یك سفرگریز و رهایی را برایش تحمل پذیر می کرد .

البته اذهمان ابتداكه اذبغداد بيرون آمد شهرهزار و يكشب را باتمام زرقوب حايش رهاكرد . امااكر نمي توانست با جاذبة وسوسه انگيز حیات بغداد مقاومت کند می بایست طوری بازگرددکه فقیهان نظامیه از عدم توفيق او بويي سرند . از همين سبب بودكه هنگام خروج آوازه درانداخت که به حج می رود و فقیهان که گمان نمی کر دند قصد وی فرار ازمدرسه و ازجاه و حشمت نظامیه است می توانستند منتظر بازگشت او باشند . خود او دركتاب المنقذ خاطر نشان مي كندكه در دل انديشه دمشق داشتم اما براى آنكه خليفه و ياران ازعزم اقامت من درشام آگهي تيابند چنان فرا نمودم كه آهنگ حج دارم. بدينگونه درحاليكه عزم داشتم دیگر هرگز بهبنداد باز نگردم خود را تاچار دیدم که برای ترك آن دست بهچاره جویی بزنم . آنچه ابوحامد را مخصوصاً باینچاره جویی ها وا میداشت بیم از سرزنش علمای بغداد بودکه عنوان و مقام وی راکمال آرزوی خویش میشمردند و نمی توانستند، تضور کنند کسی که بچنان بایگاه بلند دست بیابد بهطیب خاطر از آن اعراض کند . اما اگر ذی تمي تواندت دل از بغداد بركند، و اناچار ديگر بار بهنظامية بازهي كشت، بنه آیا این همه عالمان دین وی را پندار اپرست می خواندند یا دیوانهٔ

سوداز**ده** ؟

درین روزهای ماه ذی القعده که غزالی بغداد را به آهنگ شام ترك می کرد زمستان درپیش بود واین نکته نیزشاید تاحدی سب میشد که وی خویشتن را درشروع یا شفر دهایی مردد بیابد. لیکن آخی بن دو دلی هاو نگرانی های خویش غلبه یافت و آهنگ راه کرد. رفیق دیرینه اش ابوالقاسم حاکمی دراین مسافرت با وی همراه بود و آوین نیز از اسبایی بود که وی را درادامهٔ این سفر دل می داد و تشویق می کرد. در کجا ان یکدیگر جدا شدند ؟ درست روشن نیست و ممکن هم هست که هر دو بجای راه مکه راه شام را پیش گرفته باشند. در هی حال لباس درشت در ویشانه و سختی هایی که دریك سفر دراز بی بر گی و ساز زمستانی برای کسی که شادخواریها و آسوده دلی های یک زندگی پر ناز و نعمت را تازه ترک ده بود توان فرسا بنظر می آمد، ابو حامد را آرامش می داد. قلبش نرا تسفیه می کرد و جلا می بخشید.

آیا از بغداد نخست آهنگ مکه کرد تا بعد از بجای آوردن الحج راه شام وبیت المقدس را در پیشگیرد و خود را درغبار بی نشانی و فراموشی گم کند یا خود بی آنکه راه حج در پیشگیرد برای آنکه از برخورد با حاجیان بغداد و خراسان در امان بما ند آهنگ شام کرد و آهنگ عزلت و انزوا ؟ از آنچه خود او در کتاب المنقذ دریس باب می گوید هیچ بر نمی آیدکه واقعاً سفر حج را که از بغداد بآن بهانه بیرون آمده است انجام داده باشد . اینکه می گوید در دل قصد شام داشتم و گزارد حج را برای ترس از منع خلیفه ومردم اظهار کردم نشان می دهد که در بغداد «نیت» حج نداشته است و بعید می نماید که بی نیتی به حج

رفته باشد .

آنچه عبدالغافی فارسی از یاران و همگنان دیرینهٔ وی درین باره آورده است نشان می دهد که غزالی از بغداد نخست به حج رفته است و بعد بشام . روایت عبدالغافی را بعدها دیگران نیز نقل و تکراد کردهاند . اما می توان گفت عبدالغافی ، بسبب جدایی طولانی، در بارهٔ زندگی ابو حامد در شام و عراق آن اندازه که از احوال او در خراسان آگهی داشته است چیز درستی نمی دانسته است و جایی که ابو حامد خود اشار تی به این حج نمی کند نمی توان روایت عبدالغافی را پذیرفت . بعلاوه اگر مفی غزالی برای رهایی ازغرور و شهرت و قبول عامه بود مسافرت حج برای کم تادیروزمدرس بزرگی نظامیه واستاد ائمهٔ عراق و خراسان بود نمی توانست مخفیانه و بی سر و صدا انجام گیرد و در واقع بازگشت بود به آنچه آن را در بغداد تر ککرده بود .

اذین رو ابوحامد از همان هنگام خروج از بغداد «نیت» حج هم نکرد و برای آنکه سفر وی بك سفر خدایی باشد اندیشهٔ سفر مه خانهٔ خدا» را نیز در دل راه نداد . از بغداد راه شام را پیش گرفت و ظاهر آ برای آنکه از برخورد با کاروانهایی هم که به حج می رفتند احتر از کند پنهانی سفر می کرد و ناشناس (راه به خدا از میان خلق می گذشت و او می بایست درین راه در از باخلق بیامیزد، نشست و برخاست کند، و درعین حال ناشناس بماند . در پایان راه در از، باجامهٔ ژنده اما با آرامش وصفایی که روح وی طی سالها در قیل و قال مدرسه با آن بیگانه گشته بود، مثل یك مسافر ناشناس وارد دمشق شد و در جامع شهر که آن را جامع اموی می خواندند عزلت گزید،

درین زمان دمشق در تمام شق اسلام کم نظیر بود و زیبایی باغها وشکوه بناهای آن مایهٔ تحین واعجاب هرمسافر میشد . مقادن ورود ابوحامد که سفر دراز بی زاد و توشهٔ او می بایست چندین هفت ه طول کشیده باشد دمشق ،خود را در آستانهٔ بهارمی بافت . شهر البته هوایش متغیر بود اما چندان باغ وجویبار در آن وجود داشت که مسافر بیابانها آن را بهشت دنیا می خواند \_ بی خلاف می درین پایتخت دیرینهٔ بنی امیه خانه نایاب و گران بود اما این نکته مانع از آن نمی شد که از تمام شرق وغرب بازرگانان، طالب علمان، زایران، وصوفیان دایم همراه قافله ها به این شهر عجایب در آیند .

البته برای ابو حامد آنچه در تمام شام، در تمام سفر، مطلوب بودنه زیبایی شهر بودنه عجایب آن (برای وی دمشق بهانه یی بودتا وی زیبایی های خلوت راکشف کند و عجایب قلب انسانی را البته این نکته که دمشق در روایات و اخباری که در آن زمانها بر سر زبانها بود با داستانهای پیغمبران، با قصه های راجع به آدم و هابیل و نوح و ابراهیم و هود و موسی و عیسی ارتباط داشت می توانست خاطر غزالی را یك چند مشغول کند خاصه که شهر، گذشته از این خاطرات با نام صحابه و تابعین و بسا قصه های مربوط به زهاد قدیم نیز مربوط میشد . بیرون شهر در جبل قاسیون مغاره هایی وجود داشت که غالباً گفته میشد دعا در آنجاها زود به اجابت می دسد، جاهای دیگر نیز دراطراف شهر بود که هنوز بعضی قبر موسی را سراغ جاهای دیگر نیز دراطراف شهر بود که هنوز بعضی قبر موسی را سراغ می گرفتند، مقام ابراهیم را نشان می دادند ، و جایی را که عیسی با نجا فرود می آید می جستند.

با اینهمه از تمام شگفتیها و زیباییهای شهر، آنچـه در چشم

ابوحامه بیشتر جلوه داشت جامع دهشق بودکه دراطراف آن صومعه هانی برای غریبان وگوشه گیران بود و از اوقاف مسجد بآ نها کمك میشد ؛ البته ابوحامد چیزی ازین کمك ها دریافت نمی کرد و از همان وقتی که بغدادرا ترك می کرد با خود عهد کرده بود جزاز دستر نج خویش نزید واز هیچ کس چیزی نگیرد و ازین رو در تمام این سالهای طولانی که در سیاحت و عزلت گذرانید، یا از مزدی که از رونویسی قرآن دریافت می کرد گذران می کرد یا از دستمزد زحمت کارهای سخت بدنی . اما جامع اموی برای وی عزلت و اعتکاف در ساعتهای فراغت را همکن میساخت وازهمین دو بودکه ابوحامد ازهمان آغاز ورود به دمشق آنجادا موافق میل یافت .

زیبایی های این مسجد که وقتی یك کلیسای کهن بود البته بسرای ابو حامد که تازه ازقید تعلقات آزادی یافته بود شایسد چندان اهمیت لمداشت اما جامع اموی بسبب همین زیبایی ها ، مورد اعجاب و ستایش ناظران و مسافران بود . نزدیك سی سال پیش از ورود غزالی در واقع بسال ۴۶۱ هجری د آتش سوزی مدهشی قسمت زیادی از زیبایی های باین مسجد را ازبین برده بود اما بازعظمت و شکوهش آن اندازه بود که از شگفتی های جهانش بشمارند . آنچه از بقایای کلیسای یحیی مقدس و از سعبد رومی ژوپیتر در مصالح و تزیینات این مسجد باقی مانده بود و از سعبد رومی ژابی هرزایر آشنا به معارف و عوالم دینی جالب و بشوق بادگارهای مسیحی و رومی را باخاطرات مربوط به اسلام بهم درمی آمیخت بود انگیز می کرد . پاره یی از نیزهٔ خالد بن ولید که در مدخل مسجد آویخته انگیز می کرد . پاره یی از نیزهٔ خالد بن ولید که در مدخل مسجد آویخته و د آنچه را تعلق به دنیای روم و بیزانس داشت، به زبان رعز دستخوش شکوه

وغلبه اسلام نشان می داد. مقصورهٔ صحابه، ومصحف عثمان که هنوز درین مسجد وجود داشت ، خاطرات دورانهای فتح و غلبهٔ اسلامی را تجدید می کرد و دومنارهٔ شرفی و غربی آن درجایی که یك روز معید ژوپیتر و روز دیگر کلیسای بحیی مقدس می بود بانگ اذان و صدای فر آن را منعکس می نمود.

درمنارهٔ غربی همین مسجد بود که غزالی سرانجام توانت آن آرامش روحانی راکه سالها بیهوده در رواقهای نظامیهٔ نشابور و بغداد طل كردهبود بيابد . اذهمان آغاز ورود، ابوحامد بيشتر اوقات فراغت را دريك ذاوية همين جامع مي گذرانيد . تا چند سال بعد از او ، هنوذ زاویه یی را که وی در آنجا اعتکاف جسته بود به مسافران و زایران نشان می دادند و با آنکه بعد از وی زاهدان و پارسایان بسیار در آنگوشه بسن آورده بودند آن را همچنان غزالیه می خواندند . غزالی تا چه مدت درین اولین روزهای سفر رهایی در دمشق ماند؟ آنچه از کتاب المنقذ برمی آید این است که وی نزدیك دوسال درشام بس بردکه درین مدك جزرياصت وعزلت كارى نداشت وغالباً تمام روز را درمناره مسجد جامع می گذرانید و در را بروی خویش میبت . بااینهمه روایتی هم هست که وی بعد از ورود شام به آنجا نماند و چند روز بعد به ستالمقدس رفت تا بعد از سفرقدس بهشام بيايد. بنظر نمي آيد كه با آنجه خود غزالم ا درينمورد مي كويد بتوان دراين باره روايت ديگررا يذيرفت . احتماك دارد این روایت را برای آن بوساخته باشند تا داستانی را که در بارهٔ وصيت شيخ نصر بن ابر اهيم مقدسي وعدم ملاقات غزالي بااو تراشيدما فد درخور قبول جلوه دهند.

این شیخ نصر زاهد بر آوازه یی بودکه مقارن ورود غزالی به دمشق درجانب غربی جامع اموی زاویه یی داشت ـ همانجا که عزلتگاهغزالی شد وبعدها غزاليه نام كرفت ، نزديك هشتاد سال بعدكه ابن جبس \_ يك سیاح اندلسی ـ بدمشق آمد عزلتگاه غزالی هنوز بنام وی بود، چنانکه بعدها هم یاقوت آن را بهمین نام باز یافت ۱۰. می گویند ابوحامد بیشتر بهقصد ملاقات اینشیخ نصر بودکه بهدمشق آمد" اما وقتی وی بهدمشق رسید ازمر ک شیخ نصریك روز می گذشت . شاگردان شیخ که ازمر اسم تدفین او بازمی آمدند وقتی ژنده پوش ناشناس را آنجا در زاویهٔ شیخ نس یافتند برای وی نقلکردندکه شیخ درهنگام وفاتگفتکه چوناز سرخاك من بازآ ييد مردى عجمي را درينجا يابيد وى را از من درود گویید و اورا بجای من گیرید ۱۰. آنچه شیخ نصر درباب آنمرد عجمی گفته بود بااحوال این ژنده پوش ناشناسکهکسی جزغزالی نبود منطبق مىنمود . بدينگونه بودكه ابوحامد بي آنكه دست پروردهٔ شيخ نصر باشد جانشین او شد . داستان، افسانه یی بیش نیست و ظاهراً برای آن درست شده است نا نوعی اتصال روحانی بین ابوحامد وشیخ نصر مقدسی برقر اركند ، روايتي هم كه مي گويد ابو حامد بعد از ورود به دمشق چند روزی بیش در آنجا نماند و به بیت المقدس دفت بخاطر آن ساخته شده است تاهنگام بازگشت وی بهدمشق شیخ نص بهتازگی وفات یافته باشد . اما دربرابر آنجه خود غزالي آشكارا در كتاب المنقذ آورده است باين گونه حكايات افسانه آميز چهاعتمادي هدت ؟ از كتاب المنقذ برمي آيد که غزالی از بعداد بدمشق آمده و درسالی نیز در شام بود . درین صورت به احتمال قوی باید با شیخ نصی ملاقات کرده باشد او شاید در همین ذاویسهٔ غزالیه مدتها با وی همصحبت بوده است. در همین ذاویه بودکه غزالی، مخصوصاً بعدازوفات شیخ نصر ۱۵ محرمسنه ۴۹۰ دلذتهای معنوی بك انزوای خیال انگیز صوفیانه را دریافت.

از بالای منادهٔ غربی مسجدکه همه شهر دمشق را باتمام عظمت و شکوه روزگاران غرورانگیز دیرینهٔ آن در زیرهای خویش می بافت در لحظههای پرشکوه خلوت و تفکر خویش پوچی و بیهود گی جاه طلبی های انسانی را درمقابل وسعت وعظمت دنیایی که انان را به خدا، به درون، و به اندیشه می خواند آشکارمی دید وازاینکه تمام آن فریبها وغرورهایی راکه جاه و حشمت دنیایی نام دارد، برای حیات روحانی خویش فداکرده بود احساس خرسندی و شعف می کرد.

(در اوقائی که اشتغال به عزلت و تفکر نداشت غزالی با همان لباس ژنده وهیئت ناشناس درصحن مسجدها، در خانقاه های صوفیه، و حتی در مدرسه ها رفت و آمد می کرد. حتی در همان اوایل که وادد دمشق شد، دریك خانقاه به خدمت گاری درویشان پر داخت. در آنجا بی آنکه هیچ گره بر ابرو اندازد، طهار تگاه خانقاه را یاك می کرد، و مثل پرستاری به اهل خانقاه خدمت می کرد. این خدمت بدرویشان از آنجا که غرور فقیها نهٔ وی را می شکست برایش وسیلهٔ تربیت بود به بخاطر داشت که ابوسعید ابوالخیر صوفی بزرگ خراسان هم در ریاضت های جوانی مسجدها می روفت و خانقاه ها یاك می کرد دا. بعلاوه غزالی از اینکه خود را درلباس عوام بیابد و غرور سرکش فقیها نهٔ خود را مفهور کند احساس را درلباس عوام بیابد و غرور سرکش فقیها نهٔ خود را مفهور کند احساس آرامش می کرد در یک و زور و ارد مدرسه یی شد، مدرس در ضمن درس از کتابها و سخنان وی نقل می کرد، و می گفت غزالی درین باب چنین

می گوید. ابوحامد که خویشتن را با رنج و مجاهدهٔ بسیار از قید غرور چه طلبی های اهل مدرسه بیرون آورده بود، از بیم آنکه بازگرفتار وسوسه نشود از مدرسه بیرون آمد و برفت ) می گویند روزی دیگر ، درصحن جامع اموی نشسته بود. فقیهان وطالب علمان در صحن مسجد تفرج مى كردند. روستايى مردى آمد واز آنها مسأله يى شرعى يوسيد جوابی نتوانستند باو بدهند. غزالی این دا می دید و وقتی روستایی از پیش فقیهان دور شد وی پیش خود اندیشید که نمی باید گذاشت این مسلمان در كارخويش فروماند . اورا صدا دد وجواب مسألهاش را داد . رُوستایی در وی به تحقیر نگریست که وقتی فقیهان مدرسه حواب مسأله یی را ندانند بك فقير عامى از كجا مىداند ؟ فقيهان كه شاهد اين گفت و شنود بودند، روستایی را پیش خواندند و از وی پرسیدندکه آن عامی چه گفت ؟ روستایی جواب وی را نقل کرد. فقیهان به حیرت ماندند، نزد غريبه رفتند و درضمن صحبت وي را دانشمند يافتند. از وي خواستند تاچیزی ازفقه بآ نها آموزد . غزالی تاچاریذیرفت و آن را بهروز دیگر گذاشت اما همان شب از دمشق بیرون آمد تا دیگر بار بهوسوسهٔ اهل مدرسه دچار نشود" بازگشت بدانچه آن را در عراق ترك كرده بود ده گربرایش غیرممکن بود . درین سفر رهایی ابو حامد یگر نمی تو افت به آن وسوسه های بیحاصل اهل مدرسه بیندیشد .

وقتی غزالی از دمشق واز وسوسه هایی که در آنجا صفای خاطرش را بهم می در ملالت یافت سر دربیابان قدس نهاد بقصد دیاربیت المقدس بخوق دهایی از او می خواست که به هیچ یار و دیاری دل نه بنده و هیچ جا درنگ نکند . کسی که او را باآن لباس های ژنده در آن بیابان تف

زدهٔ بی فریاد می دید نمی توانست باور کند که ابو حامد در هنگام تسر به بغداد عقل خود را نیز برجای نگذاشته باشد. در همین بیابانها بود. که ابو بکر بن عربی \_ یك تن از آشنایانش \_ وی را بشناخت . ابو حامد در بیابان جامهٔ ژنده در بر داشت و ظرف آبی بر دوش، و بآبین دروبشان و فقیران در بیابان می رفت . ابن عربی که او را در بغداد دیده بود و چهارصد دستاربند معروف دارالخلافه را در پای درس وی مشاهده کرده بود چون وی را بدان حال دید گفت ای امام آبا تدریس علم در بغداد ازین حالی که هست بهتر نبود ؟ ابو حامد در وی به تندی تگریست، شعری خواند باکنایه یی که بریه بود گرفهمی اهل روزگار ۱۸۰۸ کسی که غزالی را در جاه و جلال روزهای نظامیه دیده بود نمی توانست صور کند که هیچ دانشمند عاقلی از تمام آن جاه و حشمت بگریز د، بر ای تصور کند که هیچ دانشمند عاقلی از تمام آن جاه و حشمت بگریز د، بر ای تنکه خود را تسلیم آوارگی ها کند و سرگشتگی ها

درین زمان بیت المقدس، هنوز مثل نیم قرن پیش که ناصر خسر و آن را دیده بود از زایران گونه گون جوش می زد آ. غیر از اقبوه مسلمانان زیار تگاه ترسایان وجهودان بسیار نیز بود. فقط چند سالی بعد ازین بود که سایهٔ مصربر بیت المقدس افتاد و در دنبال آن بر خور دها پیش آمد و در گیریها : جنگ های صلیبی ، بیت المقدس پر بود از یادگارهای قدیم، یادگارهای مقدس . در یک کنارهٔ شهر صحر ایی بود که گفته میشد دشت قیامت آنجاست و یکسوی دیگر وادیی هولناك بود که عوام گفای هی کودند جهنم روز رستاخیز در آنجا خواهد بود . درست است که خی کودند جهنم روز رستاخیز در آنجا خواهد بود . درست است که جهنم یک وادی واقعی بود، از قبرستان قدیم اور شلیم، اما در آن روز ها خواه در تصورهای خرد رزیان مسلمانان، این نام قدیم قبرستان کهنهٔ شهر فقط در تصورهای

مر بوط بهروز رستاخیز حیات داشت ، شهر پیغمبران، درخاطر مسلمانان آن روزگار خاطره های مربوط به آنها را زنده می کرد. خاطرهٔ موسی و بوشع ، خاطرهٔ داود و سلیمان ، و خاطرهٔ یحیی و عیسی را . در مسجد آن، نوعی هیبت و عظمت روحانی بود که زایران را جلب می کرد، و در اطراف آن نیز مثل کعبه ، مسلمانان بسیار از هر ولایتی مجاورت می گزیدند .

( دربیت المقدس، ابو حامد با بعضی دوستان خراسان و یاران مدرسه که حتی درهنگام عزیمت اذبعداد نیز باوی بودند دیدارکرد ویك چند همراه شد . این ماران دیر بنه که بر خورد با آنها آرامش وصفای روحانی غزالى را برهم نمى زد إرابو حامد درهمصحبتى آنها خاطرات ايام جرجان وطوس وتشابور را بياد مي آورد، عبارت ودند ازابراهيم شباك وابوالقاسم حاكمي . كي وچگونه غزالي دراين سفر رهايي باياران مدرسه برخورد ؟ از مآخذ اطلاع درستي درين ماب بدست نمي آيد اما سابقة دوستي آنها ظاهراً بیش از آن بود که ممکن باشد در گیر و دار کارهای گونهگون زندگی مدت زیادی از یکدیگر بیخبر مانده باشند . با شباك ظاهراً از جرجان دوستی داشت وحاکمی کسی بودکه هنگام ترك بغداد نیز محرم دردهای روحانی او بود\_ وحتی هم کجاوهٔ او (صحبت این ماران در تنهایی ها وآوارگیهای بیت المقدس وشام برای غزالی مایت آرامش خاطر بود . درمسجداقسي باآنها عبادتميكرد، درمهد عيسي درصحبت آنها به تفكرو اعتكاف مى در داخت . اين مهد عيسى معبدگونه يى بود سرداب مانند كه چندین یله میخورد و درون سردابگهوارهیی را در زمین استوارکرده بودند که می گفتند عیسی در آن پرورش یافته بود . آنجا قندیلهای

بزرگ از نفره و یا برنج آویخته بودند که شبها می سوخت و حالتی آمیخته به رؤیا به معبد می داد . محراب مریم و محراب زکریا نیزدر آنجا بود و آیه های قرآنی که نام مریم وزکریا در آنها هست بردیوار ها نوشته بود . در همین سردا به آگنده از سکوت و حالت بود که غزالی و یارانش شاهد مرگ یك عارف کازرونی شدند که شعر یا آهنگ قوالی وی را از خویشتن ربوده بود ...

ر دربیت المقدس نیز ، باوجود بادان دیرینه غزالی همچنان اوقات سیاری را صرفعزلت وانزوا می کرد. خودش در کتاب المنقذمی نویسد که هرروز به مسجد صخره وارد میشدم و دربه روی خویش می بستم ۲۱ يعنى درگفتوگو باخلق رلاً با اينهمه ، دراطراف شهرنيز خلوتگاهها وزيارتگاها بودكه ابوحامد و يارانش راگهگاه جلب ميكرد. ازجمله درشش فرسخي بيت المقدس شهر حبرون بود \_ تربت خليل . راهس اسر پراز آبادیها و کشت و باغ بود . شش گور مربوط به خانوادهٔ ابراهیم ، اسحق، و يعقوب درين تربت توجه وشوق ذايران راجلت مي كرد. خاصه که بربام قسمتی از مشهد ، حجره هایی ساخته بودند برای زایسران و مسافران . بعلاوه از خیلی قدیم بهزایرانکه تعدادشان کهگاه روزانهبه بانصد کس نیز می دسید غذامی دادند . <sup>۲۲</sup> فقیر آن و مسافر آن نیز بسا که بهمین امید به تربت خلیلجلب میشدند وازین مهمانسرای خلیلبهره میبردند. درهمین تربت بودکه وی باخویشتن عهدکردکه دیگر بهدرگاه فرما نروایان نرودو بعدها تا آنجا که توانست این عهد خویش نگهداشت. از تربت خلیل ،ود که دروی شوق کعبه یدید آمد . آیا تسلط فاطمی هایمصر بربیت المقدس یا آوازهٔ شروع جنگهای صلیبی نیز از

اسباب عمده بی بودکه دلوی را ازین دیار پارسایان وینغمبر آن، کند و بسوى حجاز كشانيد \_ وعراق ؟ اين احتمالي استكه بعضي خاطرها را جلب کرده است اما قبول آن ممکن نست. نه فقط برای آنکه در شروع اولین جنگ صلیبی غزالی چندی بودکه به بغداد بازگشته بود بلکه مخصوصاً بدان سنب که درویش وارسته یی همچون او که همه دلستگی ها را ترك كرده بود درين سالها نه از تسلط حكام تاز مدر فلمطین پروایی داشت نه از جنگ صلیبی ها که در آن زمان هنوزهیچ كس كمان نمي كرد طولاني شود و سالهاى دراز دوام يابد . بعلاده اين جنگهای صلیبی نهدرعراق و خراسان آنشور وهیجانی راکه درشام و مصر داشت برانگیخته بود نه آشوبها وستیزهای داخلی، فرمانروایان عراق و خراسان را مجال تفكر درباب اتحاد برضد صليب مي داد .حتى كشمكش هاى داخلى چندان بودكه گاه مسلمانان يككشور از احوال مسلمانان سرزمین های دیگر خبر درستی نداشتند. درینصورت چراباید غزالی را سرزنش کردکه درگیرودار شروع جنگهای صلیب گوشهٔ عزلت را ترك نكرد ؟ زندگي او در آن سالها سراس مبارزه باخويش بود و نمي توانست با مبارزه و مجاهدة با غير ، دوباره مجاهدة با خويشتن را فراموش کند و در دلستگی هایی که از آنها «رهایی» میخواست بیفتد (با اینهمه ، جوشوالتهایی که درموسم حج براطوار زایران خانهٔ خدا حکمفرما بود، درغزالی نیز بی تاثیر نماند: دلزدگی ورمنده خوبی وی را فروکاست و اورا بی آنکه پای بند دلیستگی های سابق بدارد ، با مردمکه درکاردین ودنیا بهرهبری و راهنمایی او حاجت داشتند آشتی

داد ، صحبت یاران مدرسه در شام و بستالمقدس آن حالت وحشت و رمیدگی را که درطی عزاتها وبیابان گردیها در وجود وی رخنه کرده بود باعتدال آورده بود. حتى ازچندى پيش درشام و بيت المقدس ابو حامد لحظه های خالی عزلت وانزوا را بااشتغال به تحریر کتابی عظیم پر کرده بود \_ كتاب احياء علوم الدين . درين كتاب كه ظاهراً قسمت عمدة آن در همين سالهاي كريزورهايي تأليف يافتهبود غزالي بيشتر برذوق وعرفان تکیه کرده بود تابرعلم وبرهان . درآن سالهای آوارگی و بیسامانی معارف صوفیه که وی درطی مسافرتها و درخانقاه ها دایم با آنها برخورد داشت بیشتر دردسترس بود تاکتابهای فقهوحدیث که ابوحامد آنهمه دا رهاكرده بود . ازين روستكه بعدهافقيهان ومحدثان برين كتاب نكتهها گرفتند ۲۴ درصور تیکه صوفیه در آن بچشم بزرگی نگاه کردند اقدام به تصنیف کتاب، آن هم کتابی چون احیاء نشان آن بودکه اشتیاق به گریزو رهایی در وجود ابوحامد فروکشکرده بود و سالهای آوارگی تنهایی چنان جاهطلبی های اورا مهاد کرده بودکه دیگر بازگشت بهمیان مردم برای او درحکم بازگشت بهجاهطلبیها و آوازه جویی های سابق محسوب نمیشد،

چندسال ازعمر ابو حامد درین سفرهای دورودراز شام و بیت المقدس گذشت ؟ روایات درین باده اختلاف دارند و اما اینکه ایسن مسافر نها را بعضی روایات دهسال نوشته اند ظاهر آ باید ازینجا ناشی شده باشد که خود غزالی بعدها در خراسان مکرر به عزلت و انزوای ده دوازده سالهٔ خویش اشارت دارد. البته تمام مدت عزلت و انزوای ابو حامد در شام و بیت المقدس نگذشت در بازگشت به بغداد و خراسان هم وی سالها همچنان اوقات

خویش دا درعزلت وانز واگذرانید. در واقع وی درپایان دوسال بعد از ترك نظامیه توانست خود رابرای بازگشت به بغداد آماده كند امااین بازگشت بهیچوجه بازگشت به میان مردم نبود. بازگشت بهوطن بود برای انز وا . در ماه جمادی الاخرهٔ سال ۴۹۰ بود كه ابو بكر بن عربی وی را در بغداد بازیافت . ۲۵ چندمدت در بغدادماند ؟ درست معلوم نیست . از قراین پیداست كه دوسال بعد دیگر وی نهدر بغداد بود و نهدر شام و بیت المقدس و هیچ جا درین بلاد رد پایش را درین سالها نمی توان یافت .

اگر درین سالها درشام و بیت المقدس می بود میبایست سال ۲۹۲ را که طی آن جنگجویان صلیبی به شام ریختند و در حق مسلمانان آنهمه بیرسمی و بیدادی رفت در آنجا دیده باشد . حتی یکسال پیش از آن نیز می بایست شاهد غلبهٔ سخت اما ناپایدار اسماعیلی های فاطمی درس زمین فلسطین شده باشد . اما غیر ممکن است که وی این وقایع را دیده باشد در آثار خویش یك کلمه هم بآنها اشاره نکند . در ۴۹۲ غزالی بیشك در بغداد هم نبود چرا که وقتی درین سال خبر سقوط بیت المقدس ببغداد رسید و شکایت از بیداد صلیبی ها در پیشگاه خلافت عرضه شدخلیفه عده یی از علماء بغداد را برای چاره جویی نز د سلطان سلجوقی فرستاد که نام انها در مآخذ هست ۲۰ و اینکه نام غزالی ـ امام خراسان ـ در آن میان نیست، بیش از آنکه نشان اجتناب وی از بر خورد بابر کیارق تلقی شود می بایست مخصوصاً نشانهٔ آن باشد که در آن هنگام غزالی در بغداد بوده باشد و ببهانهٔ ترس در چنین قضیه یی بعیدمی نماید که غزالی در بغداد بوده باشد و ببهانهٔ ترس از بر کیارق از همکاری باعلماء دیگر در امری که خودش نموعی جهاد

بشمار می آمد خودداری کند. در هرحال غزالی درپایان دورهٔ عـزلت و انزوای بیت المقدس وشام حج بجای آورد و ببغداد بازگشت.

این باذگشت چنان درویشانه ویم سروصدا بود که هنوز مساری از آشنایانوی از آن خبر نشدند . از آنکه با مراجعت به بغداد .وحتی بمدها به خراسان ـ وى فقط زاويهٔ عزلت وانزوا را تغيير داده بود ، خود عزلت وانزوا همچنان باقی بود . شاید درین عزلتگاهها همتامدتها خبر جنگهای صلیبی بهوی نوسید. درست است که اگر هممی رسیدشاید وی که خود از مدتها پیش بهجهاد بانفی شروع کــرده بود ضرورتــی المي ديد كه باين جنگ مثل يك جهاد نكاه كند. اماظاهرا در آن روزهاى سرد و تیرهٔ انزوا دنیا چنان از نظرش افتاده بودکه حتی اندیشهٔ انهدام آن نیزوی را نمی لرزاند. در هر صورت از شام و بیت المقدس غزالی به حج رفت واذ مکه مه خداد مازگشت ۲۷ وامنکه معضی گفته اند بش از مازگشت به بغداد بهاسکندریه رفت، ۲۸ در منارهٔ آن اقامت کرد ، ۲۹ ومی خواست برای دیدار یوسفبن تاشفین به مغرب برود وچون از وفسات وی آگهی يافت ، فسخ عزيمت كردو به بغداد باز كشت ثبايددرست باشد ، ومحققان ، از قديم درصحت آن ترديدكردهاند . <sup>۲۰</sup> زيرا غزاليكه درسال ۴۹۰ به بغداد وخراسان بازگشت ، ممكن نيست بدون بازگشت مجدد بهعراق وشام درحدود سال ۵۰۰ به اسکندریه آمده باشد . کسانی کسه این روایت را برساختهاند درحقیقت خواستهاند کسی راکه خود دربغداد از صحبت سلطان و خلیفه می گریخت حتی در روزهای عزلت و ریاضت خویش مشتاق صحبت یادشاهان نشان دهند. درصورتیکه خود غزالی هیچاشارت

باین مسافرت مصر واسکندریه ندارد چگونه می توان باین روایت کـه رنگ اشتباه وغرض نیز دران هـت اعتماد کرد؟

(درباز گشت به بغداد غزالی دیگر خود را از وسوسه های گذشته و از تمام جاهطلبی هایی که درنظامیه وجود او را تسخیره کرده بود آزاد مافت ﴾ اینك روزگار درازی بود كهوی بغداد و نظامیهاش را ترك كرده بود. نظامیه و بغداد البته همچنان باجلال و غرور گذشته برسرجای خویش بودند اما ابوحامد دیگرگشته بود(. اذین دو ، دیگر بهنظامیه نرفت. هیبتوشکوه این مدرسه وی را بیاد غرور تبه گشته اشمی انداخت كهغزالي نميخواست بآن بازگردد . بعلاوه دلش نميخواست ديگر بارخارخاروسوسهٔ اهلمدرسه را درونجان خویش احساس کندر و بروی نظامیه خانقاه کهنه یی بود نامش رباط ابوسعد. در آنجا صوفیان ومسافر ان رهگذريك چند اقامت مي گزيدند وكساني كه بهزهد وعزلت مي گراپيدند نیز پاره یی وقتها گوشه می گزیدند ./۳ ابوسعد صوفی که این خانقاه بدو منسوب پُود پنج سالی قبل از اولین سفر ابوحامد به بغداد وفات یافته بود \_ ربیع الاخر ۴۷۹. ۲۲ وی نشابوری بود و در بغداد جاه و منزلت عالی داشت و شیخ الشیوخ وقت بشمار می آمد . ۳۲ رباط وی گشادگی وسادگی صفا بخشی داشت . دروازه آن نیز بقدری بلند بودکه مسافل شترسوار مى توانبت به آسانى وارد آ نجاشود. سازنده رباطكه ابوسعد صوفى خوانده میشد اُحمدبن محمدنام داشت. وی معروف بود به دوست داداواز تر بیت يافتگان شيخ ابوسعيد ابوالخيرشمرده ميشد . مادرشچنانكه ازاسرار\_ النوحيد برهي آيد در دستگاه شيخ ابوسعيد مطبخي بود ، نامش دادا و

فرزند راکه درآن ایام کودك نوخاسته یی بود از روی محبت دوست دادامی خواند . بعدازوفات شیخ دوست دادابه بغداد رفت و آنجا ماندنی شد . چون درماجرای فیام ارسلان بساسیری (۴۲۶) که خلافت دستخوش تهدید و توطئه یی سخت شد وی به خلیفه خدمت شایسته یی کسرد ، خلیفه بیاداش آن نیکویی ، پاره زمین وسیعی در نهر معلی بوی داد تا آنجا روبروی نظامیهٔ بغداد وی رباط خویش را بنا کرد . بعدها یک بار نیزسیل، خانقاه ابوسعدرا ویران کرد اما ابوسعد آن را دیگر بار بساخت بهتراز اول ۴۰ وی نفقط اوقاف بسیار بر آن خانقاه تعیین کرد بلکه آنجا را پناه گاه ستم رسیدگان نیز کرد وهر کس آنجا به وی پناه می برد به حمایت او برمی خاست . بعلاوه باگشاده دستی و گشاده روبسی می کرد .

آبوت امد این نکته نشان می دهد که درین هنگام ورود به بغداد به رباط ابوسعد وارد شد. این نکته نشان می دهد که درین هنگام خانواده اش که وی آنها را در بغدا تر ای کرده بود دینگر در آنجا نبودند و ناچار به وطن بازگشته بودند - به طوس از یاران مدرسه که درسفر حج باوی بودند ابراهیم شباك بعداز پایان حج به وطنش جر جان بازگشت و آنجا کار و عظو تدریس پیش گرفت ابوالقاسم حاکمی درین بازگشت با ابو حامد همراه بود و همراه وی به همین رباط ابوسعد و ارد شد ، غز الی درین بازگشت همچنان باهیئت و ظاهر درویشان بود - ساده و ژنده پوش ، کسی که شش سال پیش و رود او را به نظامیه بغداد بود همره بود نمی توانست باور کند که این بار نیز باهمان آدم سر و کار دارد.

در روز ورود بهنظامیه لباس ومرکب ابوحامد به پا تصدینار تخمین شده بود، حالاکه وارد رباط ابوسعد می شدنمام آنچه بر تن داشت بیش از پائزده قیراط نمی ارزید ۳۰ غزالی این بار به خلاف دفعهٔ پیش تمام خود خواهی ها و جاه طلبی های بشری را بیرون دروازهٔ بغداد گذاشته بود . در رباط ابوسعد بی آنکه تسلیم غرور فقیها نه و استادا نه شود باصوفیان ساده دل و خوش باورا خوش باورانس گرفت . نشان این انس ، نشان این سادگی و خوش باوری که بعد از بحران روحانی آخرین سالهای نظامیه در خود وی راه یافته بود، در آثار وی که راجع به اخلاق و عبادات نوشت انعکاس یافت حتی در احیاء علوم الدین.

درهمین رباط ابوسمدازین صوفیان ساده دل نیز کهدرحدیث غالباً درخور آعتکاد نبودند روایات می شنید واقوال وسخنان آنها را باذوق خویش موافق می بافت و پذیرفتنی . ازجمله مونن رباط مقریی بود نامش ابنالزهرا ، از ترشیز خراسان ، که درین هنگام بیش ازهفتادسال داشت و ازمریدان سابق شیخ ابوسعید ابوالخیر بود . ابنالزهراصدایی چنان رساداشت که شبگیرچون بربام رباط ابوسعد در نهر المعلی اذان می گفت صدایش درهر دوجانب بغداد شنیده میشد . \*\* در وجود او و درصدای اوچیزی بودکه ابوحامد را بیشتر به یادنشابور می انداخت و بیاد ترحدیث استوار نبود و آنچه نقل می کرد در خور ایراد بود واعتراض . درحدیث استوار نبود و آنچه نقل می کرد در خور ایراد بود واعتراض . صحبت اینگونه صوفیه و زهاد خانقاه ابوسعد البته غزالی را از گذرگاه اندیشه و ذوق فقیهان ومتکلمان مدرسه هر روز دور تر می کرد.

خود او نیز درخانقاه که بود هیچاهمیتی بهقیل وقال اهل مدرسه نمی داد. باچنان فروننی نسبت به ابوالقاسم حاکمی دفتار می کردکه در تمام رباط صوفیه حاکمی رابسب آنکه به سال از وی مهتر بود فقیه اکبر می خواندند وغزالی دافقیه اصغر. ("غزالی در رباط ابوسعد، اوقات خود راهمچنان درعزلت و تفکر می گذرانید و در صحبت باصوفیه کراین سفر حتی، چنانکه دریك نامهٔ خویش آشکار اخاطر نشان می کند به سلام خلیفه نیز نرفت با سابقه یی که بود . چون شغلی نداشت خویشتن دا گرفتار دیدار خلیفه نمی خواست کرد.

از آشنایان قدیم که در این بازگشت به بغداداز وی دیداد کردند انوشروان وزیر بود ـ انوشروان بن خالد. می گویند درین ملاقات غزالی وی را باعتاب تمام اندرزی داد که مایهٔ رنجش و حیرت این داردیرینه شد غزالی درین دیدار به وی خاطر نشان ساخت که نمی بایست بخاطر دیداروی عمر عزیز را تلف کرده باشد . در پایان این ملاقات بود که انوشروان گفته بوداین آدم در جوانی بامادر باب فزونی عنوان و القاب همچشمی داشت و اکنون کارش بکجا کشیده است. ۲۹ بااینهمه (صحبت یك فقیه و متکلم که به طریقهٔ صوفیه گراییده بود برای اهل خانقاه مطبوع بود و عده بی از آنها باشوق و ارادت تمام به حلقهٔ صحبت وی می گراییدند .

آیا ابوحامد در رباط ابوسعد به تدریس پرداخت و آنچه را در نظامیه تراکرده بود آنجا انسرگرفت ؟ این کاری بودکه هنوز برای غزالی غیرهمکن بود. درست است که در آنجاکتاب احیاء یا آنچه را از این کتاب عظیم در آن هنگام به اتمام رسیده بود ، عده بی از اهل رباط از وی شنیدند " اما خواندن این کتاب تدریس نبود خاصه که احیاء کتاب

اخلاق و تهذیب بودنه کتاب تحقیق و تعلیم. آنچه از خواندن این کتاب در حلقهٔ دوستان رباط ابوسعد ، حاصل میشد شك و وسوسهٔ اهل مدرسه نبود اخلاص و تصفیه یی بود که صوفیان آن راغایت معرفت خویش میشمردند . در بین این دوستان رباط ابوسعد ، ابو بکر بن عربی هم بود که سالها پیش در ساورا در مدرسه نظامیه دیده بود و یك بازنیز در آوارگی بیابان وی را سرزنش کرده بولا .

وقتى ابن عربى در رباط ابوسعد باغز الى ملاقات كرد، جمادى الاخره سال ۴۹۰ بود، وظاهراً غزالي دريايان سفرحج به بغداد آمده بود.قرائت كتاب احياء در رباط ابوسعد، در من روزها ظاهراً نوعي وعظ وارشادتلقي ميشد وابوحامدكه هنوزنسبت بهتدريس وتعليم بيعلاقه بود، تمي توانست این لذت و فایده را از دوستان رباط دریغ کند . اما شهرت کتاب و مجلس غزالي تدريجاً ازحوزهٔ محدود رباط ابوسعد بيرون رفت ، چنانكه بعد ازچندی عدهٔزیادی برای شنیدن این کتاب در رباط ابوسعد جمع میشدند. اگر روایتیکه می گوید غزالی درسال ۴۹۰ از بعداد عزیمتحجکرد<sup>۴۲</sup> و بعديه وطن باز كشت درست باشد ، احتمال دارد اين سفر نيز تا حدى برای رهایی باشداز آنچه صفای وقت و آرامش خاطروی را در رفت و آمد خلق وجوش وازدحام آنها تباه مي كر ﴿ دُرهر حال اقامت در رباط ا بوسعد ا گرفایده یی برای ابو حامد می توانست داشت این بودکه باوفر صتمی داد فارغ از اندیشهٔ زندگی، اوقات خویش را صرف ریاضت و تفکر کند . وقتى ازدحام وترددكساني كهبه بهانة شنيدن كتاب احياء بهرباطمي آمدند واصراد وعلاقه یی که دوستان رباط برای شنیدن این کتاب نشان می دادند این فوصت را ازوی دریغ می کرد دیگر زندگی در رباط ابوسعد نیز

برای غزالی نمی توانست مایهٔ آسودگی باشد. بعلاوه اهل وعیال درخراسان بودندوا بوحامد در آنجا به قول خویش «ضیعتکی» مرداشت که می توانست فراغت و عزلت وی را تأمین کند واینهمه او را به ترك بغداد می خواندو به عزیمت خراسان

## V

## فيلسوف ، ضد فلسفه

این سفر رهایی که طی سالهای در از ابو حامد را هم از خویشتن گریزان می کرد وهم از تمام آنچه فقیهان بزرگ عسر آن را کمال مطلوب خویش می شناختند دور می داشت در عین حال یك نوع «هجرت» هم بود که اندیشهٔ او را از دنیای تیره و محدود کلام و فلسفه به افقهای روشن و نامحدود عرفان و تصوف کشانید: هجرت اندیشه از شك و سوسهٔ اهل مدرسه به آرامش و یقین اهل خانقاه . در مورد ابو حامد که همهٔ وجودش عبارت از همین انسدیشه اش بود این هجرت اندیشه را نمی توان در طرح زندگی نامهٔ او نادیده گرفت . دگر گونی این اندیشه را خود او در کتاب المنقذ تصویر می کند و دگر گونی این نیز تصویر دیگری است از دگر گونی اندیشه اش. این اندیشه در محیط نیز تصویر دیگری است از دگر گونی اندیشه اش. این اندیشه در محیط تفکرات و احساسات دینی رشد کرده بود و البته بیش از هر چیز رنگ دینی داشت . را بطهٔ انسان با آنچه ماورای دنیا و ماسوای خود اوست دینی داشت . را بطهٔ انسان با آنچه فقها و حکما و واهل مذاهب

وادیان گونه گون درین باب می گفتند دراین آندیشهٔ کنجکاو و تشنه جذب می شد و رسوب می کرد.

ابوحامد هنوز بيست سال نداشت كه با اختلافات ديني آشنايي عافت وسب تأثير محيط مدرسه وخانواده، باشوق وعلاقه بهجستجودر عقاید و مذاهب یر داخت . این شوق تحقیق تا پایان عمر در وی دوام داشت وهمان بودکه وی را سالها در جست وجوی آنچه «حقیقت»می خواند سرگردان داشت . در تمام دوران جوانی و دانش اندوزی با حوصله و دقت عالمانه كوشيد تااز اسرار عقايد وآراء هر قومي سردربياورد ، عطش روحانی دربارهٔ آنچه بهعقاید و ادیان مربوطست او را به جست و جو می کشانهید . ترسابچگان را میدیدکه جز بآیین پدر نمیروند جهود زادگان را میدید که جز در راه یهود تربیت نمی بابند و میدید که ملمانان نيز، بتقليد يدران خويش بردين خود باقى مى مانند . اذخود می پرسیدآن فطرت که تقلید در همه جاآن را دگر گون می کند چه اقتضایی دارد وازکجا میتوان درین میان، حق را از باطل بازشناخت ؟ این اندیشهها، عقاید موروث را در ذهن او متزلزل می کرد . درجست و جوى ياسخ اين كو نهيرسش ها بودكه از آغاز كاد دربررسي مذاهب وعقايد به کلام روی آورد و ۱۸مجادلات.

اقامت درعسكر كه رؤساى اهل كتاب وبعضى از دبيران نعى ناچار در آنجا رفت و آمد دائتند، وبرخورد متكلمان با آنها اجتناب ناپذير بنظر مى رسيد وهمچنين مسافرت به عراق وشام غزالى را مخصوصاً با آيين مسيح آ شناكرد . هر چند اين آشنايى از آنگونه نيست كه وى را تحت تأثير آيين مسيح و الهيات آن قرار دهد باز به فكر وبيان اورنگ خاص

داد. نه فقط درکتابها وسخنان خویشگهگاه از اقوال و احوال عیسی چیزهای جالب یادمی کرد بلکه یك بارنیز بااهل انجیلدرصدد احتجاج برآمد.

(اندیشه یی که تا این حد به دین و مسایل مربوط به آن گرایش داشت طبعاً به حکمت الهی، به اقوال حکماء یونانی، و به عرفان و تصوف نیز کشیده می شد . آیا فلسفه که مایهٔ اشتغالی انهان دوئیی چون کندی، فادایی و این سینا شده بود می توانست وی دا به کلی بی تفاوت بگذارد؟ درست است که وی به حکمت و حکماء چندان خوش بینی نداشت، و مخالفت با هر آنیه به فرهنگ غیر اسلامی تعلق داشت تا حدی لازمهٔ تربیت متکلمانهٔ او بود لیکن بدون آشنایی با حکمت چگونه می توانست از حقیقت قول حکماء آگهی بیابد و از بیهودگی آراء آنها خاطر جمع بدارد ؟ از مشکاة الانوار او برمی آیدکه تاحدی با فلوطین و حکمت نو افلاطونی نیسز آشنا بوده است چنانکه به حکم بعضی اشارات با آثار ابوحیان توحیدی و بارسالات اخوان الصفا نیز آشنایی یافته است . کتاب او حیان توحیدی و بارسالات اخوان الصفا نیز آشنایی یافته است . کتاب با اینهمه از فلسفه، آن آرامش روحانی داکه خاطرش از همان آغاز تفکر جویای آن بود بدست نمی آورد .

فلسفه هم برای وی سرابی و هم انگیزبیش نبود با اینهمه درجست و جوی آنچه و جدان را آرام می کند غزالی یك چند نیز دنبال فروغ جلوهٔ فلسفه رفت. مقاصد الفلاسفهٔ او حاصل این جست و جو بود. آثار ابن سینا اور ا در شناخت مقاصد حکما و فهم سخنان امثال کندی و فارای کمك کرده بود و آشنایی کافی با این سخنان از آثار وی پیداست. با

اینهمه ازین سراب وهمانگیز هم که فلسفه نام داشت غزالی خیلی زود نومیدی یافت. حتی وقتی مقاصد الفلاسفه را می نوشت آن سخنان را ناپذیرفتنی می دید و نادرست. خاطری که او داشت با این سخنان نه آرام می یافت نه اطمینان. تا آنجاکه او در هی یافت آنچه از کلام حکماء عاید می شد شك بر روی شك بود وظلمت بر روی ظلمت ، در چنین حالی طبیعی بود که او درباب پیروان افلاطون وارسطو، درباب آن عدهٔ معدود از ملمانان که بگمان او چون می خواستند خود را از عوام بالات بشمارند عقاید آنها را تحقیر می کردند و باقوالیونانیان قدیم در می پیچیدند با سوء ظن و تر دید بیندیشد.

کتابی که بنام تهافت الفلاسفه نوشت در واقع می خواست بدنبال جست وجویی که حاصل آن را در مقاصد الفلاسفه عرضه کرده بود، بی سامانی های فلاسفه را آشکار کند. همین نکته که ارسطو خود آراء افلاطون وسایر حکما و قبل اذخویش را نقد و رد کرده بود در نظر وی حاکی از آن بود که فلسفه مثل حساب و منطق نیست تا بکلی از ایراد و اعتراض بر کنار باشد. البته از سخنان حکماء آنچه را بر اصطلاحات خاص یا بر استدلالهای ریاضی مبتنی باشد در خور انکار نمی دید و غزالی درین باره هیچ اعتراضی بر آنهانداشت. از جمله و قتی حکماء ، خدا را جوهرهی خواندند در اندیشهٔ غزالی بر آنها جای بحث نبود چراکه مراد آنها از جوهر چیزی بود که وجودش به خود باشد نه به غیر . چنانکه در باب پیدایش خسوف هم استدلالهاشان راکه مبنی بر ریاضی بود در خور ایراد نمی یافت و حتی پیش خود می اندیشید که از باره یی دوایات دینی آنچه را با استدلال آنها درین باب منافات دارد می توان تأویل کرد . .

با اینهمه غزالیکه خود مقهور فلسفهٔ یونانی نبود فکر می کرد که باید سستی دعاوی فیلسوفان را بر ملاکر د تاساده دلان مسلمان، دیرچون وچرا تسلیم آراء و تمالیم آنها نشوند و درخط خطا نیفتند . اینجابودکه انديشة غزالي متوجه حربة كهنهيي شدكه استادش امام الحرمين بكار برده بود کلام . اما چون آنرا بیهوده یافت در رد فلسفه به خود فلسفه رجوع كرد . اما فلاسفه غالباً ادعا داشتند كه حكمت آنها را جزيا سابقهٔ تعمق در ریاضی ومنطق نمی توان درك كرد و كسانی كه از آن علمها بي بهره اند نمي توانند برسر سخن آنها راه يابند . اين ادعا درنز دغزالي نمى توانست يذير فتنى باشد . وى فكر مى كرد رياضي راكه مربوط به عالم أعدادست با آنچه به ماوراء عدد و معدود ارتباط دارد هیچ پیوندی نیست . درست است که باره یی از سخنان فلاسفه در حکمت مبنى برمال حظاتى است كه درباب اجرام آسمانى دارند اما آن كونه سخنان راكه فلاسفه در باب ماوراء طبيعت مي كويند مي توان بخوبي دريافت بی آنکه حاجت باشد باینکه جزئیات نجومی و ریاضی که مبنای کلام آ نهاست نیز با دقت ریاضی دریافته آید . نه آیا هر کس می تواند تصدیق کندکه خانه را معماری توانا، زنده، وصاحب اراده طرح کرده است وفهم وتصديق اين نكته محتاح آن نيستكه لازمآيد انسان اشكال هندسي بنا یا تعداد تیرها و سنگهای آن را بداند؟ منطق هم هرچند در فهم حكمت لازم هست اما اختصاص به فلسفه ندارد . چنانكه متكلمان هم با آنآشنایی دارند وآن را علم نظر و علم جدل می خوانند. بدینگونه، برای غزالی جای شك باقی نمی ماند كه هر گز اقوال و دعاوی اهل فلسفه رانباید بی چون وچرا پذیرفت. غزالي بيست نكته برسخنان فلاسفه مي كرفت كه از آن جمله چهاد نکته مربوط به حکمت طبیعی آنها بود و باقی مربوط می شد به حكمت ماوراء طبيعت. دركتابي كه بنام تهافت الفلاسفه در رد سخنان آنها نوشت نشان دادكه راى حكماء درباب اذليت عالمخطاست ـ مسألة اول . ابديت عالم هم كه اذآن سخن مي گويند همچنين است ـ مسألهدوم . بعلاوه آنكه مي كويندكه خدا فاعل وصانع است وعالم صنع وفعل اوست از روی مجاز می گویند نه از روی حقیقت چراکه از روی مبانی آنها بهیچ گونه بر نمی آید که عالم صنع وفعل خداست ـ مسألهٔ سوم . حتی وجود صانع را هم نمي توانند باآنچه مقبول خودشان است ثابت كنند مسألهٔ چهارم. تاچهرسد باینکه یکتایی اورا ئابتکند و تصویر ثنویگری را باطل سازند ـ مسألة پنجم . همچنين آنها نيز مثل معتزله درين باب اتفاق دارندکه صفات، مثل علم، قدرت و اراده، را نمی توان برای وی ا ثبات كرد ـ مسأله ششم ، اينكه مي گويند مبدء اول جنس و فصل ندارد درا ثباتش دلیل درستی ندارند \_ مسألهٔ هفتم ، این دعوی همکه می گویند مبدء اول، وجود بسيط است بدون ماهيتي، دعويي بي حجت است ـ مسألة هشتم . حتى ابن قولشان كه مي گويند مبدء اول جسم نيست خود قولي استكه آنرا نمى توانند برهاني كنند ـ مسأله نهم . چنان كه براين نكته نیز که عالم صانع وعلتی دارد نمی توانند برهان درست بیاور ند . مسألهٔ دهم. در واقع باآن مبادی که فلاسفه دارند نمی توانند بدرستی ثابت کنندکه مبدء اول بر «غیر» خویش علم دارد وانواع واجناس را به علم كلى درمي يابد - مسألة بازدهم . حتى نه مى توانند اثبات كنندكه برذات خويشعلمدارد - مسألة دوازدهم . اماآنكهمي كويند خداوندبر جزئيات

علم ندارد باطلاست وبهمهٔ شرایع لطمهمی زند \_ مسألهٔ سیزدهم ، بعلاوه آن نیز که می گویند افلاك سماوی حیات دارند و باحر کت دوری خویش که ناشی از اراده است مطیع فرمان خدایند سخنی است که هر چند آن را نمی توان محال دانست اثباتش هم با مبادی خود آنها ممکن نیست \_ مسألة چهاردهم. چنانكمه اين دعوى هم كه مي گويند افلاك غرض و محرك دارند نارواست وبرآن جاى اعتراض هست ـ مسأله يانز دهم . اين فیلسوفان ادعا دار ند که نفوس سماوات بر تمام جزئیات که درین عالم حادث می شود مطلع هستند و آنچه لوح محفوظ خوانده می شود در واقع همین نفوس سماوات است و نقش بستن جزئیات احوال عالم درآن لوح نيز شباهت بهنقش يافتن محفوظات درقوهٔ حافظه انسان دارد نه اينكه آن لوح واقعاً یك جسم سخت عریض باشد كه در آن چیزهایی نوشته بادند. چون درینصورت کثرت کتابت وسعت لوح را اقتضا می کند وچون مكتوب نهايت نداردآ نچه مكتوب برآناست نيزنهايت نمي تواندداشت اما چون جسم نمى تواند بى نهايت باشد پسلوح محفوظ جسم نمى تواند بود وناچار باید قایل شد باینکه نفوس سماوات بر جزئیات مطلع هستند. این دعوی را فلاسفه نمی توانند بهبرهان اثبات کنند و حاصل آن نیــز نادرست است \_ مسألة شانز دهم . چنانكه دعوى آنها نيز درباب ضرورت اقتران بین آنچه درعادت سبب می خوانند و آنچه مسبب است درست نيست وبمى توان پذيرفت كه برخلاف آنچه آنها حكم طبيعت ميخوانند هيچامرَى درعالم واقع نمي شود \_ مسألة هفدهم . بعلاوه فلاسفه ازا ثبات این دعویکه نفس انسان جوهری است روحانی که بهذا**ت خویش** و بدون جسم وجود دارد عاجز ند \_ مسألهٔ هجدهم. درين دعوى هم كه مي كويند نفوس سرمدیست و فناء و عدم را برآنها راه نیست بخطا می روند و باید پرسید چرا قدرت خداوند نتواند نفوس را دستخوش عدم سازد؟ مسألهٔ نوزدهم، آن هم که رستاخین اجساد را انکار می کنند و نعیم بهشت وعذاب دوزخ را کنایه از احوال روحانی می شمارند، خطاست و مخالف شریعت مسألهٔ بیستم. در طی این اندیشه ها غزالی مکرر به مسایلی برمی خورد که در آن فلاسفه را گمراه می بافت . باری ، نزد غزالی حکماء در آنجاکه عالم را قدیم می شمر ند یا خدا را عالم بر جزئیات نمی دانند یا رستاخیز اجساد را انکار می کنند کافرند و سایر اقوالشان هم بدعت است که بعضی آن را کفر می شمارند . اینهمه نشان می دهد که در وادی حقیقت ، فلفه جلوهٔ سرا بی بیش نیست و آنکس که می خواهد به یقین واقعی به حقیقت ایمانی دست بیابد باید راه تازه یی جستجو کند و درای راه عقل .

(در تهافت الفلاسفه با آنکه لحن بیان غزالی تاحدی شیوهٔ متکامان را عرضه می کرد، تلقی غزالی از فلسفه بقدری انتقادی بودکه نویسندهٔ خود را نه همچون یك متکلم بلکه مثل یك فیلسوف نشان می داد و فیلسوف ضد فلسفه . در واقع غزالی از آغاز تحصیل فلسفه و حتی از وقتی در نشابور، و در خارج از حوزهٔ امام الحرمین با فلاسفه گفت و شنود داشت فلسفه را همچون وسیله یی برای ادر اك حقیقت تلقی می کرد ، و این تلقی در مورد منطق که علاقهٔ بآن بعدها کسانی امثال ابن الصلاح و ابن تیمیه را با وی به پر خانگری وا داشت ، حتی بعد از دوران گریز و رهایی و در سالهای عزلت خراسان همچنان در خاطروی باقی ماند می خنانکه رهایی و در سالهای عزلت خراسان همچون میزان و سرآغاز هر گونه در مقدمهٔ کتاب المستصفی آن را همچون میزان و سرآغاز هر گونه

دانش تلقی کر دو درقسطاس المستقیم کوشید از انواع قیاس های معمول اهل منطق قیاسات سه گانهٔ اقترانی دا تحت عنوان میزان تعادل وقیاسات شرطی متصل و منفصل دا به ترتیب تحت عنوان میزان تلازم و تعاند معیاد تمیز حق و باطل بشمر د و نظیس آن ادله دا از قرآن و احتجاجات آن استخراج کند ۲. چنانکه درمقدمهٔ تهافت الفلاسفه خاطر نشان می کند که منطق اختصاص به فلاسفه ندارد و این همانست که متکلمان درفن کلام آن دا کتاب النظر می خوانند و آن دا کتاب الجدل و مدارك الفول هم می گویند و نباید غرابت الفاظ وعبادات فلاسفه دا دستاویزی کرد برای تخصیص انتساب منطق به فلاسفه ۴. بعلاوه و قتی غزالی در مقدمهٔ مقاصد تخصیص انتساب منطق به فلاسفه ۴. بعلاوه و قتی غزالی در مقدمهٔ مقاصد الفلاسفه، دا جع به منطق می گوید که اکثر آن بر منهج صواب است پیداست که تمام آن دا بر منهج صواب نمی دا بدو نباید تعجب کرد که در المنقذ من الفلال از آفات منطق سخن بگوید .

بااینهمه،درپایانیكهطالعهٔدقیق انتقادی کهدراوقات کمیاب فراغت سالهای نظامیهٔ بغداد بدان دست یافت بی آنکه اعتقاد او در استوادی و اتقان برها نهای منطقی تزلزل بیابد در آنچه به مسایل ایمانی مربوط بود و حقیقتی که غزالی جویای آن بود بهمان محدود میشد، فلسفه را در ادراك حقیقت بی قایده و فلاسفه را دردعوی حقیقت جویی گمراه یافت و برای آنکه اسم های هولناك پر طنطنه یی مثل سقراط و بقراط و افلاطون و ارسطاطالیس و دقت و اتقان دانش هایی چون هندسه و منطق مایه فریب ساده دلان نشود و اینان مرعوب نامهای مهیب وغریب یونانی نگردند و تمام اقوال فلاسفه را همچون قیاسات ریاضی آنها استوار نه پندارند به مبارزهٔ با فلاسفه و به تصنیف کتاب تهافت بر خاست .

معهذا خود او اگر نه تا بآن حد که بعضی نکوهشگر ان ـ مثل ا بوعبدالله مازرى ـ درحقشمي گفتند همچنان درعقدهٔ فلسفه فرومانداين اندازه بودكه ذهنش حتى آنجاكه درتأييد متكلمان برقلسفه مي تاخت، ذهن يك فيلسوف باقى ماند و اكر هم خود وىكار خويش را همچون اقدامی برای نخریب فلمه تلقی می کرد، اقوال او هرچند فلمه مشایی را یك چند درنزد مسلمین بی اعتبار كرد لیكن فلسفهٔ انتقادی و مباحث مربوط بهعلم شناخت راكه بعدها در ارويا دكارت و لاك و هيوم و كانت مطرح كردند بي افكند وبدين كونه غزالي خويشتن را يك فيلسوف القاد، يك مخالف فلسفة مشاء، ودرعين بك فيلسوف اسكولاستيك نشان داد. اكر در اروپای قرون وسطی در دنبال ترجمهٔ کتاب مقاصد الفلاسفه بیشتر به عنوان يك فيلسوف مشائى معروف شد وماجراى تهافت الفلاسفة او نیز انعکاس درستی نیافتگویی یك بازی تقدیر بود تا آنچه قرنها قبل از وى، احمدبن حنبل درباب حارث محاسبي گفته بود أ واورا از تقرير عقايد مخالف سنت حتى بهمنظور ردآنها برحذر داشته بود وغزالي ظاهراً در هنگام تصنیف مقاصدالفلاسفه ، خویشتن را از زیانهایی که احمد حنبل در نظیراین موارد رویدادنی میشمرد درامان می بافت درمورد وی تحقق بیابد و آنیچه وی به خاطر رهایی از آن به فرار از مدرسه پرداخت به وی منسوب شود.

اما مبارزهٔ غزالی با تعلیم فلاسفه و در واقع با تعلیم فارابی و ابن سینا و نباید ازجانب وی بمثابهٔ اعلام ورشکستگی عقل تلقی شود. چراکه غزالی حتی در آخرین کتاب خویش و المجام العوام نیز تصدیق داشت که ادراك حقیقت از طریق بر هان عقلی غیرممکن نیست نهایت

آنکه جزنمدادی معدود بدان نمی رسند و بساکه عصری بگذرد و در تمام مدت آن کسی که به آن در جهاز قوت استدلال رسیده باشد سر بر نیاورد اواین کلام غزالی نشان می دهد که وی فقط از اینکه بتوان ایمان عامه دا آنگونه که متکلمان در کلام رسمی ادعا دارند بر بر هان عقلی مبتنی کرد ابا دارد و این مایه عقل دا که در برهان فلاسفهٔ الهی و اهل کلام هست برای ادراك حقیقت در مورد آنچه و حی و نبوت القاء می کند کافی نمی بابد نه اینکه بکلی عقل و برهان دا در خور تحقیر بیابد والبته فرقاست بین آنکس که عقل دا از ادراك حقیقت بکلی عاجز می بابد و آنکس که به خاطر نجات نوعی اصالت عمل، عقل دا بسب آنکه مراتب دارد و غالباً در مراتب اخس گرفتاد شك و ظن و وهم می شود کناد می گذارد و با نور فلب که از مشکات نبوت ناشی است در جست و جوی حقیقت آنچه مربوط به تملیم و تلقین و حی و نبوت است بر می آید .

یك نکته که این مجموعهٔ اعتراضات غزالی را برفلسفهٔ یونانی که نهافت الفلاسفه نام دارد - جالبتر نشان می دهد توجه اوست به این
نکته که استدلال فلاسفه درباب مسایل مربوط به علم الهی هرگز آن وضوح
واتقان راکه استدلالهای آنها در مسایل ریاضی دارد واجد نیست و این
مسأله که یك اساس علم شناخت تلفی تواند شد نشان می دهد که چرا
غزالی بر رغم اعتراف به اتفان منطق فلسفه را رد می کند و خاطر نشان
می سازد که فلاسفه آن اندازه دقت راکه در رعایت شروط برهان در منطق
توصیه می کنند خود در علم الهی بکار نمی بر ند و در تر تیب مقدمات برهانهای
خویش درین مسایل غالباً کار را باسبکساری تلقی می کنند و شتا بکاری

Epistemology

دربین اعتراض هایی که غزالی بر اقوال فلاسفه دارد هیچ مسأله بقدر مسألهٔ قدم عالم در نظر او اهمیت ندارد و ظاهراً از همین روست که نزدیك ربعی از تهافت الفلاسفه را بهغور در آن اختصاص می دهد . درین باره وی، اقوال فلاسفه را هم در آنچه راجع به ضرورت قدم عالم بیان کرده اند بررسی می کند و هم در آنچه در بارهٔ عدم جواز حدوث گفته اند معروض تحقیق می سازد . بعلاوه در تمام جهات قضیه ادلهٔ مختلف از قول فلاسفه نقل می کند و بعضی جوابها هم که در رد اقوال آنها می آورد یاد آور کتابی است از یا ک حکیم مسیحی قرون و سطی، نامش یحیی نحوی به که راجع به اثبات حدوث عالم است و همین شباهت یا توافق، منشاء قول کسانی باید باشد که می گویند عمدهٔ ادلهٔ تهافت الفلاسفه را غزالی از یك شارح باید باشد که می گویند عمدهٔ ادلهٔ تهافت الفلاسفه را غزالی از یك شارح فلسفه ارسطو \_ یحی نحوی \_ گرفته است ۲۰.

در واقع اولین برهانی که فلاسفه در نفی حدوث عالم ایر ادمی کنند و آنگو نه که غزالی آن را نقلمی کند مأخوذ از ابن سینا بنظر می رحمد تقریباً بر این وجه خلاصه میشود که اگرعالم حادث می بود می بایست برای حدوث آن مرجحی در کار باشد چون اگر مرجح در کار نباشد عالم همچنان در حال «قوه» که قبل از حدوث داشت باقی می ما تد لیکن درین صورت حدوث این مرجح هم حاجت به مرجح دیگر داشت و همچنین الی غیر النها یه یا این که باید قایل به خدایی شد که در ذات وی مرجحات بطور لانها یه عادث می شود . اما خدایی که خود قدیم است ذات وی نمی تواند مورض مرجحات حادث شود پس عالم حادث نتواند بود .

<sup>·</sup> John Philopones

این برهان را غزالی سست می یابد و بسر آن اعتراضهای متعدد دارد که باید در تهافت خواند اما درست مثل کانت که این قضیه را اولین تناذع \* در مسایل جهان شناسی می یابد ۱۴ و نقیض آن را نیز مثل آن قابل اثبات می شمر دغز الی هم در معارضهٔ با این استدلال فلاسفه خاطر نشان می کند که طرف دید گرقضیه، یعنی این نکته که عالم حادث باشد واراده یی قدیم وجود آن را در وقت معین اقتضاکر ده باشد نیز درست است و قبولش هیچ اشکالی ندارد و اگر اشکالی هم هست آن را می توان دفع کرد ۱۵ و این دعوی غز الی بر خلاف آنچه ابن رشد در تهافت التهافت می گوید مغالطه بیست ۱۵ مینی است بر اعتراضائی که اعتقاد به ازلی بو دن عالم بر حکماء وارد می کندوغز الی که خود به خلاف قول فلاسفه تمایل دارد تاحدی مثل کانت ظاهر آتو جه دارد که دراصل ما له «تنازی» هست که طرف نقیض را هم مثل طرف دیگر قابل دفاع و حتی اثبات پذیر می کند .

بدون شك غور درجزئيات اين مسأله براى غزالى كه همين قضيه را اساس نمام كفر وبدعت فلاسفه مى يا بد اهميت بسيار دارد وساير حكماء اهل شرايع هم از يحيى فيلوپونس تا امام اشعرى به اقتضاى آنچه لازمه اعتقاد به شرايع الهى است قول به قدم عالم را در رديف قول به شرك تلفى كرده اند. بعلاوه رد قدم عالم كه انكار ازليت آن را در بردارد ناچار غزالى را به نفى ابديت آن مى كشاند و چون ازلى بودن عالم بافكر «مبدء» دينى و ابدى بودنش با تصور «معاد» كه لازمه عروض عدم برعالم است تناقض دارد نفى قدم عالم نفى ابديت آن را نيز برغزالى الزام مى كند و

<sup>♣</sup> Antinomy

چون اثبات ابدیت بروجهی همان اثبات از لیت است نفی آن نیز خود با نفی از لیت ارتباط دارد و بآن پیوسته است .

دربین ادله یی که فلاسفه بر ای ابدیت عالم اقامه می کنندغز الی آنچه را از جالینوس نقل میشود ظاهر اً بدان سبب که در نقل آن نعریضی نسبت به آنچه در قی آن راجع به فرجام کار خورشید در پایان جهان هست احساس می کند با بیانی که از تیجر وی درمنطق حکایت دارد تحلیل و نقد می کند ، بموجب این قول که اکنون در آثار موجود یا منسوب به جالینوس ظاهر ا نشانی از آن باقی نیست ۱٬ این حکیم یو نانی می گوید: اگر جرم خورشید پذیرای عدم می بود در طی این مدت در از که از عمر آن گذشته است می بایست آثار «ذبول» در آن پدید آید اما رصدهایی که در طی هزاران سال اتجام شده است نشان می دهد که درین مدت مقدار آن در طی ندر و چون درین دوزگار در از ذبولی در آن روی نداده است پیداست که جرم آن پذیرای فیاد نیست ۱٬

غزالی باتبحری که در تحلیل قیاسات منطقی دارد نشان می دهد که شکل این استدلال یك قیاس شرطی متصل وبیانش برین وجه است که : اگر جرم خورشید پذیرای فساد می بود ناچاد ذبول نیز درطول این مدت بدان راه می یافت و چون نالی محال است مقدم نیز لامحاله محال خواهد بود. اما غزالی می گوید این نتیجه لازم نیست چرا که درین قیاس مقدم نمام نیست چون این مقدم می بایست بدینکونه بیان میشد که اگر جرم خورشید (از راه ذبول) فساد پذیر می بود ناچسار درین طول مدت ذبول بدان راه می یافت ، در داقع غزالی می گوید مسلم نیست که فساد جزاز راه ذبول از هیچ راه دیگر حاصل شدنی نباشد و ذبول فقط یك گونه از

فسادست چنانکه فساد دقعی هم امکاندارد پیش بیاید . بملاوه اگر فساد هم جز از راه ذبول حاصل شدنی نباشد از کجا می توان دانست که درجرم خورشید ذبولی پدید نیامده است ؟ چون آنچه از روی رصدهای اهل نجوم معلوم میشود تقریبی است و وقتی مقدار خورشید چندین برابر مقدار زمین است اگر باندازهٔ تمام جبال زمین هم در آن ذبول راه یافته باشد آن را از طریق رصد که فقط بر تقریب مبتنی است نمی توان حس کرد و با این استد لال غزالی مسألهٔ قول به ابدیت عالم را ناموجه تر از آن هی باید که رد آن حاجت به ادلهٔ دیگر داشته باشد .

در بین اعتر اضائی که غزالی بر فلسفه دارد چیزی که بیش از همه در اولین بر خودد ضد تعقل بنظر می رسدا فتقادیست که وی بر آنچه اصل علیت خوانده میشود دارد. معهذا این اعتقاد وی که می گوید بین آنچه درعادت سبب خوانده میشود و آنچه آن را مسبب می خوانند افترانی که هست بهیچوجه ضروری نیست بر خلاف آنچه دربادی امر شاید بنظر آید ناظر بر دد ارزش عقل نیست مبنی براندیشهٔ درست راه بردن عقل است درفهم ارتباط بین موجودات، و بر توجه به اینکه عقل از یك احساس مجرد گر فتار توهم نشود و شتابکارانه تسلیم نتایح نامهقول یا نسنجیده نگردد. این قول غزالی که دربیان آن وی در واقع آداء اشاعره را برسر فلاسفه می کوید، در تهافت بیانی مفصل دارد و غزالی را همچون پیشر و هیوم شنان می دهد . در واقع چنین قولی در تاریخ فلفه نه بی سابقه است نه متروك امالحن غزالی در بیان آن طور بست که معارضهٔ یك فیلسوف را بر ضد فلسفه نشان می دهد .

<sup>.</sup> Hume D

در نفی قول به ضرورت اقتران بین سبب و مسبب که درواقع بخاطر سان امكان وقوع معجز ماست ١٦ غزالي يك جامثل شكا كان يوناني مألة آتش وینبه را مطرح می کند ۲۲ واین اشکال معروف را پیش می کشد که اكرآتش سبب سوختن ينبه مي بود يامي توانست بهذات خويش سوراننده ماشد ماحاجت به چیزی که پذیرای سوختن باشدداشت . درصورت نخست آتش مي بايست بيوسته و درهمه حال موجب سوختن باشدكه البته چنين نست وازجمله آب را یا آنچه را به طلق آغشته است نمی سوز اند، در صورت دومهم آش بهطبع خویش نمی سوزاند و سبب سوختن نیست وغزالی وقتی درین جا خاطرنشان میکندکه بین آتش وسوختن رابطه یی که هست جز توالی زمانی نیست تقریباً همان سخن را میگویدکه بعدها هیوم و سایر اصحاب تجربه درین مورد بیان کردهاند اما وقتی یادآور میشود که معجزات انبياءهمكه خرق عادات ـ نه خرق قانون عليتكه اصلا وجود تدارد \_ هست هم در واقع بدان سبب رقوع مى بابدكه يك مصلحت عادى وجارىكه عادت ومشيت بهمقتضاى آنجاريست بهخاطر مصلحت ديكرى كه عبارت از قبول نبوت نبي وتحقق يافتن خير ومصلحتي برتر باشدكنار كذاشته ميشود كلام ويقوللا ببنيتس رابه خاطرمي آوردكه نيزمي كويد قوانين جارى را خداوند بسبب مصلحتى بزرگ ترممكن هست نقض كند". در بیان نفی را بطهٔ ضروری سبب و مسببکهٔ سایس اشاعره نیز قبل ازغزالي متعرضآن بودهاند كلام غزالي قوت استدلالي قابل ملاحظهيي دارد والبته دراين سخن قصد نفي علم يا عقل مطرح نيست بررسي حدود وارزش علم مطرح است وريشة ماله مربوط است بمعلم شناخت. برغز الي

<sup>\*</sup> Leibniz, G. W.

البته این ایراد هست که با نفی اد تباط بین سبب و هسب هرچیز ممکن هست از چبز دیگر حاصل آید کتابی که در خانه است ممکن است جانوری شود وسنگی که در یك جاهست امکان دارد به زر تبدیل گردد. غزالی جواب می دهد که همه چیز ممکن هست. اما استمر ارعادت در توالی چیز ها این اندیشه را در خاطر می نشاند که چیز ها همواره بر عادت گذشته جریان دارند ۲۰ و از آن تخلف نمی کنند نهایت آنکه توالی آنها ضرورت نیست و خرق و نقض آنها مانعی ندارد.

اما این نفی ضرورت درتوالی بین آنچه سبب خوانده میشود و آنجهمسبب نام دارد، امریست که غیر از اصحاب تجربه، امثالمالبرانش وحتى بوترونيزآن را عنوان كردماند وباآنكه درتوجيهها تفاوت هست، جزشکاکان یونانی، دیگران هیچ یك این مهأله را دستاویز انكار ارزش عقل يا اصول عقلي نساخته اند . غيز الي نيز اگر چند در نهافت الفلاسفه مىخواهد نشان دهدكه فيلسوفان درادراكحقايق ايماني ازطريقبرهان راه بجایی نبردهاند و چیزی جزعجز خویش را نابت نکردهاند، بازارزش عقر وبرهان عقلی را هم بکلی نفی نمی کند وحتی آنچه را «طور نبوت» ۲۶ می خواند و آن را درتمام آنچه تعلق به قلمرو «روح» و «قدر» و «مصالح عام ٢٧ دارد منشاء يقين مي بابد خودش از راه نوعي برهان عقلي اثبات مىكند وازطريق توجه به توالى عوالم محسوس ومعقول، و مقايسة مراتب علم از حس تاعقل، كه چون درطي آنمراتب بين ادراك يك جنين باادراك يك طفل وبين ادراك يكطفل باادراك يك بالغ تفاوت هست باين تتيجه مى رسد که ممکن است ورای مرتبهٔ عقل حکماء، مراتب بالاتری هم در کار باشدکه درآن مراتب ، معرفت نه از راه دریچه یی که قلبرا باعالم حس مربوط می کندبلکه از طریق در یچه یی که بین قلب باعالم ملکوت هـت حاصل شود: مکاشفه والهام ۲۸ بعلاوه حتی ادراك این عوالم دا که خاص «طود نبوت» است نه فقط از طریق «نوق» برای اولیاء ممکن می شمارد بلکه از طریق برهان عقلی هم نیل باین مرحله ازیقین دابرای معدودی از گزیدگان ممکن می شمارد و اگر بعضی گفته اند که در نیل به یقین عقلی غزالی به نوعی امتیازات اشرافی قابل است اشارت بهمین قول است ۲۰ که وی در معیار العلم وحتی در الجام العوام نیز از آن سخن می گوید.

در هرحال تفکرفلفی غزالی ضد تعقل نیست اما یقین قطعی در امور ایمانی را برای بیشترینهٔ مردم فقط از راه پیروی از شریعت می می شمارد، و منشاء آن یقین را فیز درطریق مکاشفه منحصر می بیند که از ویژگی های طور نبوت است وادراك آن، « ندق » خاص طلب می کند و راه فیل به اخس مراتب آن راه صوفیه است که از طریق تصفیهٔ باطن در ماورای دنیای عقل نفوذ می کنند و آ نچه را عقل از ادراك آن عاجز می ماند در نور نبوت می بینند . بدینگونه، نفوذ در دنیای وحی و الهام را غزالی به دو وسیله ممکن می شمارد: مکاشفه، ومعامله که بایکد گرهمراه باشند . اینجاست که غزالی در پایان سیرفکری طولانی خویش به وادی تصوف می رسد و همانند فارانی و ابن سینا، دوفیلسوف نام آور که وی در کتاب تهافت به تکفیر آنها می پر دازد، وی نیز سرانجام آخر بن حدسیر تفکر را توقف در منزل تصوف می بابد ...

برخوردغزالی باعلم کلام هم تاحدی با برخوردیکه وی بافلسفه داشت شباهت یافت. درکتاب «المنقذ» خود وی از توجه به بیحاصلی کلام بیش از توجه به بیحاصلی فلسفه صحبت می کند. همهذاکتاب الافتصاد فی

الاعتقاد وى اكر در تقرير مباحث عمدة علم كلام حكم كتاب مقاسد الفلاسفه اش را درتقرین مسایل فلسفه دارد، از آ نجه وی در فیصل التفرقه و مخصوصاً درالجام العوام دراثبات بيحاصلي كلام ياتبيين ضعف مباني اهل كلامدارد، نمي توان توقع داشت كه لحن تنه و قاطع تهافت الفلاسفه را منعكس كند. چراكه غزالي كلام را اگر در تلقين ايمان ديني بي تأ ثير مي يابد در دفع شبهات وشكوك بكلي بي فايده نمي شمرد وغالباً خاطر نشان مي كند که علمکلام همچون داروست وقتی سود میدهد که طبیب تجویز کند و بهمان اندازه کهلازم هست. اگرخود وی در کتاب الاقتصاد در تقریرادلهٔ اهل كلام به بحث در ذات وصفات ومسألة نبوت ومعاد وآنيمه بدين مسايل مربوط است اكتفا ميكند ظاهراً بسبب همين توجهي است كه به رعايت حدود دارد وبه رعایت ضرورت. بعلاوه دوکتاب استادش امام الحرمین ـ كتاب الارشاد وكتاب الشامل نيز درتقرير جزئيات ادله ومباحث علم نظر چنان ابعاد وسیعی را تسخیر می کرد که خوض مجدد درآن مسایل برای غزالی که حتی جنبه های مربوط به مسایل ایمانی علم کلام را، در حدعلمی که فرض کفایه است تلقی می کرد<sup>۲۱</sup>، ممکن نبود. مخصوصاً که مسایل كلام برخلاف مباحث فلسفه، در حوزهٔ طالب علمان نظامیه آن اندازه شناخته بود که ابوحامد در بیان بیحاصلی آن خود را محتاج نبیندکه نخست چیزی مثل مقاصد الفلاسفه هم در بیان مقاصد متکلمین تصنیف كند و بعداز آن بنقد آن مقاصد يا طرق ادلهٔ آنها بيردازد . البته در نقد علم كلام برخلاف نقد فلسفه غزالي نمي خواست نوعي تضادبين عقايد اهل ايمان واهل علم نشان دهد چراكهكلام خود لامحاله عبارت بود از سعى متكلمان دربرهاني كردن عقايد اهل ايمان . معهذا تاآن اندازماز

علم كلام راكه مدون خوض در استدلالات مأخوذ از اهل فلسفه شامل براهين مربوط به علم توحيده ميشد غزالي درين كتاب الاقتصاد خويش بهبیان آورد و این تصنیف نیز ، مثل مقاصد و تهافت مربوط بود به او اخر عهد نظامیهٔ بغداد . درین کتاب غزالی باسادگی بیان وقدرت استدلالی که خاص اوست چنانکه از یك متکلم اشعری انتظار می رود عقاید سنت را آنگونهکه پیشاذ وی باقلانی وامام الحرمین آورده بودند به نحو نازمیی مطرحمي كند، باطرحاعتراضات وايرادجو ابهاى مناسب مي كوند هر كونه تردیدی را درباب اینعقاید دفعکند ودرعین حالنشان دهدکه فایدهٔ این استدلالهادفع شبههاست وآنجاكه شبههيي نباشد اشتغال باين حرفهاهيج ضرورت ندارد وچیزی بریقین انسان نمی افزاید . ذکر نام المستظهری ونام تهافت الفلاسفه درین رساله نشان می دهد که آن را می بایست در دورة اشتغال مهمجادلات، وظاهراً إندك مدتى قبل از سال ۴۸۸ هجرى توشته باشدال معهذا چندى بعد درسالهاى كريز ورهايي كهديكر مشاجرات اهلکلام وطرز برهان آنها را برای عوام چیزی بیفایده می دید، رساله بی شامل آن قسمت از ادلهٔ اهل کلام که آشنایی با آنها درجایی که بیم رواج عقاید اهل بدعت باشد لازم بنظر می آید نوشت و آن رساله که چون ظاهراً درمسجد اقصى وبالتماس يارهيي أز أهل قدس نوشته شد الرسالة القدسه ام يافت ٢٠ درجز وكتاب قواعد العقايد ازكتب احياء نيز درجشد ودر واقع تهذيب كونهيي بود ازادله كلام كه غزالي تفصيل آنهارا در كتاب الاقتصادآ ورده بود. همين اندازه ازبرهانهاي اهلكلام راكه براي رفع شبهات سودى تواند داشت در واقع غزالى فرض كفايه مى يافت بااينهمه چوناین استدلالها واحتجاجها را امری میافت که سلف صالح بدان نیرداخته بود، نه فقط دراشتغال بدان از غور درچون و چراهای فلمفركه مورث شك و ترديدست اجتناب داشت ملكه كار متكلمان را نیزمنل کار محافظان راهها می بافت که چون رهز نان عرب ممکن بود كارحج را بركساني كه آهنگ خانه خدا دارتد دشو ارساز ند كارمحافظان ضرورت دارد اهل بدعت هم اگر نباشند اشتغال بهادلهٔ اهل کلام لازم نست و آنها نیز که بدان اشتغال دارند کاری جز همین «راهداری» نمی کنند . البته تأ نیر «ارشاد، جوینی درین کتاب «اقتصاد» محسوس است احاسبك بيانآن برخلاف ارشاد جويني ياتمهيد باقلاني خشك وسرد و آکنده از بر هانهای پیچیده و تو در توی اهل نظر نیست و گویی باخواننده نوعی همدلی وهمدردی تفاهم آمیز دارد . غزالی نه فقط کلام را از نوع علمهایی که آموختن آنها فرض کفایه است تلقی می کند بلکه در تقریر این مسایل نیز می کوشد نشان دهدکه آنچه بهعلم یقین می پیوندد نه از ادلهٔ اهل نظر بلکه از ایمان قلبی حاصل میشودکه مینای آن وحی والهام نبوت است . آنچه برای وی اهمیت دارد دریافت ادلهٔ کلام نیست آن است كه بتوان خاطر را ازئك و ترديد ياك نگهداشت ". اماايمان واقعي که غزالی مقالات اهل کلام را در دفع شبهات مربوط بآن فقط همچون واجب کفایی تلقی می کرد درنزد او چیزی بسود ورای قیل و قال اهل مدرسه: ساده تن بی ادعاتر و ژرف تو . برای دفاع ازین ایمان بود که غزالي، بعدها درآخرين روزهاي عمر، كتاب «الجامالعوام» را نوشت . زیرا آنیه سرچشمهٔ واقعی روح را از آلودگی های شك و شبهه دور تگهممداشت، نهعقل اهل برهان بلکه ایمان عوام بود به وجود امری ماورای عقل اهل حس. حتی عوام بی آنکهار زش و حدود عقل را در یابند با نسلیم به آنچه ازمنبع وحی ناشی میشد در واقع خود را درحوزهٔ تأثیر این دنیای ماورای عقل میتوانستند یافت و این همان افق تازه بی ود که غزالی را از راه کلام نیز\_ مثل راه فلسفه و تعلیم \_ بهقلمروتصوف می کشانید.

این امرماورای عقلکه غزالی، با ترکیب و تلفیق بین معامله و مكاشفه، مى كوشيد تاكيمياى سعادت واقعى را ازآن بسازد، در حقيقت وسيلهيي بودكه باوفرصت مي داد تايقين ديني راكه فلسفه وكلام نمي توانند ازآن درمقابل عقل شكاك دفا عكنند ارسقوط وانهدام نجات دهد . اين است خلاصة فكرت صوفيانة غزالي. فكرتي نهن كراى ؟ شايد خردگريز؟ بهیچوجه. محفق امروزی البته کیمیایی راکه او برای سعادت می سازد مثل کیمیامی بابد: جوهر بی نشانی که جزبرای کسانی که از آن دم می زنند چيزى الا بكاسم نيست. دريافت آن،ندق خاصمي خواهدكه خودحاصل الهام وتجرية توأماست حاصل مكاشفه ومعامله عثك نست كه معامله \_ يعنى آنچه به عمل و ذكر ورياضت مربوط است بايد مقدمه يي تلقي شود براى مكاشفه . مشاهدة حق . چنانكه اكر علم معامله بهعلم مكاشفه منتهى نشود يقين واقعى حاصل نمي شود وفقط مكاشفه استكه قل را به نوری می آراید که درآن حقیقت همه چیز ـ حقیقت تمام چیزهایی که بهقلمرو دینمر بوطاست ـ بطور واضح و تر دید نایذیر برا نسان تجلی جهد انساني هر دواست. اما مكاشفه تنها به لطف الهي وابسته است وجهد انسانی در آن تأثیری ندارد.

(بهرحالآن یقین قطعی راکه غزالی در تمام عمر جویایش بود و

از نظامیهٔ نشابور تا نظامیه بغداد آن را در مقالات متکلمان ، اقوال فلاسفه واهل مذاهب همه جا بانهایت شور وشوق طلب کرده بود فقط در طریقهٔ صوفیه یافت واز آنجا که این یقین ، «گمشدهٔ» تمام عمر او بودغزالی بخود حق می داد که نظامیهٔ بغداد و تمام جاه وحشمت فقیه مدرسه را در راه آن قربانی کند تا درفرصت هایی که فقط در عزلت وانزوای زاهدانه بدست تواند آمد از طریق «معامله» بقلمر و «مکاشفه» راه بیابد و این بود اندیشه یی که پایان دوران تدریس در بغداد را برای وی به یك دورهٔ کشمکش روحانی تبدیل کرد وسرانجام برای او فقط یك راه شاهانه باقی گذاشت: فرار از مدرسه.

این راه شاهانه که ازمیان سختی های فقر وعز لت و آ وارگی و تنهایی می گذشت اما دلرهر و را به «نورمشکاة نبوت» پیوندهی داد، می بایست سرانجام وی را به تصفیه قلب رهنمون شود تصفیه ازهمه تعلقات بیهوده و مخصوصاً از غرور علم فقیهانه که مثل قشری نفوذ ناپذیر روح را در زیر پوشش قرار دادهای ناشی از غرور و تعصب می پوشاند و از نور و اقعی محجوب می دارد .

اگرغرالی این خروج از دنیای قیل وقال را یگانه طریق نیل بمعرفت یقینی تلقی میکند در توجیه طریق تصفیه که بهعلم انبیاء منتهی می شود و ازعلم حکماء یقینی تر وقطعی ترست تمثیل هشهوری دارد که بعد از او نیز صوفیه غالباً آن را تکرار کردهاند (می گوید حکماء و علماء می کوشند تا علم راکب کنند و آن را بقلب خویش درون آورند، درصورتی که صوفیه و اولیاء می کوشند تا فقط قلب را جلا دهند و آن را از هر گونه زنگاری بردایند). وقتی اهل چین واهل روم چیش بادشاه

از برتری خویش در صورتگری برقابت دمزدند یادشاه صفه یی تعیین کرد تا دریك جانیش اهل چین بر دیوار صورتگری کنند و درجان دیگر اهل روم صنعت خویش بکار آرند . پرده یی هم در وسط صفه آویخت تا هیچ یك از كار آن دیگر اطلاع نیابد. رومیها رنگهای بسیار فراهم آوردند و بكار يرداختند اما اهلچين بي هيچرنگي به كار كاهدر آمدند وشروع كردند به پر داختن وجلادادن ديوار. چون اهل روم از كارخويش فارغ شدند چینی ها هم ادعاکر دندکه کار خویش را تمام کرده اند . پادشاه درعجب ماندکه آنها بی آنکه هیچرنگی بکاریوند چگونه از صورتگری فارغ گشته اند . چون پرده براف کندند آنچه درجانب رومی ها تصویر شده بود درجانب چینی ها نیز با برق و تلالؤ بیشتر جلوه داشت. کار صوفیه و اولياء نيزكه قلب را تصفيه ميكنند و از هر كونه ذنگ و كدورتي باکش میکنند همچونکار اهل چین است،که آنچه را علماء بشیوه اهل روم در قلب نقش می کنند آنها باروشنی و جلایی افزونتر بدست می آورند ۳۸. آنچه ازین راه حاصل می شود تجربهٔ «ذوق» است که باعلم اهل «قیاس» تفاوت بسيار دارد و درمقايسه باعلم آنها حكم مشاهده را دارد درمقابل خبر، و صوفی که بدینگونه به حقیقت ایمانی علم می دابد مثل آنست که معلوم را بجای آنکه از روی خبر تصدیق کرده باشد بادست خویش پسوده ماشد ٢٩ وبايقين قطعي دريافته باشد.

وقتی غزالی دراحیا والعلوم از سخنان پیغمبر و صحابه دربیان صحت طریقهٔ اهل تصوف، شو اهدی نقل می کند البته نظر بدفع هرگو نه شکی از خوانندهٔ کتاب خویش دارد اما آنگاه که از قول بایزید و دیگران می گوید: عالم آن نیست که چیزی را از روی کتاب حفظ کند و چون آنچه را حفظ

داشت فراموش کند جاهل گردد عالم کسی است که بی داسطهٔ درس و حفظ، علم خویش را از خداوند تلقی کند به ظاهراً می خواهد تاحدی هر گونه تردید و تزلزل را از خویش دفع کند وشاید هم نظر به حادثهٔ راه جرجان دارد و بر خوردی که در اوایل جوانی داشت با دزد بیا بانی (معهذا آنچه در باب مسألهٔ معرفت و حدود و ارزش آن، بعدها در کتاب المنقذ بیان می کند بخوبی نشان می دهد که گرایش وی به طریق اهل تصوف واقماً مبنی بر جست و جوهای طولانی است و ریشه فلسفی دارد . درین جست و جو غزالی هم مثل رنه د کارت ازراه شك رفت اما مثل پاسكال از کوچهٔ یقین سر آورد ـ راه قل.

در واقع گرایش غزالی به تصوف از آن رو بود که او در هر را مدیگر که رفت خود را بابن بست مواجه یافت کوازین حیث شیوهٔ فکر اویاد آور اندیشهٔ بلز پاسکال است که اورا از بعضی جهات باوی نیز همانندیافته اند . اما شك غزالی نیز مثل شك د کارت نوعی مجاهدهٔ عقلی بود برای وصول به یقین و راهی هم که وی برای خروج از آن یافت با آنچه فلاسفه و متکلمان انتظار داشتند بکلی تفاوت داشت . از همین روبود که بعدها یك تن از شاگردان وی که نتوانست این خروج غیر عادی استاد را درست در لكند در باره اش گفت : استاد ما دانش فلاسفه را فروبرد و چون خواست آن را برگرداند نتوانست از طریق آن را برگرداند نتوانست اگر غزالی نتوانست از طریق عقل راه به «یقین» بیابد اما یقین را هم چیزی بیرون از دسترس انسانی نیافت و بگمان خود از راه صوفیه بآن رسید \_ راه مکاشفات قلبی. رد

o René Descartes

o Blaise Pascal

۱۸۲ فراد اذ مدرسه

پای او را درین راهدر کتاب المنقذ منالفلال بروشنی می توان دنبال کرد ر

بأيد اعترافكردكه ابوحامد درين جستجو بكلي خود را از قيد تقالیدنرهانیده بود. چون آنچه وی بعنوان حقیقت ویقین میجست در واقع موضوع همین تقالید بود و راه خروجی هم که برای رهایی ازشك خویش یافت باذگشت به همان ها بود . تصور آنکه وجود بیشت و رویی دارد كه در زبان اهل شريعت وتعليم انبيا عالم غيب و شهادت ياعالم ملكوت وملك نام دارد ازهمين تقاليد درخاطر وي باقيمانده بود وآنجه غزالي مى خواست در روشنى بور نبوت صحت وسقم آن را درككند همين عوالم بود . درحقیقت اگر غزالی فلسفه وکلام را هم برای ادراك همین نوع «حقیقت» نجسته بود خروج از شك برایش امكان نداشت. لیكن آنجا که عقل اهل برهان در ادراله این عوالم در میماند البته برای غزالی امكان نداشت قضاوت خودرا تعليق كند وبهتمام تماليم انبياء پشت بابزند. وىكه خود درهمهٔ عمر دريشت دروازهٔ غيب انتظار طلوع «حقيقت» را داشت چگونه می توانست ادراك این احوال را در گرو استدلال عقل محدود كند؟ اگر انبياء كاني هستند كه حقيقت نزد آنها مكثوف است و آتهاماً مورند بارشاد وهدایت خلق بیردارند در بنصورت می توانست کان دیگری را نیز درنظر آوردکه برای آنها همحقایق اشیاء مکشوف باشد بی آنکه دیگر مأموریتی داشته باشند در ارشاد و هدایت خلق. معرفت اینان بود که نزد ابوحامد ازعالم ملکوت حاصل میشد و توأم با يقين بود وحقالقين ٢٠٠

غزالي مي پنداشت كه اگر عالم ملك را باحواس جسماني مي توان

درك كرد عالم ملكوت را نيزلابد مي توان بمدد قوايي ديگر درك كرد ـ ورای حس جسمانی . آنچه نفس انسان را از انسال به این عالم ملکوت باز می دارد، در واقع تعلقی است که به جسم دارد و جسما نیات . اگر نفس بتواند خود را ازین تعلقات آزادکند می تواندباین عالم ملکوت راه پیدا كند . نكته اين استكه نزد غزالي معرفت همه ازيك گونه نيست . دو كونهاست: حسى وشهودي . يكي ازحس وعقل مايه مي كيرد وآن ديكر مايهاش الهام است وايمان قلبي . شايد بتوان گفت كـ قلب انساني دو دربجه دارد یکی بردنیای ملك بازمیشودکه عبارتست از در بچهٔ احساس و آن دیگر برعالم ملکوت گشاده میشود و عبارتست از دریچهٔ شهود . ا ينجاست كهمعرفت واقمى حاجت بهمراقبت باطن دارد وبه عزلت وانزوا . اما آین معرفت که راه نیل به آن کشف وشهود مستفیم است امری است ورای توصیف . بااینهمه اگر آنرا نمی توان توصیف کرد، این نکته نشان آن نیست که شاید امری باشد بکلی وهمی وخیالی ۴۳. در تجارب زندگی، عادى هم بسيارچيزها هستكه انسان مىانديشد ياحس مىكند و درعين حال نمى تواند به بيان درآورد. كسى كه بآسانى نيك وبد شعرى را درك می کند ساکه نتواند چیزی راکه خود وی از آن حس می کند بدیگران کهآن را حس نمی کنند بیان دارد .

(جهان بینی غزالی هم درحقیقت بقدری با تجارب عرفانی او و یا آنچه خود او «ذوق» ومکاشفه می خواند ارتباط داردکه تصور آن برای هر کس دیگر، برای تمام کسانی که جز حسوء قل دریچه یی دیگر برای معرفت نمی شناسند، غیرممکن است یا غیرمعقول . اما ورای عقل و حس که البته وسیلهٔ ادراك عالم ملك وشهادت است تورم کاشفه هست که آن

نيز مثل نور «مشكاة نبوت» بهسرچشمهٔ انواراتصال دارد ـ خدا . وقتي غزالي، اذتأثير تمليم صوفيه ونمبير حكماء خدا را نور واقعي مي بابدكه تمام انوار از آن بهره دارند خرده گیرانش اعتراض میکنندکه گویی میخواهد به ثنویت مجوس برگردد و بهداستان نور وظلمت . خود او برين اعتراض كه مخصوصاً بريك كتاب او بنام مشكاة الانوار كردند جواب مي دهد". نه آيا درق آن نيز خداوند نور آسمان و زمين خوانده شده است و در تورات واقوال حكماء نيز اين طرز بيان هست و إنديشة ثنویت هم نیست ؟ توحید واقعی به عارف اجازه نمی دهد که وجود خودرا بهبیند تا چه رسد به تنویت ـ نور وظلمت . این توحیدکه انسان در تمام کاپنات چیزی جز وحدت نیابد وحتی خویشتن را هم درمیان نبیند نرد غزالي توحيد صديقان است و در حقيقت باندازهيي با احوال نفساني عارفان بزرگ هماهنگی داردکه نظیرآنرا نزد قدیسان معروف قرون وسطى از جمله توماس داكويناس وبو ناوانتور "نيـز نشان دادهاند، م معهذا عارف اگروجود خودرا نمی تواند بکلی نادیده گیرد از آن روست كه اوخود تصويريست از وجود خدا، وچون عالم اصغر وخليفه خداست در سحه بي است كه بشناخت خدا راه مي نما مد . دنياي او نيز هر چندوجود خودرا بهنور بى پايان مديونست ازظلمت خالى نيست اما اين ظلمت اصالت ندارد ووجود واقعی جزاز آن نور نیست . درین عالم البته شرهست، ستم هست، فقر و درد هست اما بدون اینها نه خیر ممکن بود پدیدآید نه عدل، نه ثروت ممكن بود جلومكند نهلنت . آنچه هست چنانست كه

D' Aquinas

Bonaventure

بهترازآن ممکن نیست . اگرغزالی درجای لایب نیتس بود تئودیسه یی مثل او می نوشت . اما لاید خشکه مقدس های عصر هم برضدش غوغا راه می انداختند که چطور دنیا ازاینکه هست بهترش ممکن نیست . برای خدا، برای قدرت بی پایان الهی غیر ممکن وجود ندارد .

اما درچنین دنیایی که بهتر ازآن ممکن نست آیا قطرت انسان بر نیکی است یا بدی ؟ اینجا غزالی، که بعنوان صوفی ، با انسان و فطرتش سروكار داردباهمان مسألة كهنهيى روبروست كه مبناى هرتربيت است . غزالي ننزمثل ژانداكروسو فطرت انسانهرا ياك مي يابد وعارى ازآلایش . میگوید باوجود اختلافهایی که در فردهاهست روح ازروی فطرت برای شناخت حقیقت اشیاء آمادگی دارد. نه آیا روح امریست ربانی ؟ درینصورت شری که دروجود انسان هست از فطرت تیست از کسب است و از تأثیر تربیت. ازین روست که تربیت دراحوال مردم تأثیری قوى دارد وانكار نايذير. هما نطوركه بدن وقتى بدنيامي آيد كامل نيست باتغذيه تقويت مسود ويهكمال مهرسد روح نيزهنكام ولادت كامل نيست تربیت واخلاق استکهآن را بهکمال می رساند بدینگونه در فطرت، کودك قلبي دارد عاري ازهر نقش و خالي از هر رنگ و هر تعصب بدر ومادرندکه به تبعیت از خویش ممکن است وی را یهودی کنند، مسیحی كنند، يا مجوسي . ازين رو تربيت درسعادت و شقاوت إنسان مسؤليت عمده دارد، قطرت سليم را ممكن است آلوده كند يا درخشان، بهقلمرو

Lelbniz

o Theodicée

فرشتگانش بکشد یا بهقلمرو شیطان.

البته زندگی پر از وسوسه هاست وپر از فریبها وغرورهایی که ممکن است فطرت سلیم را متحرف کنند و به خطا و آلایش بیندازند آن اغواگر که در درون انسان هست هر لحظه ممکن است انسان را از راه درست که راه انسانی است منحرف سازد. میل به لذات، میل به مالوجاه، میل به تجاوز و تعدی آن ندای فطرت را که ازاعماق درون، انسان را به سوی هدایت می خواند خاموش می کند. این است آن بدترین دشمن که بموجب حدیث پیغمبر بین دو پهلوی انسان هست و اجتناب از آن حاجت دارد به ریاضت اخلاقی، به تربیت و مراقبت نفس.

اینجاست که صوفیه اساس تربیت خود را بر مجاهدهٔ با نفس نهادهاند . با چنین دشمنی که در درون هست و انسان را از راه خدا منحرف می کند چه باید کرد ؟ جهاد، جهاد اکبر که عبارتست از مجاهدهٔ بانفس . البته کسانی هم هستند که چنین مجاهده بی را بی فایده می شمارند ومی گویند خوی و خصلت را نمی توان دگر گون کرد . این خوی و خصلت در واقع بمنزلهٔ قد و بالای باطن است و همانطور که انسان نمی تواند قد و بالای ظاهر خود را بلند و کوتاه کند خوی و خصلت خود را نیز نمی تواند تغییر نیست صحبت از اصلاح است . درست است که هیچ تربیت، سخن از تغییر نیست صحبت از اصلاح است . درست است که هیچ تربیت نمی تواند خرما بن رااصلاح کند و میوه اش را از آنچه هست بهتر سازد ( هدف مجاهدهٔ با نفس هم که طریقت صوفیه است از بین بردن شهوات نفسانی نیست تعدیل آنهاست ۲۰ میکن عدالت و حق هم که هدف دین است بدون تربیت دینی ممکن تأمین عدالت و حق هم که هدف دین است بدون تربیت دینی ممکن

نخواهد بود.

غزالی توجه به اخلاص درعمل را که مبنای تعلیم عرفانی اوست و البته توکل لازمهٔ آنست تا آنجاکه درعمل ماسوی را هم بکلی نفی کند نکشانید واقتضای تربیت و سلوك را در رعایت اعتدال شمرد ۲۸. در واقع همین رعایت اعتدال که باحکم شریعت نیزسازش داشت وی را باهمیت اخلاق و تربیت توجه داد و بهمین سبب بود که وی اساس احیاء العلوم خویش را براندیشهٔ تربیت و اخلاق نهاد . وی می اندیشید که فساد و تعدی در هیچ چیز بقدر اخلاق عامه تأثیر سوء ندارد . چون ناایمنی مردم را ریاکار، فاسد، و فرصت طلب می کند . در چنین احوالی اصلاح درست باید از اخلاق شروع شود و عبد، تیست که غزالی به اخلاق و تربیت درست باید از اخلاق شروع شود و عبد، تیست که غزالی به اخلاق و تربیت قاسد بو دکه جز تجاوز و تعدی حاصلی نداشت آنچه آن را ایجاب می کرد غود فساد اخلاق عامه بود آیا نمی شد اصلاح کرد ؟ جواب غزالی این بود خود فساد اخلاق عامه بود آیا نمی شد اصلاح کرد ؟ جواب غزالی این بود که نمی توان کرد !

هدف آ نچه غزالی به نام اخلاق تعلیم می کند در واقع تربیت صوفیانه است. شاید بسب توافقی که بین تصوف و بعضی تعالیم مسیحهست بعضی محققان باشتباه اخلاق غزالی را نوعی اخلاق مسیحی خوانده اند و بهر حال در بیان جنبهٔ مسیحی این اخلاق به مبالغه گراییده اند . اینجا بجر تتمی توان گفت که در نزد هیچ متفکر اسلامی دیگر این اندازه فکر مستقل و بدیع در آ نچه به اخلاق مر بوط است نمی توان پیداکرد . اماعلم

اخلاق در نزد وی درحقیقت نه، بهاقوال ارسطو و یونانیان مدیونست نه به تعلیم مسیحی ۴۹ .

درست است که ممکن هست مطالعهٔ کتابهای اخوان الصفا و فارابی و بوعلی مسکویه در نظریهٔ اخلاقی وی تأثیری گذاشته باشداما آن گو نه تأثیر از حد جزئیات مسایل در نمی گذرد و در جنبهٔ کلی تعلیم وی قابل ملاحظه نیست. نه فقط پاره یی اوصاف اخلاقی که وی بعنوان آرمان تربیت قلمداد می کند و از آن جمله است صبر و شکر و تو کل و مانند آنها ، رنگ اسلامی محض دار دبلکه وی نمو نهٔ کامل اخلاق را در و جو دییمبر نشان می دهد که این خود تر دیدی در مبنای اسلامی فکر اخلاقی او باقی نمی گذارد. چنا نکه اندیشهٔ عشق الهی محست می که تر دوی به دبان علما و اخلاقی «خیر اعلی» تلفی میشود به تعلیم اخلاقی وی بیشتر رنگ تصوف می بخشد تا رنگ فلسفی .

درینصورت ادعایی گزاف خواهد بود که علم اخلاق وی را به تأثیر تعلیم ارسطو و حکمای یونان نیز منسوب بدارند . بنای این اخلاق مبنی است بر مراقبت نفس و همین نکته است که اخلاق را در نزد او مقدمهٔ قصوف و سلوك جلوه می دهد . می توان گفت چون مکارم اخلاق غالباً خلاف تمایلات نفسانی است در نظر غزالی وقتی انسان به اخلاق نیدك می گراید تمایلات نفسانی وی تصفیه میشود و قلب از کدور تهایی که مانع نیل به معرفت است داكمی گردد . درست است که اخلاف غزالی چون بیشتر متوجه شناخت نفس و معایب و فضایل آئیت به آنچه امروز تحلیل نفسانی می خوانندگرایش دارد اما آن را نمی توان فقط یك نوع تحلیل نفسانی برای شناخت اخلاق تلقی کرد . غزالی در بحث راجع به اخلاق تنها به بررسی در منشاء عیوب نفسانی بسنده نمی کند به چاره جویی هم از برای رفع

این بیماریهای اخلاقی میپردازد<sup>۵۰</sup>. از اینجاست که در وجود وی عالم اخلاق نیز درکنارمحقق روانشناسیکارمیکند وهدف هردوتر بیتاست-تربیت صوفیانه .

(البته در مجاهدهٔ با نفس هدف غزالی کشتن غرایز نیست تصفیه آنهاست. نزد غزالی این غرایز بمنزلهٔ ریشههای نباتی هستند که درخت فضیلت از آن بوجود می آید و آنها را بهیچوجه نباید یکسره قطع کرد. تعلیم اور هبانیت نیست اجتناب از حرام است یا از تمام آنچه موجب تجاوز به عدالت و حقیقت است. حیات انسانی البته عزیزست اما این نه به آن معنی است که حفظ آن بهانه یی باشد برای از بین بردن و تباه کردن حیات دیگران. برای آن کس که ایمان به غیب دارد، برای آن کس که و دای دنیای حس به چیز دیگری شوق می و دز د، زندگی البته یك زندان بیش دنیای حس به چیز دیگری شوق می و دز د، زندگی البته یك زندان بیش نیست الدنیا سجن المؤهن .

اهامرگ چیست ؟ ظاهراً توعی رهایی . در حقیقت زندگی چیزیست که در آن مؤمن دایم غرق تشویش و نگرانی است، دایم مشغول مبارزه با شهو تهای نفسانی است . درین صورت عجب نیست که پایان آن رهایی از مبارزه و تلاشی در دناك شمر ده آید . نه آیا در چنین حالی دایم باید آرزوی مرگ را داشت و دایم باید بآن اندیشید ؟ درست است که این رهایی، خود از بیم، از دغدغه، واندوه بسیار خالی نیست . درست است که حتی پارسایان، نیکان و پیغمبران نیز در برابر این اندیشه لرزیده اند ما ما نکته آینجاست که فرجام آن نیز رهایی از یك دغدغهٔ دایم است و مازگشت مه خدا .

در واقع مرگ جز نوعی خواب نیست و درست مثل خواب، انسان

بدینگونه، مرگ که در واقع بیداری اذخواب زندگی است در عین حال خودش نوعی رستاخیزست. این رستاخیز صغیر نیز مثل قیامت که رستاخیز کبیرست انسان راکه «عالم صغیر» شمر ده میشر دبه پایان کارمی رساند مثل همان رستاخیز بزرگ که «عالم کبیر» را به پایان می رساند. رستاخیز کوچك انسان نیز همر اه با «علامات» است: زمین لرزه، ریختن کوه، و تیره شدن ستاره ها. نه آیا مرگ انسان کوه وجود اورا در هم می ریز د و بنیان هستی اورا می لرزاند و روشنی چشم حسی اورا نیره می کند ؟

لیکن مرگ تنها مخصوص عالم صغیر نیست عالم کبیرهم با تمام پهناوری که دارد محکوم به مرگ است . البته مرگ عالم کبیرهم چنان نیست که یک باره به همه چیز پایان دهد . خداوند که هر روز در شأنی دیگرست دنیاهای دیگر دارد و آفرینشهای دیگر. خود مرگ انسان هم در واقع نوعی ولادت است . ولادت تازه ین که انسان را در مسیر

کمالات تازه یی می اندازد، که نیل بآنها در عالم ملك برای وی ممکن 

نبود . درست است که این ولادت تازه با زندگی سابق، با طرز زندگی 

درعالم ملك ارتباط دارد، اما ایمان واقعی درین ولادت تازه بازکمالات 

تازه می یابد و سعادتهای تازه . با این ولادت تازه است که در آن سوی 
گور، در آن سوی رستاخیز صغیر انسان با دنیایی تازه روبر وست ـ با 
شادیها و رنجهایی تازه .

مرگ البته سر نوشت تمام عالم است، سر نوشت تمام عوالم . نه فقط عالم ملك كه دنياى فرزندان آدم است بهمرگ محكوم است عالم ملكوت هم كه جهان فرشتگان است از مرگك درامان نيست . چنانكه عالم جبروت نيز كه مقر كروبيان عالم بالاست ازين سر نوشت رهايى ندارد . آرامشىكه ازيقين بهمرگ حاصل ميشود اگر زندگى را در نظر انسان بى ارج وكم بها جلوه دهد رواست اما مرگك را نمى توان، حتى باچنين يقين قطعى، چيزى ساده وعادى تلقى كرد. گاه هست كه بيرون رفتن جان از بدن ازيك خسك كه بخواهند از درون پشم خيس بيرونش آورند دشوار ترست وشايد از سيصد ضربه شمشير سخت تر آه. تازه بعداز جان كندن آنگونه كه دراخبار پيغامبران هست، راه هاو كارهادر پيش هست را كه انديشه آنها انسان را بهلرزه در مى آورد و كه مى تواند مرگ و فنا را كه سر نوشت همهٔ عوالم هست در نظر مجسم كند واز هول و محنتى كه وراى آن هست انديشه بدل راه ندهد ؟

البته هیچ کس از آنچه ورای گورهست خبر ندارد اما ابوحامد خبر هایی داکه درین باب از پیغمبر نقل کردهاند و آنچه را از رؤیاهای پارسایان گذشته آورده اند خوانده بود و از مجموع آنها چیزی مثل یك

تصویر هورانگیز درپیش چشم داشت. درکتابی بنام «الدرة الفاخره» که درطی سالهای عزلت وانزوا نوشت <sup>۵۴</sup> این تصویردا آنگونه که وی درآن تیرگی های عزلت وانزوای خویش می دید عرضه کرد. در این تصویر البته نشانه هایی از پندارهای عامیانه و بیم و امیدهای بی سرانجام عوام هست ، امابرای غزالی که شاید مثل آخرین روزهای عمراستاد خویش - امام الحرمین آرزوداشت براعتقاد پیرزنان خراسان بمیر داین پندارها واقعیت ایمانی بود ، خالی از شك و تردید . عالم ملك که در دست تبهکاران ، ستمگران، و خدانا شناسان از پریشانی و نابسامانی آکنده است مرگش نوعی حرکت بسوی دهانهٔ دوز خواهد بود که تمام عذا بها، شکنجه هاو خشو نتهایش حاصل همان تبهکاریها و ناروایی هاست . از آنچه آنجا می گذرد هیچ پیغام و نشانی به دنیای زنده ها نمی دسد امایی غمبران درین باره و عیدها آورده اند که ناچار باید بحرف آنها نوجه کرد .

شیطان و سهو نهای ایسان آواز می دهد که لذتها و سهو نهای این جهان نقدست از آنچه نسیه است کسی خبر ندارد. آن درباغ سبزی راهم که از بهشت نشان می دهند هنوز بروی کسی نگشوده اند، در ینصورت چرا باید این نقد رااز دست داد و دل بآن سودای نسیه بست ؟ در مقابل این اندیشه جوابی که غزالی به وسوسهٔ شیطانی می دهد همان است که پیش از وی نیز به زنادقه عرضه شده است و شرطیهٔ پاسکال هم تعبیری از آنست : اگر آنجا خبری هست مرد پرهیز کارسود کر ده است و اگر نیست وی از پرهیزگاری خویش چه زیانی دیده است ۹ حتی ابوالعلاء معری شاعر نابینای عرب که همین اواخر وقدری پیش از و لادت ابو حامد مرده بود با آنهمه تر دید و حیرت باز در ته دل از همین اندیشه تسلی می یافت :

منجم وطبیب می گویند که مردگان دگر بارزنده نمی شوند . من می گویم اگرحق باشد من چیزی را از دست نمی دهم، امااگر حق بامن باشد شمایید که زیان کرده اید که این بیان که نزد مسلمین و نصاری یك جواب آماده تلقی میشود شاید زندیق ملحدی را یك لحظه قانع کند اما آیاه تفکر عارفی - مثل غزالی - راهم می تواند قانع کند و واندارد که از خود بیرسد و وقتی و رای پرهیز و پارسایی اعتفاد و یقین نباشد آیا سبب رستگاری تواند شد ؟ درینسورت بین آنکه با یقین، دین می و رزد و آنکه بی یقین و از ترس دو زخی که آن راهم در ته دل باور ندارد تکلیف خویش را انجام می دهد هیچ تفاوت نخواهد بود .



## سبك *و آ* ثا*ر*

( ره آدردی که غزالی از سفر دهایی و گریز خویش آورد و نمام دگرگونی های انایشهٔ او در آن انعکاس داشت کتاب شگرف احیاءالعلوم او بود ـ احیاء علوم الدین ـ که حتی در آن روز های گریز از درس و کتاب نیز آن دا بردوستان روحانی و بر کسانی که ورای قیل و قال مدرسه معرفتی ایمانی دا جست و جو می کردند می خواند . پیش از آن کتاب، آثار او رنگ کلام فقیهان و مت کلمان داشت و با این کتاب بود که در و جود غزالی شخصیت تازه بی طلوع کرد .)

درجوانی روزی که وی جزوهٔ یادداشتهای جرجان را باالحاح و زادی از دزدان مطالبه می کرد شاید گمان نمی برد که خودش بزودی کتابها خواهد نوشت و جزوه ها و یادداشتها یی که از سخنان وی نقل خواهد شد همه جا از خراسان تا شام و بیت المقدس دست بدست خواهد گشت . در واقع بیشتر عمر او حتی در سالهای عزلت و انزوا در تحریر و تألیف گذشت . فراد از مدرسه را بطهٔ اورا باکتاب قطع نکر ده بود . حتی دلتنگی ها

195

ونومیدیهایی را که از درس و کتاب داشت باز در لحظههای فراغت با کتاب درمیان می نهاد . بعلاوه آ نچه وی را به فرار از مدرسه واداشت، غرور فقیهانه و جاه طابیهای اهل مدرسه بود، ادب صوفیه و افکار اهل عرفان حتی در دورافتاده ترین غربتها نیز می توانست انس وایمنی به وی عرضه کند . ازین رو بود که سالهای عزلت وانزوا هم برای وی بی حاصل نماند و حتی ارزنده ترین حاصل عمرش در همین سالها بوجود آمد احیاء العلوم . اگر درلحظههای فراغت توانست کتابی مثل احیاء العلوم بنویسد، یا حتی قسمت عمدهٔ آن را طرح کند از آن جهت بود که درهمهٔ بنویسد، یا حتی قسمت عمدهٔ آن را طرح کند از آن جهت بود که درهمهٔ عمریا لحظه از وقت خویش را ببطالت نمی گذراند .

در همهٔ عمر تمام اوقاتن صرف مطالعه، تفکر، تحقیق یا عبادت میشد. در حقیقت اوقات او اگر در تدریس و تفکر یا طاعت وعبادت هم نمی گذشت مصروف نوشتن بود . دایم کتاب می نوشت، دایم یادداشت می کرد. درهرچه می خواند، درهرچه می اندیشید، و در هرچه از وی سؤال می شد چیز می نوشت: درباب قرآن، درباب فقه، درباب کلام، در باب منطق، درباب فلسفه، درباب تصوف، و در باب همه چیز . آیا فقیه ابوالذبیح حضر می حق نداشت که بعدها وقتی از وی درباب جوازقرائت آثار غزالی فتوی خواستند نوشت که وی مهتر نویسندگان بود؟ اکثر اوقات این مهتر نویسندگان اسلام صرف تألیف و تحریر می شد . درباره تعداد آثار او سخنهای گزاف گفته اند چنانکه دربعضی موارد هم تألیفات دیگران را به وی نسبت داده اند وهم نام پاره یی کتابهایش را چندین گونه ضبط کرده اند. خود وی درنامه یی که ظاهر آ مربوط به اواخی عمر وی بود می گوید که بیش از هفتاد کتاب درعلوم مربوط به دبن نوشته است و شاید

درعلوم غیردینی هم تعداد کتابهایش قابلملاحظه باشد. معهذا در تعداد آثارش بعدها مبالغه کردهاند وشمارهٔ آنهارا بهدویست وسیصد رسانیدهاند که الیته بعضی از آنها نامهای مکرر یك کتاب است و یاره یی دیگر جز مقالات کوتاه نیست . تمام این آثار به نش عربی است، اند کی هم فارسی .

البته غزالي قريحة شعرهم داشت. نه فقط از چند قطعه شعر فارسي و عربی که به وی منسوب شده است بلکه از اشعار گزیده یی نیز که وی بهمناسبت، جای جای درکتابهای خویش از شعرای گذشته نقل می کند، پيداست كه اين قريحه بهيچوجه كم مايه هم نبوده است . اينكه غزالي بهشاعری شهرت نیافت بیشك بدان سبب بود که ذهن وی بکسره در تصرف قريحة شاعرانه نبود و شورها و هيجانهايي كه بر روح وي غلبه مى يافت نه اذآ لكونه بودكه روح يك معزى، يك ازرقى، يا يك لاممى را بهتکان درمی آورد. بملاوه وی در آن بلند بروازیهای فقیهانه که جوانی وی را در امواج رؤیاهای طلایی غرق کرده بود، نمیخواست بهبیشهٔ یست و محقل شاعری سل فرود آورد . شاید بهمین جهت بود که درسراس عمر نه شعی زیادی گفت و نه اجازه داد به عنوان شاعری نام و آوازه یی بیابد . آنچه از شعر وی باقی است نشان می دهد که گوینده می با پست درین شیوه تمرین طولانی کرده باشد . اما شعر چیزی نبود که طبع بلند پرواز وی را قانع کند یا تمام هیجانها و دلهره های بی نام روح نستوه او را بهبیان آورد . اگر وی شاعری را پیشه می کردشاید شاعری مثل ناص خسرو میشد یامثل عطار . البته در آنجه اکنون از شعر او در دست است هم از شور و درد محبت سخن در میان هست

هم اذحیرت و درماندگی عقل انسان دربرابر سرنوشت. هماذخرسندی و آزادگی صوفیان ستایش میشود هم از ریاکاری و دو رویی فقیهان دنیا پرست نکوهش می رود. ممکن هست بعضی از این اشعارهم ازوی نباشد اما اگرفقط باده یی از این اشعار سرودهٔ او باشد باز درقدرت قریحهٔ او جای شك نست.

شاید یك نشان قریحهٔ شاعرانهٔ اورا باید در آنجاجست كه وى از جواز سماع صوفیه صحبت می کند وآن را در صورتی که برای تحریك شهوات نباشد ماية تصفية قلب ميشمارد. البته طنين آهنگ افلاطون هم درین ستایش موسلیقی که در کلام غزالی هست انعکاس دارد و عجب آنست که این همآهنگی غزالی و افلاطون را نمی توان اذ روی آثار ابو حامد بعنوان تأثير افلاطون توجيه كرد \_ وشايد جز توارد نباشني اما جالب اینجاست که غزالی نیزمنل افلاطون وافلاطونیان ذوقی راکه انسان در سماع موسیقی دارد همچون نذکر لذنهایی میشمارد که روح قبل از ارتباط با بدن دريافته است . بعلاوه اين فكته را نيز كه طفل نوزاد اذ آهنگ موسیقی آرامش و سکون می گیرد غزالی مر بوط به یادآوری نعمه هایی می کند که روح قبل از ارتباط باجسم بدان آشنایی یافته است. 🗓 آياكسيكه فاقد قريحهٔ شاعرانه باشد مي تواند در جاممه يي كه ذوق سماع غالباً تجاوزی به شریعت محسوب میشد با این کشاده زبانی از موسیقی دفاع و ستایش کند ؟ غزالی شاعری بودکه شاعری را دون شأن خویش مي شمرد . البته اگر وي مي خواست شعر را وسيلهٔ بيان افكار و عقايد سازد مثل ناصرخسرو شعری میساخت پر از اندیشههای زاهدانه و آكنده ازشكايت وانتقاد اهل زمانه . اما ذوق درد وشوق عزلت كهمخسوساً

درسالهای گریز و رهایی وجود وی را مسخر کرده بود اگر می توانست در قالب شعر در آید شاید چیزی از نوع کلام عطار میشدا . این شاعر نشابور نه فقط مضمون منطق الطیروشاید شیخ صنعان خویش را به غزالی مدیون بود بلکه درقسمت زیادی از افکار و آلام خویش نیز از اندیشه های غزالی الهام یافته بود".

(اما غزالی اگر چیزی هم ازهیجانات شاعرانه در روح خویش داشت آن را بشیوه یی که درخور یك فقیه نظامیه بود مهار کرده بود . با آنکه نسبت به وجد وسماع صوفیه چندان بدبین نبود نهشهٔ شاعری را درخور خویش نمی دید ) اشتغال به شعر در نزد وی از آفات زبان محسوب میشد ومثل کذب و لغو و فحض در شمار مهلکات نفس می آمد . با آنکه پیغمبر ، نا آنجاکه سنت وی بیاد داشت ، شاعری را منع نکرده بود و در چندمورد حتی شاعر ان را تأیید نیز کرده بود ، لیکن روی هم رفته این را که کسی شاعری را پیشهٔ خویش سازد نیسندیده بود ایکن روی هم رفته این را که کسی شاعری از دفاع جالبی که عبدالقاهی جرجانی استاد بزرگ بلاغت عصر ، از شعر وشاعری کرده بود اگهی یافته بود اما توجه به سخنان پارسایان گذشته و وشاعری کرده بود آگهی یافته بود اما توجه به سخنان پارسایان گذشته و افرا از اشتغال به این صنعت قافیه سنجان باز می داشت .

المراقي اليكن قريحة شاعرى كه داشت هم تقرير وبيان اورا لطف وجاذبة خاص مى داد وهم درشيوة نثر او اثر مى گذاشت ـ تقريس او در مجالس، قدرت و نفوذ كم نظير داشت وشايسته بيان يك واعظ بود اين موهبت وعظ وسخنورى را برادرش احمد درحدكمال داشت وبهمين سبب باآن كه مى توانست در نظامية بغداد جانشين ابو حامد باشد، نيابت وى دا رها

۲۰۰ قرار از مدرسه

کرد و بهسیاحت پرداخت و وعظ، مجالس وعظ او نیسز حتی در بغداد روئق بسیار داشت و دربیش سلطان و وزیر هم وعظکرد و نزد عامه قبول نمام یافت. اما ابوحامد کار وعظ را هم دوست نداشت و باآنکه پاره یی وقتها در مجالس پادشاهان و وزرا سخنهای مؤنس هم می گفت اشتغال به وعظ را شایسته خویش نمی دید . اگس در دوران تدریس بغداد هم گهگاه به وعظ می پرداخت بعد از ترك بغداد آن دا نیز ترك کرد . در اواخر عمر که در خراسان می زیست یکبار در مجلس سلطان وعظ مؤثری کرد اما درایرادآن وعظ هم مثل حضور در آن مجلس تقریباً خود دا مجبوریافته بود ؟.

درهرصورت قریحهٔ شاعری مجالس غزالی را لطف و تأثیر خاص می بخشید . حتی مجالس درس اونیز از ندق شعر خالی نبود. در بن سالهای رهایی و گریز اگر حتی چیزی از کتاب احیاء را تدریس می کرد غالباً مجالس خودرا باانشاد اشعار آغاز می کرد و یك بار دوبیتی در آغاز درس خواند که هم خودشگریه کرد هم دیگران را بگریه انداخت ".

( شور وحال شاعرانهاش در شیوهٔ نویسندگی او نیز تأثیرگذاشت و دوق و حلاوت خاصی به نشرش بخشید . سبك بیانش لطف و جاذبهیی مخصوص داشت . ساده، شیرین، و خالی از پیرایه بود : همیشه متضمن بك اندیشهٔ منظم، و همه جا در حد فهم و فکر عادی . با آنکه مطالب وی غالباً از سطح عادی بالاتر بود بیان دلکش وی آنها را با فهم عادی مأنوس می کرد و این نکته بیشك از اسباب عمده شد در شهرت و رواج آثار او حتی در مسایل مربوط به الهیات و حکمت آن دقت و ایجازی که کلام فارایی و این سینا را تاحدی خشك و سرد می کند در سبك بیان غزالی فارایی و این سینا را تاحدی خشك و سرد می کند در سبك بیان غزالی

جای خود را به نوعی اطناب می دهد که بهیچوجه هم ملال انگیـز نیست .

در واقع شوهٔ او چیزیست بین اطناب وایجاذ، بین شیوهٔ پیجیدهٔ فلاسفه وسبك آكنده از تكوار اهل حديث . دربارهٔ ايجاز واطناب، خود او چنین می اندیشید که هریك از این دوشیوه محاسنی دارد و معایبی ـ يا بقول او فايده يي دارد و آفتي . فايدهٔ اطناب، البته شرح و بيان است چنانکه خواننده را از رنج جست وجو وتأمل بی نیاز میکند اماآفتش ملال انگیزیست که ازین طول و تفصیل حاصل می شود . فایدهٔ ایجاز آنستكه مطلبرا بهافهام نزديك ميكند وآفتآن اين استكهخواننده برای استنباط مقاصد نویسنده حاجت به پژوهش و جست و جوی بسیار بدا میکند. ازین روست که وی بهمیانه روی گرایش دارد تا نه گرفتار خلل مذیری ایجاز شود نه دچار ملال انگیزی اطنال. درست است که يك انديشه دركلام اوكام چندين بار تكرار ميشود، اما هربار بابياني است تازهتر ودلنشينتر . اگركلام اومثلكلام واعظان اذتكر ارمشحون است این تکرار چنان نیست که بخواهد چیزهای واضح را توضیح دهد، چنان است که میخواهد در هرماً له هر کونه شك وابهام را از خاطر خواننده بزداید . شاید کمتر نویسنده یی از نوع وی بتوان یافت که سبك او تااین اندازه دقیق ودرعین حال غنی باشد .

اوج جلوهٔ این سبك مخصوصاً در مكتوبات اوست این مكتوبات رشته یی بودكه وی را در آن سالهای گریز و رهایی بهدنیای انسانهای عادی، بهدنیای فقیهان، طالب علمان، وزیران و رجال عصر می پیوست مكتوبات البته برحبحال مخاطب عربی بود یا فارسی اما به اقتضای

حال نویسنده غالباً مشتمل بود بر تشویق در ایثار و کارسازی و ترغیب به زهد و پارسایی . مجموعه بی ازین مکتوبات وی بعدها تحت عنوان فضایل الانام تدوین شدکه شاید از دستکاریها وفزود و کاستها خالی نباشد . درین مکتوبات که بك تن از بازماندگان وی جمع آورد، غزالی غالباً عقاید خود را در مسایل جاری بیان می دارد، از اندیشه و رفتار خویش دفاع می کند، دوستان و یاران را می نوازد و حمایت می کند، به سؤال شاگردان و آشنایان جواب می دهد، وزیران و امیران را به باد تکوهش و سرزنشی مؤدبانه می گیرد، وحتی اوضاع و احوال عصر را بارمیی مواقع در پرده و یا بی پرده، انتقاد می کند . در تمام اینها نیز سخن وی با سادگی و روشنی همراه است، قرآن و حدیث دستاویز استدلال است، و در عین حال لحن کلام چنان از صدق و سوز آکنده است که خواننده بدشواری می تواند خودرا از جذبه تأثیر آن، دورنگهدارد .

این قوت تأثیر در تمام آثار او هست و حتی آنچه درفقه، کلام، و فلسفه نوشته است بیش و کم معرف همین سبك ساده، قوی، و دلنشین است . این سبك سخن از لحاظ سادگی و قدرت تأثیر، تازگی دارد و هخصوصاً در آنگونه آثار که مخاطب آنها بیشترینهٔ خلق بودند غالباً همراه با تمثیل و تشبیه است . اگربیان وی گاه به اجمال وابهام می گراید بیشتر در رسالات فنی و کتابهایی است که برای عامه نیست ، بکار بردن تشبیه و تمثیل کتابهای عمدهٔ او همچون احیاء العلوم و کیمیای سعادت را درموجی از لطف بیان شاعر آنه می شوید . ازین حیث کیمیای سعادت که نمو نه می دلیدیر از نش لطیف سادهٔ فارسی را عرضه می کند پیشرو شبك بیانی است که در آثار عطار و مولوی به اوج جلال می دسد .

تشبیهات و استعارات او که غالباً احوال انسانی را با احوالگل وگیاه و سنگ و کوه و جانور مقایسه می کند دنیای آثار غزالی را هم مثل جهان مثنوی دنیایی جلوه می دهد که در آن گویی همه چیز روح دارد و همه چیز باانسان حرف می زند. تمثیل ها نیز چنانست که هر گونه شك و تردید را بر مورد دعاوی و عقاید وی برطرف می کند و در برابر بیان آگنده از لطف و دقت وی جز تسلیم و قبول هیچ داه دیگر بسرای انسان باقی نمی گذارد آ

اگر درین باده شاهدی لازم باشد یك مورد آ نجاست که غزالی میخواهد نشان دهد در آنچه با حس و ادراك ارتباط دارد دریافتها نسبی است و در اثبات این مدعا تمثیل معروف فیل و کوران دا ذکر می کند . این کوران که حکایت آ نها در حدیقهٔ سنائی ومثنوی مولانا نیز هست الله و و و و و و و و و و این الله و می کند . این کوران که حکایت آ نها در حدیقهٔ سنائی ومثنوی مولانا نیز فیل می روند اما چون هر کدام بریك عضو فیل دست می ساید ناچار هر یك فیل دا شبیه به چیزی دیگر می بابد: ستون، بادبزن، ناودان، وجز آنها . تمثیل فیل و کوران پیش از غزالی در مقابسات ابوحیان توحیدی هم آمده است و شاید کسانی که غزالی در مقابسات ابوحیان شعر ده اند باین مورد نیز نظر داشته اند، ابوحیان هم حکایت دا با نام افلاطون می بوط می کند و دیشهٔ آن ازین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن ازین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن ازین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن ازین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن ازین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن ازین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن ازین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ آن از ین هم کهنه ترست الله می کند و دیشهٔ ترسی الله می کهنه ترسی که نود که خوران که کوران به ترسی که نود کوران از ین هم کهنه ترسی که نود و دیشهٔ کوران از ین هم که نود که خوران به ترسی که کوران به نود که نود کوران به نود که خوران به کوران به نود که خوران به نود که خوران به کوران به خوران به خوران به کوران به خوران به کوران به خوران ب

مورد دیگر آنجاست که غزالی میخواهد بیان کند که انسان در تبیین امور عالم فقط سببهای مرئی ونزدیك را می بیند و بهمین جهت از خداوند که مسبباست محجوب می ماند و درا ثبات مدعا تمثیل مورچه و خط و کاغذ را می آورد که در کلام مولوی نیز هست. مورچه و قتی خطها بی

۲۰۴

را که برروی کاغذ نوشته شده است می بیند بحیرت می افتد و آنهمه را به قلم منسوب می کند که فگار ندهٔ آن نقش هاست. موری دیگر که از و بینا ترست انگشت را نیز که قلم فرمانبردار اوست مشاهده می کند و آن همه نقش را که بر کاغذ هست به انگشت نسبت می دهد آاما آنکه در می بابد که انگشت را دست بحرکت می آورد و آن نیز مقهور اراده و روح است کم است و بقول غزالی آنها که چشمشان و رای عالم محسوس چیزی نمی بیند کسانی هستند که در و اقع پست ترین خدمتگزاران را بجای پادشاه می گیرند.

یک نمونه هم آ نجاست که میخواهد نشان دهد، انسان بیهوده می کوشد آ نچه را در واقع فعل حق است بهخود منسوب کند و درین باره طفلی را مثال می زند که لعبت های خیمه شب بازی را نگاه می کند ومی پندارد که آن نقش ها از نیر وی خود حر کت می کند . کودك از کجا می داند که سر نخ در دست دیگری است و این لعبت ها فقط باشار هٔ انگشت او حرکت دارند ؟ آ نها که در جریان کارها نه نخ را می بینند و نه انگشت را، کودکانی بیش نیستند فقط عارف است که و رای این نمایش ها هم نخ باریك اسباب را به مکاشفه قلبی می بیند و هم انگشت تو انایی دا که حرکت نخ همه از آن است ۱۱ کوته بینی است که انسان فقط به نخ خیره شود و در و رای آن انگشت هنر مندی دا که حرکت نخ از آن است نه بیند . چشم فیلسوف فقط سبه ادا در امور عالم می بیند و و در ای این نخها که و ابسته به لعبتهاست چیزی نمی بابد اما عارف در و رای نخ انگشت دا می بیند و اراده بی را که انگشت بحکم آن حرکت می کند .

آنچه غزالی دا درآوردن اینگونه استعارات و تمثیلات کمك

می کرد قریحهٔ شاعرانه او بودکه اشتغال به علم و زهد آن را در خسوف می افکند. لیکن در تمام آثار وی این ذوق شاعرانه بیك درجه محوس نیست و احوال زندگی هم در آثارگونه گون ادواد عمر وی همه جا بیك گونه انمکاس ندارد. اگر درست است که سبك معرف خداوند سبك و در واقع خود اوست دگر گونی احوال غزالی هم ناچار می بایست درسبك بیان او دگر گونی هایی پدید آورده باشد اما توالی این آثار هم خود نه فقط نوعی دگر گونی نامرئی را درسبك اونشان می دهد بلکه نیز حاکی از دگر گونی های فکری اوست . حتی تمایلات گونه گون هم که بعضی موارد درین آثار بچشم می خورد ناشی از همین دگر گونی های فکری

اگر در بعضی آثار او تمایلات مختلف هست این نکته می بایست تا اندازه یی ناشی باشد از کثرت مطالعات و از تنوع رشته هایی که در طی سالها ، اندیشهٔ وی را بخود جلب کرد . خودش مکرر نقل می کندک کتابهای هر طایفه از فلاسفه، متکلمان، باطنیان، وصوفیه را با دقت و بقصد جست وجوی حقیقت خوانده است. آیا ممکن نیست بعضی اوقات نیز درین کتابها واقعاً حرفهایی مقبول یافته باشد ؟ اینکه در بعضی آثارش نیز درین کتابها واقعاً حرفهایی مقبول یافته باشد ؟ اینکه در بعضی آثارش اشان از قبول حرفهایی هست که خود بعدها با آن حرفها مبارزه کرده غزالی قبل از آنکه عقاید حکما را رد کند خود یك چند آن عقاید را غزالی قبل از آنکه عقاید حکما را رد کند خود یك چند آن عقاید را قبول نداشته است ؟ قبل از وی نیز امام اشعری خود مدتها یك معتزلی خود و سپس ازعقاید معتزله برگشت و با آنها بنای مبارزه گذاشت . وقتی خود او خاطر نشان می کند که درطی بحرانهای شك و تر دید در تمام آنچه

آموخته بود، درنمام آنچه اندیشیده بود شك كرد و همه راكنار گذاشت چه ما نعی دارد که آنچه بعدها مورد شك یا انكار او واقع شد پیش ازین حالها یك چند مورد قبول او واقع بوده باشد \_ یا حتی بعدها نیز مورد اعتقاد.

عیب جویان در بهانهجویی برغزالی از همان روزگار حیات وی افراط کردند و بعضی مسامحات را که شاید درپارهیی از آثار او یافت میشد و وجود آنها از تحول بی توقف ذهنی متحن و بی آرام اما حقیقت جوی حکایت می کرد از آنچه بود، بس بزرگتر جلوه دادند. مدتهابعد از روزگار وی نیزکسانی از مشترعان سنی که با تمام یا بعضی عقاید وی همداستان نبودند برای آنکه حاصل کار اوراکم مایه نشان دهند یا بآن جبت که وی را ازهمه حیث با خود هماهنگ وهم فکر جلوه داده باشند درصحت اقتساب پارهیی از آثار به اوشكمی کردند. چنان که ابن الصلاح شهر زوری که یکفرن بعد از وی می زیست کتابی را که تحت عنوان المضنون به علی غیر اهله منسوب به اوست ازغز الی نمی دانست و مجعول می شمرد. به علی غیر اهله منسوب به اوست ازغز الی نمی دانست و مجعول می شمرد. البته درباب این انتساب جای بحث همت اما شك ابن الصلاح مبنایی معقول به اشت.

در حقیقت دو کتاب هست که عنوان مضنون دارند و به غزالی منسوبند: المضنون الصغیر و المضنون به علی غیراهله. اینها کتابهایی هستند که بموجب عنوانی که دارند از نااهل می بایست پنهان بمانند. مگر در آنها چهسخنهایی هست که می بایست از دسترس نااهلان بر کنار باشند ؟ مضنون صغیر جوابهایی است در بارهٔ چند سؤال راجع به روح ، نفح، شناخت نفس، لوح، قلم وامثال آنها که روی هم رفته آنقدر که اسمش

نشان مردهد اسرار نگفتنی دربرندارد . اما المضنون به علی غیراهله که ابن الصلاح و حتی سبکی درصحت انتسابش به غزالی شك كر دهاند ۱۶ وارد در مسألة شناخت ربوبت و شناخت ملائكه ميشود ومسألة حقيقت معجزه واحوال بعد ازمر ك . ابن الصلاح درين كتاب تصريح بهقدم عالم می بابد و نفی علم حق به جزئیات و همچنین نفی صفات حرفهایی که غرالي خودش فالاسفه را بسبب آنها تكفير كرد". ابن الصلاح با آنكه انتساب کتاب را به غزالی مورد تردید می یافت در عین حال خودش این اندازه درحق غزالي ارفاق نداشت كه كناه عظيم (١) او راكه بيجاره كفته بود منطق مقدمهٔ تمام علوم است بروی بیخشاید واین اعتراض را بروی وارد نكند ۱۸ كهكدام يك از ائمهٔ اجل سنت از منطق استفاده كردهاند ؟ پيداست كه آنچه ابن الصلاح را به نفي انتساب كتاب بهغز الى وا مي دارد اقوال فلاسفه واهل منطق استكه درآن هست اما اكر اين كتاب مضنون واقعاً ازغزالي باشد بعيد نيست كه آنرا در دوره يي نوشته باشد كه اشتغال به فلمفه داشته است و ابن تیمیه که می کوشد انتساب آن را به غزالی تأیید كند درواقع برهمين موارد شباهت بااقوال فلاسفه تكيه مي كند " درين صورت ذكر احياء درآن ممكن است الحاقى بيش نباشد ودربادة مضنون صغیرهم جای بحث هست وحتی ابن عربی آن را به نویسنده یی دیگر ــ تامش ابوالحدن مسفرسبتي ـ منسوب ميدارد، وبعضي قراين نيز هست كه اين انتساب را تأييد تواند كرد . بدينكونه اگرهم درصحت انتساب كتاب المضنون على اهله، جاى ترديد باشد، كتاب المضنون على غير اهله، را بهیجوجه نمی توان تنهابدان سبب کهدر آن حرفهایی از نوع حرفهای فلاسفه هست ازغزالي ندانست؟

درست استكه غزالي سرانجام از همه اقوال فلاسفه، باطنيها و ومتكلمين بازآمد و بهقول صوفيه كراييد اما علاقه يهبرهان و اجتناب از تسليم بهمحال كه لازمه حقيقت جويي بود نمي توانست وي را رهاكند واین استعدادی فطری بودکه اشتغال طولانی به آثار فلاسفه آن را دروجود غزالي تقويت كرده بود . آيا غزالي با وجود تحاشي و انكارى كه نسبت به فلسفه و فلاسفه ذاشت واقعاً با شيوة فلاسفه هم رابطهاش را قطع كرد ؟ البته نه. آنچه یك شاگرد مغربی وی درین بارهگفته بودكه شیخ ما در بطون فلاسفه داخل شد وبعدكه خواست از آن بيرون آيد نتوانست'` وفقط تا این حد درست است که ابو حامه اگر فلاسفه را در تعدادی از عقایدشان منسوب به کفر می داشت باز نمی توانست ذهن خود را از تأثیر شيوهٔ استدلال وازنفوذ منطق آنها برهاند وبي شك اين را هم نمي خواست. خود اونيز در رد فلاسفه بهبرهان واستدلال يرداخته بود وباشيوة فلاسفه وباسلاح خودا نها بهردشان كوشيده بود . همين گرايش به برهان واستدلال هم یك عنص عمدهٔ سبك بیان او بودكه مختصات اصلی آن سادگی بود و روشني.

کثرت آثار غزالی البته مایه حیرت هست اما از خاطری که دایم درپویه و تفکر بود خلاف انتظار محسوب نمیشد . چون تمام عمر درفراز و نشیب روزهای عسکر و نظامیه، و در سکوت و خلوت سالهای گریز و رهایی هراندیشه یی ممکن بود غزالی را به تألیف رساله یا کتابی وادارد: اندیشهٔ رقابت با حنفی ها، اندیشه تأیید اشاعره، اندیشهٔ مبارزه با فلاسفه و باطنیه، واندیشهٔ دفاع از شیوهٔ اهل تصوف . تعداد زیادی از آثار اومعرف سعی بارزی است در تحقق بخشیدن باین گونه اندیشه ها و ازین جهت

مربوط به مسایل و اوضاع عصر اوست . حتی دربین آنها آثاری هست که برای جواب مسایل طالب علمان تهیه شده است یا به هر حال برای پاسخ گویی به نیازی مربوط به اهل مدرسه .

بعضی ازین آثار بسبب قوت بیان و قدرت استدلالی که بالطف تألیف همراه است، نزد علماء ادیان دیگرهم مورد توجه شد و تقلید . ازجمله «میزان العمل» وی را که در بیان تفاوت بین عمل صالح بود که در آخرت برای انسان سود تواند داشت، و آنچه کار نیکی هست اما در آخرت سودی نخواهد داشت، صد و سی سالی بعد از وفات غزالی یك تن از عالمان یهود، از اهل بر شلونه \* اسپانیا نامش ابراهام بن حدای بن صمو بل به عبری نقل کرد و تمام آیات قرآن و احادیث رسول را که در آن بود به مطالب توراة تبدیل کرد تا از مجموع کتاب، اثری ساخته باشد که مربوط به تعلیم یهود تواند شد . خود غزالی کتاب را درباب مسایل عصری خویش تألیف یهود و برای جواب به گفت و گوهایی که درین مسایل بین مسلمین درجریان بود - مسأله رستگاری "۲.

غزالی که کیمیای سعادت را در تربیت و اخلاق می جست البته مثل تمام مسلمین عصر خویش می اندیشید که سعادت در دنیا و آخرت بستگی دارد به علم و عمل اماکدام علم و کدام عمل ؟ در رساله یی بنام «معیار العلم» کوشید نشان دهد آن علم کدام است و بعد «میزان العمل» را نوشت نانشان دهد آن «عمل صالح» که در آخرت بدرد انسان می خورد کدام عمل خواهد بود . معیار العلم در واقع چیزی جزمنطق نبود اما غزالی با تمام مخالفتی که با فلسفهٔ یونان داشت غیر از منطق برای علم هیچ معیاری مخالفتی که با فلسفهٔ یونان داشت غیر از منطق، برای علم هیچ معیاری

Barcelona

نمی شناخت ، معرفت صوفیه که غزالی در پایان سیر روحانی خویش با تبحا رسید البته چیزدیگربود و ربطی به مسایل مربوط به حس وظاهر نداشت ، اما در آنچه تعلق به حس وظاهر داشت هم بر هان وعقل میزان علم بود، وهم علم محدود به حدود خویش میشد . در قسطاس المستقیم غزالی نشان می داد که علم حد واندازه یی مخصوص به خود دارد و کسی که بان حدو اندازه آشناست حاجت ندارد که یك پیشوای مصون از خطا آن را بدو بیاموزد و بدین گونه غزالی درین رساله در مورد «تعلیم» قول باطنی ها را بیاموزد و بدینگونه غزالی درین رساله در مورد «تعلیم» قول باطنی ها را می اساس شمرد ، این نکته پیش از هر چیز مسألهٔ یو د اما یك مسألهٔ روز . در تعداد دیگری از آثار خویش غزالی باز می کوشید آنچه را در جو علمی عصر ، مسألهٔ روز تلقی میشد موضوع پژوهش و بر رسی سازد .

تنوع مسایل مورد بحث او نه فقط ناشی از وسعت قلمرو تحقیق ومطالعه بود، بلکه تا حدی نیز ناشی از اهمیت وحدّت مسایلی بود که در محافل علمی عس رواج یا جریان داشت. ازین روست که رسالات و کتابهای او اگر بدون توجه بمسایل عسری و فقط به عنوان یك سلسلهٔ ناپیوسته مورد مطالعه واقع گردد، بساکه تحول و توالی مستقیم یك فکر منظم شخصی را عرضه نمی کند. از جمله، دریك مسأله مربوط به فقه طرز ورود او تأثیر حوادث عس را نشان می دهد: مسأله عبارتست از مسألهٔ سریجیه منسوب به ابوالعباس احمد بن سریج شافعی (م ۱۹۰۶ه) که فقهاء آن را «دورالطلاق» و «المسألة الدایره» هم می گویند و دارقطنی محدث معروف ابن سریج را بسب شبهه یی که با طرح این مسأله در اولین سال ادهان پدید آورده بود درخور ملامت می بافت ۲۰. غزالی در اولین سال

ورود به نظامیهٔ بغداد درین باده رساله بی نوشت بنام غایة الغود فی درایه الدود و در آن راجع باین هناله رایی اظهار کردکه چند سال بعد رأی او درآن باب عوض شد و رساله بی دیگر راجع به مسأله تألیف کرد بنام دغور الدور» و در آن رایی خلاف رای سابق اظهار داشت . مسأله که فقط یك فرض فقهی است شاید از جهت عمل اهمیت چندانی نداشت اما در زمان غزالی مخصوصاً مقارن ورود او به بغداد تبلیغات مخفی باطنی ها و رسم سوگندهای مخفی که بهنگام اخذ بیعت در نزد آنها متداول بود بآن رنگ منالهٔ روز می داد و فقیه را وامی داشت که در فتوی ، به بعضی مصالح روز نیز توجه کند .

اصل مسأله این بود که اگر مردی برنش بگوید هرگاه من یك بارترا طلاق گویم بآن معنی است که پیش از آن سهبار ترا طلاق داده ام در بنصورت اگر دی این یك طلاق را ایفاع کند آیا سه طلاق واقع شده است یانه ؟ مسأله متضمن دور است چرا که طلاق لاحق در صورتی ناف ند میشود که طلاق سابق بتواند معتبر شناخته شود دیگر عقد نکاحی بین زن وشوهر نیست تا طلاق لاحق آن شناخته شود دیگر عقد نکاحی بین زن وشوهر نیست تا طلاق لاحق آن شقوق مختلف برای مسأله فرض کنند چنان که بعضی قایل شدند باینکه اصلا طلاقی واقع نشده است و بعضی به وقوع یك طلاق حکم کردند . اصلا طلاقی واقع نشده است و بعضی به وقوع یك طلاق حکم کردند . درهر حال غزالی درهنگام تألیف دغایة الغوره ظاهراً بملاحظه مصلحت کسانی که در آن ایام مخصوصاً بوسیله باطنی هاگه گاه ناچار میشده اند سوگند مخفی به «طلاق» یاد کنند فتوی داد به عدم وقوع طلاق. درهنگام تصنیف کتاب المستظهری نیزهمین دأی را داشت و درین کتاب نیز منا له تصنیف کتاب المستظهری نیزهمین دأی را داشت و درین کتاب نیز منا له

را بهمن گونه جواب مي دهد وييداست كه نظر به دفع حيله هايي داردكه باطنیها بهنگام بیعتهای پنهانی، باسوگندهایی که برساده دلان تحمیل مي كردهاند، آنها را مخدعه درين گونه دشواريهاگير مي انداختهاند . اما بمدها درین رأی خویش نجدید نظر کرد وراه حلمقابل را برگزید ـ وقوع يك طلاق ٢٠٠. بدينكونه رسالات كوتاه غزالي نيز اگرباتوجه بزمان تألف مورد توجه قرار گیرد، حاکی است از تحولهای فکری با ضرورتهای مربوط بهزمان. در بعضي موارد، فقط با توجه به تحول فكرى غزالي است كه مي توان انتساب آنها را به وي تأييد كرد . ازجمله الدرة الفاخرة وك رسالة تيره است راجع به مر ك و آنچه ماوراي آن هست \_ قبر ، بیشت ، ودوز خـ با دبدی زاهدانه وبسارمحدود. امامشکامالا نواربحثی عرفاني وفلسفي استكه تأثير حكمت يوناني خاصه فلسفة نو اقلاطوني درآن بیداست. هر کدام از این دو رساله معرف طرز فکر دوره یی از حيات اوست يامعرف حالي ازاحوال روحاني او . اگرزماني درالافتصاد في الاعتقاد كوشيده بود بحث دركلام را توجيه وتبرئه كند، ومسايل آن را همچون بحث در ذات وصفات، اثبات نبوت و جزآنها با اهمیت جلوه دهد، بعدها درالجام العوام كوشيد نشان دهد كه مذهب سلف درياب دات وصفات، و درباب افعال خدا حق است و چون و چر اهایی کــ ه اهل کلام می کنند برای عامه زیان دارد و باید از آن اجتناب کرد . در المستظهری كلام شيعه را تاحدى جهت تأييد مذهب اشعرى ردكرد، درفيصل التفرقه درین باب آزاد فکری کم نظیری نشانداد که در دنیای وی حتی بی سابقه جود . درین رساله وی نشان دادکه مخالفت با امام اشعری آنگونه که بى خبران مى يندارند نەكفرست ونە زندقە چنان كە مخالفت با ھىچىك از مذاهب دیگر هم کفر و زندقه نیست کفر فقط عبارتست از تکذیب پیغمبر چنان که ایمان هم چیزی نیست جز تصدیق تمام آنچه پیغمبر آورده است.

همهٔ این آثار بیش و کم مربوط به مسایل علمی دوز بود، یابه آنجه آن مسایل را برمی انگیخت: حوادث روز . آنچه مربوط باین گونه مسایل نبود، وگرفتاریهای مربوط به درس وبحث کمتر به غزالی مجال توجه بدان مي داد كارى بود ازمقولهٔ رساله الطير . اين رسالهٔ مختصر در تمام آثار غزالي نظير ندارد و دريغ استكه اشتغالات ديكر قريحة آفرینندهٔ وی را از ابداع نظایر این گونه اثر باز داشته است . شاید بهمین سبب بودهاست که بعضی درا نتساب آن شك کردها ند اما فكرولين كلام غزالي درآن چنان مارزست كه انتساب آنرا بديگران ـ ازجمله بهشیخ اشراق ـ غیرممکن می سازد . رساله باطرز فکر غزالی شباهت دارد و برخلاف ادعای کسانی که آن را مربوط به اوایل عمر غزالی مى يندار ندم، يايد مربوط باشد بهدورهٔ دهايي وگريز. ترجمه يي فارسي نيز اذآن در دست است كه با نام برادرش احمد همرا هست . عطار كعدر بسيادى ازآ أارخويش مديون فكرغزالي است منطق الطير خود را بس اساس این رساله بوجود آورده است واین نکته تقدم غزالی را در ابداع قصمهاى عرفاني بيانمى كند وانسان را بياد ابن سينا مى اندازد وقصههاى فلسفي او .

( رسالة الطير غزالي قصة رمزي شاعرانه يي است درباب سفر مرغان که درجست وجوي عنقا بي آنکه از دشواريها و سختي ها يي که در داه هست انديشه کنند قدم در طريق طلب نهادند، سختي هاکشيدند و از دشواريها

که پیش آمد باری از آنها تباه شدند، و آنها که درپایان راه به منزلگاه عنقا رسیدند، از درگاه او جوابی جز اظهار بی نیازی نشنیدند . در بن «اودیسهٔ می مغان» غزالی سیر وسلوك عارفان را بزبان رمز بیان می کرد که شوق و نیاز آنها بر در گاه حق جوابی جزبی نیازی ندارد . بااینهمه وقتی مرغان غزالی به غرقاب نومیدی درافتادند کرم و رحمت عنقا آنها را در پناه گرفت و در جوار خویش آرام داد . این سیر روحانی که حتی از رنگ محو و پریده نوعی وحدت وجود \_ آنگونه که در منطق الطیر عظار هست \_ خالی است، وصفی از سلوك عارفان است که غزالی، با توجه به طیر ابن سینا و شاید نیز بادریافت الهام از یك قصه کلیله، آن را به قالب قصه یی رمزی در آورده است .

درستاست که این نوع آفرینش هنری، شخصی و حاکی از دریافت و ذوق خود اوست اها (وی این سلوك شخصی را، بی پر ده و عادی از رمز وقصه، درجای دیگر نیز بیان کرده است آرالمنقذ من الفلال . این کتاب را غزالی ظاهر آ چندین سال بعد از پایان مسافرت گریز و رهایی و در واقع درسالهای پایان عمر خویش درخر اسان نوشت آمرا از آنگو نه آثار نادر اوست که در تصنیف آنها نه توجه به مسایل روز داشته است نه اعتنا به وسوسه های اهل مدرسه . نکتهٔ جالبی که درین سرگذشت جلو مدارد سیر روحانی اوست و اینکه زندگی روحی غزالی از تصوف آغاز شد و به مان جا سیر روحانی اوست و اینکه زندگی در عسک و نظامیه فقط اور ایائ چند رسید . فقه، کلام، فلسفه و زندگی در عسک و نظامیه فقط اور ایائ چند مشغول داشت تا به مان جایی برسد که از اول آغاز کرده بود . نهایت

o Odyssée

تحقیق \_ برارزیابی فلسفه های عصری . گذر او نیز از مدرسه به خانقاه بود و با آن که دریایان ده سالگریز و رهایی بازیك چند به جاذبهٔ مدرسه تسلیم شد سرا نجام سراز خانقاه بیرون آورد \_ خانقاه طوس .

اگر درست است که ریشهٔ تحول حیات غزالی دا در دگرگونی های فکری او باید جست این نکته را جز بابررسی ترتیب تاریخی آثار وی نمی توان تحقیق کرد. این نیز کاری است که تنها در مورد آثار عمدهٔ او ممکن هست و در واقع از هریك از ادوار حیات او، آثاری باقی است که درصحت انتساب آنها جای شك نیست و طرز فكر غزالی را در آن دورهٔ عمر نیز نشان می دهد.

درآن هنگام که وی به تحقیق و تألیف آعاذ کرد، دانش طلبان از علوم بیشتر به فقه علاقه می ورزیدند و بحث در آنچه بین مذاهب اهل سنت درفروع مورد اختلاف بود وسیله یی بود برای خود نمایی فقها علم خلاف . از جمله ابواسحق شیرازی چنان درعلم خلاف شهرت داشت که مخالفانش می گفتند اگر شافعی و بوحنیفه آشتی می کردند دیگر علمی برای آبواسحق نمی ماند . (در دوره یی که ابوحامد در جر جان و نشابور تحصیل می کرد علم خلاف مایهٔ امتیاز فقها بود و تصنیف کتاب درین باده نزد طالب علمان با اهمیت تلقی میشد . بسیادی از فقیهان عصر درین سالها کارشان پاسخگویی به این حاجت اهل مدرسه بود . بعضی شاید تمام علمشان به مین خلاف ها منحصر میشد . ابوحامد که قبل از هر چیز به عنوان فقیه درس خوانده بود، واحر از عنوان فقیه در تمام دور در افرای فرید بعداز «تعلیقه» جر جان در اولین فرصتی که دست به تألیف زد طبعی بود که نخست به فقه دوی آورد و خلاف .

در فقه اولین کتاب جامعی که تألیف کرد البیط بود که آن دا ظاهراً درسالهای اقامت درعسکر نوشت. اما آن کتاب خود تساحدی مثل تعلیقهٔ جرجان، خلاصه گونه بی از یک کتاب استادش بود - امام الحرمین . بااینهمه البسیط از بس مشتمل برجز نیات مسایل بود، چندان باب طبع دانش طلبان واقع تشد و غزالی ناچار شد آن را مختصر کند، اقوال ضعیف، احتمالات نابجا ، و تعریفات ناروا راکه درآن آورده بود حذف کند واین تألیف تازه را الوسیط نام نهاد که کتابی میانه بود نه بسیار مختصر کند، بسیار مختصر و نه چندان مبسوط . اما چندی بعد لازم دید آن راهم مختصر کند، چیزهای تازه بی برآن بیفزاید، و دریك تجدید نظرآ نجه بدینگونه پیداشد الوجیز نام بافت و فوق العاده مطبوع دانش طلبان گشت . بدینگونه پیداشد الوجیز نام بافت و فوق العاده مطبوع دانش طلبان گشت . کزاف کر دند حتی گفتند که اگرغزالی دعوی پیغمبری می کرد، الوجیز کراف کر دند حتی گفتند که اگرغزالی دعوی پیغمبری می کرد، الوجیز می توانست معجزه اش باشد ۲۰۰۰

(البته در فقه که مهمترین اشتغال خاطر غزالی بود، وی کتابهای دیگر نیز تصنیف کرد که هم بشهرت رسید . از آن جمله بود خلاصة المختصر که در واقع چیزی جز اختصاریك تلخیص دیگر نبود که آن را ابو محمه جویئی ۔ پدرامام الحرمین - از کتاب مزئی کرده بود بنام مختصر مزئی . تبحر درفقه واشتغال به اصول مدنها غزالی را همچنان وادار به تحقیق و تألیف درین مسایل کرد . درخلاف که در آن روزها عرصهٔ قدرت آزمایی فقها بود وی مآخذ الخلاف را تألیف کرد - در بیان موارد اختلاف بین حنفی ها و شافعی ها . بعدها کتاب دیگری در تأیید آن تألیف کرد بنام

تحصین المآخذ. باری اشتغال به فقه که ناشی از وسواس حلال و حرام بود نه در نظامیه بغداد غز الی را رهاکرد نه حتی در سالهای گریز و رهایی . تعدادی از آثار فقهی وی مخصوصاً در دوران نظامیه تحریر شد و تاحدی برای طالبان فقه در بغداد ، در فقه غز الی سر آمد بود و بیهوده نیست که امروژ نیز بعضی در وی بچشم یك مجدد می نگرند / .

اگرغزالی مخصوصاً بهعنوان متفکر و صوفی و فیلسوف شهرت نیافته بود بیشك تنها بعنوان فقیه بزرگ هم مشهور میشد زیرا فقه علمی بود که وی در آغاز حیات علمی خویش بیش ازهرچیز دیگربآن اشتغال داشت . حتی وقتی هم قدم در وادی تصوف نهاد از فقه ایستاد . بااینهمه ازوقتی در حوزهٔ امام الحرمین وارد شدگذشته ازفقه ، هم اصول مورد توجه وی شد وهم کلام .

۲۱۸ قرار از مدرسه

وقیاس و علت، درنزد اهل علم مورد توجه بسیار واقع شد چنان که بعدها، شرف مسعودی درطی مذا کر میی بافخر دازی از این کتاب ستایش بسیار کرد وشاید همین نکته بودکه خاطر پرخاشگر امام دازی دا واداشت تا در بعضی مطالب کتاب ایراد کند و واعتراض ۲۸٪) اصول، بعدها نیز مثل خود فقه همچنان ذهن ابو حامد دا بخویش مشغول داشت و چه در لشکرگاه، چه در نظامیه، و چه در سالهای بازگشت به خراسان.

در واقع انتقال از نشابور بهعسکی، واذعسکی به نظامیهٔ بغداد در زندگی غزالی تحولی بوجود آورد اما قلمر و علایق علمی او را عوض نکرد، فقط حدت و وضوح بیشتی به این علایق بخشید و آنها رابامسایل روز بیشتی مربوط می کرد. فتوی های مربوط به فقه، رسالات و کتابهای درسی که مربوط به اصول و کلام بود، درین دوره البته قسمت عمده یی از فعالیت فکری غزالی را به خود مصروف کرد، اما کار عمدهٔ او درین دوره مخصوصاً عبارت بود ازرد باطنیه و فلاسفه . مبارزه با اهل فلسفه هم تا حدی دنبالهٔ مبارزه با باطنیه بودکه فکرشان با تعلیم فلاسفه قرابت داشت.

در دد باطنی هاکتاب المستظهری دا به نام فضائح الباطنیه. کتاب تهافت در دد باطنی هاکتاب المستظهری دا به نام فضائح الباطنیه. کتاب تهافت که نقد فلسفه وفلاسفه بوکم البته می بایست مسبوق به کتابی باشد دراصل تعلیم فلاسفه و این چیزی بود که غزالی بنام مقاصد الفلاسفه نوشت یا المقاصد فی بیان اعتقاد الاوائل . از آن جاکه در آغاز و پایان این دساله غزالی خوانده دا حواله به تألیفی می کند که در رد اقوال فلاسفه خواهد نوشت پیداست که آن دا اندکی قبل از تهافت الفلاسفه تألیف خواهد نوشت پیداست که آن دا اندکی قبل از تهافت الفلاسفه تألیف

کرده است،وشك نیست که در حدود سال ۴۸۷ درعین اشتغال بتدریس هنوز پاره یی وقتها مثل روزگار حوزهٔ امام الحرمین لختی از اوقات را به تأمل درمقاصد فلاسفه مصروف می داشته است. سال بعد، درمحرم سنه ۴۸۸ بود که کتاب تهافت الفلاسفه را نوشت و هنوز این سال بپایان نرسیده بود که بغداد و نظامه را تر ای د دی القعده ۴۸۸.

( تهافت الفلاسفه باوجوداعتراضهایی که بعدها اهل حکمت، خاصه ابن رشد انداسی، برآن واردکردند در افکار مسلمین تأثیر قوی باقی گذاشت و آن را می توان یك نقطهٔ انعطاف در ناریخ فكر فلسفی اسلام بشمار آورد . درین کتاب غزالی تعلیم فلاسفه را یشدت انتقاد کرد و تشان داد که بررغم الفاظ هایل و مبهم که در آثار آنها هست سخنانشان را نمى توان با شريعت و توحيد منطبق يافت . حتى درچند مسأله، آنهارا كافي شمرده بود و بسختي نكوهنده بود . يا آنكيه تهافت الفلاسفه از رنگ كلامي ولحن مشاجره خالي نيست صدق وصميمتي درآن هست كه درباب حقیقت جویی نویسنده جای تردید باقی نمی گذارد و حتی باعتقاد بعضي محققان "خوانندهٔ امروزمي تواند چيزي از انديشهٔ هيوم"، شلاير ماخر ، وربحل مو را درين كتاب بشرح بازيابد . تهافت الفلاسفه مشحون به الفاظ وعبارات فلاسفه بود وبعد از تصنیف آن، نویسنده ناچار شد در آنجه مخصوصاً بهمنطق ارتباط دارد بارميي نكات را برخواننده روشن سازد وتهافت را با تأليف معيار العلم كاملكند . اين نيز كارى بودكه وی درهمان روزهای بحران و در فاصلهٔ مدتی که بین اتمام کتاب تهافت

e Hume

Schleiermacher

oo Ritshhl

وخروج ازبندادگذشت بپایان آورد. گویی درلحظه های بحران روحی وشاید مخصوصاً برای اضراف ازغوغایی که وی درآن لحظه ها درباطن داشت ناچاربود به قیل و قال اهل مدرسه پناه جوید.

غير اذ تهافت الفلاسفه، اثر زندة ديگرىكه غزالى پيش از ترك بغداد وبعداز تهافت ومقاصد تأليف كرد عبارت بود اذكتاب المستظهرى در رد باطنیه . آیاآنگونهکه بعضی پنداشتهاند تصنیف این کتاب بودکه اورا از میم باطنی ها واداشت که نظامیه را رها کند و ناشناس به شام و قدس برود ؟ بيشك نه . چراكه نه شام و قدس در آن زمان از يغداد برأى وى ايمن تر بود و نه غزالي هر گز بعدها از مبارزه با باطنيه باذ ابستاد ، درین کتاب که ظاهراً در پژوهش طرق تبلیغ این فرقه غزالی تا حدى بركتاب «الفرق بين الفرق» ابومنصور بغدادى تكهكرد از بحث در آنچه مربوط به تاریخ این فرقه است بعمد خودداری کرد و اشتغال بدان را در حکم اشتغال به افسانه شمرد معهذا از همین عدم توجه به تاریخ، برای وی دراین ما له خطاهایی پیش آمد که شایته دانشمندی چون او تبود . از جمله درهمین جا بودکه وی طی بك قصهٔ عبرت انگیز اما مجعول، سليمان بن عبدالملك را يدر عبدالعزيز شمر دوعمر بن عبدالعزيز را نوادهٔ سلیمان"، نیز ازهمین بیمبالاتی در آنچه به تاریخ تعلق دارد، دچار این اشتباه شد که مثل اسفراینی اسمعیلیه و باطنیه را با خرمیه و بابكيه ومزدكيه ومحمره يكي ينداشت الوابن اشتباه اكردوسياست نامة خواجه نظام الملك هم هست مبنى برقصد بدنام كردن قوم واذ نوع آن چیزیست که امروز تبلیفات سیاسی میخوانند و البته در اثر غزالی و اسفراینی که قصد آنهامی بایست نقد علمی مبانی آنها بوده باشد سزانیست. این هم که غزالی می کوشد اصل مقالات باطنی هارا منسوب به عقایدی کند که خداو پیغمبر و حشر و معاد را مذکر ند ناشی از ناآشنایی با تاریخ است واز تسلیم شدن به تبلیغات شدیدی که در بغداد و در تمام قلمر و سلجوقیان بر ضد باطنی ها جریان داشت .

غزالي درين رساله \_ كه فضائح الباطنيه نيـز خوانده ميشود \_ كوشيد تاضعف مبانى وسستى دعاوى باطنىها را بابيان علمى نشان دهد. درپاسخ این سؤال هم که اگر مبانی قوم تا این حد بی پاست چرا ماید باده بی مردم بدین سخنان گراییده باشند ؟ می گویدک پیروان این عقاید یا کم خردانندکه سخن بی پایه بی دا ناسنجیده پیروی می کنند یا کسانی هستندکه با آیین مسلمانی کینهٔ دیرینه دارند و پدرانشان از مسلمین وغلبهٔ آنها صدمه دیدهاند یا خود با گرایش بهاین آیین بیشتر قصد ریاست جویی دارند. بعضی از آنها هم میخواهند بدین ومیله از سایر خلق ممتاذ باشند . عدمیی دیگر نیز از آن رو دم ازین سختان مى زنندكه درميان شيعه وراضى هابر آمدهاند وبهبدكويي ازياران ييغمبر انس وعادت يافتهاند . چنانكه بعضي هم عقايد فلاسفه وثنويه را دارند واصلامنک ادیان و پیغمبرانند و برخی نیز برای آنکه تن به وظایف عبادات تدهندوخو يشتن راازقيود تكاليف برهانند بدين عقايدكر إييدهاند و در واقع بهعقیدهٔ غزالی هیچ یك، از روی تعقل و اخلاص از عقایمه باطنیه پیروی نکرده اند . همچنین دعوی باطنی ها هم درباب تعلیم امام و اینکه وجود اختلافات درعقاید و آراءالزام می کند که تعلیم یك امام ممصوم حجت باشد نيز نزد غزالي نامعقول است وبدينكونه درسالهايي که داعیان فاطمی همه جا در بغداد و شام و عراق وخراسان مردم را بر ضد خلافت عباسیان تحریك می كردند و به پیروی از اسام فاطمی میخواندند مدرس بزرگ نظامیهٔ بغداد بهردونقد عقاید آنها پرداخت واساس دعوت و تبلیغ آنها را به لرزه در آورد. درست است که قبل ازار نیز نعدادی از علماء به رد عقاید باطنیه پرداخته بودند آاما آنچه ابوحامد را به این کار وا می داشت یك مسألهٔ حاد روز بود ـ توجیه مجدد خلافت بغداد.

درمقابل این سئوال هم که وقتی امام باطنی ها و تعلیم منسوب بهاو خطاباشد ازكجا مي توان امامت خليفة بغداد را توجيه كرد ؟ غزالي بحث جداگانهیی درکتاب دارد - الباب التاسع -که موضوع آن در واقع تأييدخلافت المستظهر بالله خليفة جوان نوخاسته عباسي است . از اينكه غزالي آخرين فصل كتاب خويش را نيزاختصاص داده است بهبيان آنچه برخليفه واجب است تا شايستگي امامت داشته باشد پيداست كه اين كتابيرا مي بايست دراوا بلجلوس «مستظهر» تأليفكر ده باشد ودرموقعي که خلیفهٔ نو رسیده هنوز می توانست امیدهای تازهیی در بسن اطرافیان خویش بوجود بیاورد. در اولکتاب هم غزالی خاطر نشان کرده بودکه از مدتها پیش قصد داشت کتابی به آستانهٔ خلافت اهدا کند و چون درین میان، امرخلیفه بتألیف کتابی در رد باطنیه صادرشده است دراح ای آن كوشش وشتاب ورزيده آمد . مي كويندخليفة جوان درهمان ابتداى جلوس خویش ازمدرس بزرگ نظامیه خواست تا در دفع باطنیه که وجود آنها مشکل بزرگ مذهبی و اجتماعی عصر بوده است اهتمام کند و کتا*ب* فضائح الباطنيه را غزالي بعنوان جوابي بهاين درخواست تأليف كرده است. با نام المستظهري .

اگر آخرین سالهای بغداد و نظامیه صرف تصنیف کتابهای انتفادی

سبك و آثار

برضد فلاسفه وباطنیه شد سالهای گریز و رهایی هم که درطی آنهاغزالی رشتهٔ ارتباط خویش را بسا دنیای جاه طلبیها بکلی گسیخت از توجه به تصنیف و تألیف خالی نماند و بعد از پایان یك دوره خموشی و انزوا که در سفرهای شام وقدس گذشت ابوحامد خویشتن را دیگر بار با داعیه تصنیف و تألیف مواجه یافت ـ اما این بار نه بقصد مشاجره و خودنمایی . البته از تمام آثاری که غزالی درجوانی راجع به فقه، کلام، فلسفه ومذاهب نوشت هیچ یك بقدر کتابهایی که وی در همین سالهای اخیر عمر به نگارش در آورد اهمیت نیافت . آنچه را در فقه نوشت دیگران شرح و تکمیل کردند، کتابی را که در رد باطنیه نوشت یك قرن بعد از وی یك دای اسمعیلی یمن جواب سخت داد . کتاب تهافت الفلاسفه را بعدها ابن رشد رهاک در مخصوصاً بوسیله آثاری باقی ماند که او در همین سالهای گریز و رهایی تألیف کرد : احیاء علوم الدین، کیمیای سعادت، و المنقذ من رهایی تألیف کرد : احیاء علوم الدین، کیمیای سعادت، و المنقذ من الفلال .

(تعداد آثاری که غزالی درین دوران انزوا و عزلت تصنیف کرد هر چه باشد کتاب عظیم احیاء علوم الدین حاصل عمدهٔ اندیشه های این سالهای گریز و رهایی او است اهمیت وعظمت آن ناحدی بود که بعدها گفته شد اکر تمام کتابهای اسلام از میان می رفت و تنها «احیاء» می هاند مسلما نان را از آنچه نمانده بود بی نیازی می افتاد ۲۰ احیاء بدین صورت که هست در واقع مجموعه بی بزرگ از علوم و معارف دینی است که بیشك قبل از بازگشت به خراسان، و فقط در طی مدت انزوای بالنسبه کوتاه شام و بیت المقدس، تألیف تمام اجزاء آن ناچار غیرهمکن بوده است . این که

بهنگام بازگشت غزالی به بغداد در دورهٔ اقامت در رباط ابوسعد کسانی از دوستان ،کتاب احیاء را از وی سماع کرده باشند البته ممکن هست اما ظاهراً درآن سالهاکتاب هنوز تمام نبود و درسالهای نزدیك به پاصد هجری باز تألیف آن دوام داشت مراس ممکن هست بعضی از دفترهای جهلگانهٔ کتاب را مؤلف زودتر یا دیرتر از شروع بدرس احیاء در رباط ابوسعد، تألیف کرده باشد و بعدها در خراسان همه را از روی یك نظم و نقشهٔ معین در طرح عظیم «احیاء علوم الدین» خویش گنجا نیده باشد . شاید از همین روست که معدودی ازین دفترهای چهلگانه احیاء، بانام جداگانه هم جزوا تارغزالی ذکرشده است میچون کتابی هستقل ۲۰۰ لطف بیان و روح اخلاص درین کتاب بحدی بود که هر کس را تحت تأثیر قرار می داد وهمین نکته سبب شهرت و دواج فوق العادهٔ آن شد .

درست است که برآن انتفادهایی هم واردآمد وازجمله در بغداد ابن الجوزی کتابی دراغلاط آن نوشت و دراندلس ابوبکر طرطوشی آن راآگنده از دروغ وخطا خواند وشاید پاره یی از مسامحات آن نیز ناشی از اعتمادی بود که غزالی در تألیف آن بر دوایات صوفیه کرده بود . لیکن همین مبارزه یی هم که با آن شد نشانی بود از اهمیت بی مانند کتاب و از تأثیر و نفوذ بی سابقهٔ آن . هنوز بیش از ده دوازده سالی از وفات غزالی نگذشته بود که در بغداد عده یی از طالب علمان از شاگر د وی ابوالفتح اصولی در خواستند تا آن را به ایشان درس گوید و چون وی نداشتن وقت را بها نه آورد آنها با کمال میل پذیر فتند که نیمه شبها کتاب را بروی بخوانند ۲۰ می ابوالفرج بن الجوزی وقتی شوق و علاقهٔ مر دم را برای کتاب در باف کتاب در ابوالفرج بن الجوزی وقتی شوق و علاقهٔ مر دم را برای کتاب دریافت لازم دید آن را از آنچه وی اغلاط احیاء می خواند

بپردازد وخلاصه بی از آن بسازد نامش منهاج القاصدین . ترجمهٔ فارسی بالنسبه کهنه بی هم که در هند و در دربار سلطان شمس الدین التتمش (م۳۳۶) از آن صورت پذیرفت ۲۰ حاکی از شهرت وقبول بی نظیر آنست . چراکه کیمیای سعادت خود تاحدی در حکم ترجمهٔ آن بشمار می آمد و بك ترجمهٔ تازه و کامل می بایست نشان شوق و علاقهٔ فارسی زبانان باشد . به تمام متن .

کتاب احیاء العلوم - مثل کیمیای سعادت - بدان گونه که در کتا بهای فقه رسم است، به ارباع چهارگانه تقسیم شده است اما نه با نام ارباع فقه . معهذا اگر ربع اول احیاء هم مثل کتابهای فقه شامل بحث در «عبادات» است، آنچه در آن مطرح میشود بر خلاف فقه مربوط به ظواهر عبادات نیست به معانی آنها نظر دارد و درسایر ارباع کتاب هم که شامل عادات، مهلکات، ومنجیات است هر چند همه جا از کتاب و سنت پیروی میشود آنچه مورد توجه است فقه اخروی است نه آنچه موضوع بحث فقیهان عادیست و نوعی علم دنیوی بشمارست .

اذجملهٔ این ادباع چهارگانهٔ احیاء که این کتاب عظیم را مجموعه بی از چهل کتاب مستقل اما بهم متصل منشان می دهد دبع عبادات و دبع عادات که در واقع جزء اول و دوم احیاء را دربر می گیرد معرف تعلیم غزالی در باب حیات ظاهری است دبع عبادات نشان می دهد که غزالی مثل آن دسته از صوفیه که اهل صحو درحقابل اهل سکر خوانده میشوند دعایت آداب شریعت دا شرط اصلی برای تقرب به خدا می یابد.

ربع عادات حاكى اذ آ نست كه آ نچه در آ داب خورد وخفت و كسب و معاش به حلال وحر امر بوط است و آ نچه در كار الفت و عزلت و سفر و معيشت بايد

بجاآورد پیروی از سنت پیغمبرست و در حقیقت اخلاق درست با به سرمشق و اقعی را درسیرت پیغمبر بجوید که غزالی در پایان این ربع، تصویر اخلاقی جالب و مؤثری از سیمای روحی وی نرسیم می کند .

ربع مهلکات وربع منجیات که در واقع جزء سوم و چهارم احیاء را تشکیل می دهد مربوط است به تعلیم غزالی درباب حیات باطنی . ربع مهلکات که با شرح دقیق و جالبی از عجایب القلب آغاز میشود ضرورت نظارت دراعمال را که عدم توجه به منشاء آنها مایه حرمان از رستگاریست خاطر نشان می کندواز زیانهایی که پیروی از شهو تهای جسمانی و نفسانی در پی دارد و از آفتهای زبان و از آنچه تسلیم گشتن به خشم و حسد و زر دوستی و جاه طلبی وغرور ، نفس اندان را بدان می آلاید بر حذر می دارد .

ربع منجیات که چهارمین جزء کتاب احیاء بشمارست مربوط به اعتقاد غزالی نجات واقعی که جوهر تعلیم اولیاء وصالحان هم همانست بدان وابسته است و اولین منزل آن تو به است که در د نبال آن، چنان که غزالی خاطر نشان می کند مواظبت بر صبر و شکر و خوف و دجا و فقر و زهد و توحید و تو کل و محبت و شوق که منازل و مقامات رهروان طریقت را تجسم می دهند نیل به نبجات و اقعی را برای انسان ممکن می کند و باذکر موت که تصویر آن در خاطر غزالی نیز مثل خاطر خیام یك لحظه محو نمی شود اما بر خلاف خیام غزالی را به زهد و تسلیم ترسکارانه می کشد، نبحات از آلودگی های زندگی حیوانی را برای نفس ممکن میسازد.

سیراینمراحلباتوجهبه آنچه درربعمهلکات، عادات وعبادات بیان میشودنشانمیدهدکه تصوف غز الی بهنوق و اشر اق عارفانمنتهی نمی شود بلکه جمع و تلفیه ی است بین شریمت و طریقت و از نوع آن گونه تصوف است که

سبك **و آثا**د

امثال حارث محاسبی وجنید وابوطالب مکی و امام قشیری هم تعلیم کردهاند ونفوذ تعلیم آنها در جای جای احیاطالعلوم پیداست.

با آنکه هدف تصنیف این کتاب تاحدی توجه دادن جویندگان حقیقت است به اینکه و رای علم معامله نیز به آنچه علم مکاشفه نام دارد باید توجه کرد اماکتاب فقط به آنچه مربوط به علم معامله است اختصاص داردوپیداست که غزالی آنچه را به علم مکاشفه مربوط میشود و رای طور بحث می با بد ، و ادر اك آن را آمدنی می داند نه آموختنی .

باری نه فقط اتمام کتاب عظیم احیاء العلوم بلکه تألیه ف آثار دیگر نیز در دورهٔ بازگشت به خراسان و درا نزوا و عزلت طوس ابو حامد را همچنان مشغول داشت. عزلت و انزوای خراسان به وی فرصت داد که احیاء العلوم را همراه با یک خلاصهٔ فارسی از مندرجات آن بیایان آورد "، به تألیف کتابهای تازهٔ دیگر بپر دازد، و درعین حال به مراقبت باطنی و مکاشفهٔ فلبی نیزگه گاه اشتغال و رزد .

## **م** باز گشت

(وقتی ابو حامد به خراسان باذ آمد ولایت در دست سنجر بن ملکشاه بود . درینجا همه چیز دگو گونی یافته بود و حتی غزالی نیز دیگر آن فقیه مغرور آوازه جوی دوران «عسکر» نبود . اما از یاران گذشتهٔ دوران جوانی وی کدام کسمی توانست باور کند که درمدتی کو تاه تمام آن آوازه جویی ها و جاه طلبی های فقیها نه دروجود ابو حامد جای خودرا به تمکین و صفای صوفیا نه داده باشد ؟ در طوس و نشابور زندگی همان رنگ سابق خویش را داشت اما اکنون دیگر مثل سالهای گذشته حکم خراسان در عراق و بغداد روان نبود ) درعراق بر کیارق با برادر دیگرش محمد بن ملکشاه که حکمرانی آذربایجان و موصل را داشت منازعه می کرد . جنگی خانگی نیروی سلجوقیان را بسختی بیایان می برد و شاهزادگان جنگی خانگی نیروی سلجوقیان را بسختی بیایان می برد و شاهزادگان و امیران برای تصرف مرده ریگ ملکشاه چنان بجان هم افتاده بودند که هیچ پروای حال مسلمانان را نداشتند . از دست رفتن بیت المقدس که هیچ پروای حال مسلمانان را نداشتند . از دست رفتن بیت المقدس که باطنی های مصر آن را ضمیمهٔ قلمرو خویش کردند و چند سال بعدهم

بدست صلیبی ها افتاد بهیچوجه این شاهزادگان سلجوقی را از جنگ خانگی بازنداشت. باطنی ها در نزدیك پایتخت عراق ـ شاه دز اصفهان فدرت و غلبهٔ خود را بسط می دادند. نه کوششهای بر کیارق آنها را می لرزاند نه تهدیدهای محمد. در خراسان سنجر که هنوز نابالغ بود و ملك مشرق خوانده میشد در دست وزیران وامیران خویش بازیچه یی بود. در دربار او گذشته از شعرایی که غریزهٔ تملق پسندی وی را ارضاء می کردند علماء نیز رفت و آمد داشتند. اما هدف این فقیهان تقرب بهملك مشرق بود و جست وجوی شهرت. نفرتی که غزالی ازاین احوال بهملك مشرق بود و جست وجوی شهرت. نفرتی که غزالی ازاین احوال بهملك مشرق بود و جست وجوی شهرت. نفرتی که غزالی ازاین احوال به داشت وی را هم از در گاه ملك مشرق دور می کرد و هم از صحبت فقیهان برکنار می داشت.

این ادامهٔ عزلت وانزوا ، در دوره یی که قلمرو سلجوقیان و شاید تمام قلمرو خلافت به نوعی تحرك روحانی احتیاج داشت ممکن است غزالی زا در نظر معاصران ما به «مسئولیت گریزی» متهم کند اما توقع نا بجایی است اگر باطرز فکری که غزالی داشت از وی بخواهند مثل یك مارتین لوتر و برضدگمراهی های یك عصر بمبارزه برخاسته باشد . در وجود غزالی ، که تصور رستگاری فردی را بیش از اندیشهٔ نجات جمعی قابل تحقق می دید و بهمان سبب نیز با فراد از مدرسه سر از خانقاه بیرون آورد، بی شك نمی نوان یك مصلح دینی را جست و جو کرد . بعلاوه در آن زمان، دنیای اسلام به یك «مجدد» که سنتهای قراموش شده را احیاء کند و در قلبها شوق و حرارت تازه یی بدمد بیشتر احتیاج داشت تا بیك «معترض» که وجود اومه کن بود، رخنه یی را که اختلافات داشت تا بیك «معترض» که وجود اومه کن بود، رخنه یی را که اختلافات

o M. Luther

مذهبی در بین دامت پدید آورده بود وسیعتر سازد و وحدتی را که اسلام درطی آن سالها بیش از هر وقت دیگر بآن محتاج بود به خطر اندازد.

درست است که او در کتابهای خویش هرجا ممکن میشه برظاهر نگریهای متشرعه که روح واقعی دیانت را در زیر آوار آداب و رسوم خفه می کند و نیز برضد چون و چراهای متکلمان که صفای ایمان را درمقابل تردید اهل برهان می آلاید اعتراض می کرد. درست است که حتی بك بار دربرابر خرده گیران خویش جرئت کرد آشکارا اعلام کند که دراصول مذهب برهان دارد و در فروع مذهب قرآن اما اعلام مبارزه عملی با تندرویهای ناروا اگر هم با طرز فکر غزالی سازگاری داشت در نظر وی در چنان اوضاعی بیشك دور از مصلحت می نمود. درعین حال رفتار خود وی نوعی بر نامهٔ انقلابی بود – بر نامهٔ اصلاح . پشت پایی که وی به تدریس و نظامیه زد اعتراضی بود برضد آنها که در مدرسه می کوشیدند با الفاظ پوچ و هول انگیر خویش عوام را بقریبند و آنها را نه در برابر حقیقت بلکه در برابر قدرت وعظمت خویش خاضع سازند).

کتاب «احیاء» او که غزالی در آن، روش ففیهان و طرز خاص آنها را درطرح مسایل راجع به شرومت کنار نهاد وطرح تازه بی روخت درسی بود که درطی آن این «معترض خاموش» می خواست راه عمل تازه بی برای احیاء فکر دینی در اسلام ارائه کند . اما لوتروکالون هم اگر در عصر خویش کلیسارا با آنگونه خطر که اسلام درعهد غزالی با آن مواجه

Calvin

بود در گیر مے دیدند آیا ممکن بود جسارت و تھور خویش را دراسجاد انشعامی بزرگ که همه چیز دین را ممکن بود بخطراندازد، سازمایند؟ این خطر در دورهٔ غزالی وجود اسماعیلیه بودکه شاید اگر تنها خلافت وحكومت وقت را تهديد ميكرد غزالي آنرا مهم نمي ديد اما اين خطر اصل شريعت را تهديد مي نمود واين درنظر غزالي اهميت بسيار داشت . اذهمین جهت بودکه حتی درین روزهای عزلت و انزوا ازمبارزهٔ با آنها روگردان نبود و ازگوشهٔ انزوای خویش بر ضد آتهـا صدای اعتراض برمی آورد . در عزلت و انزوای خراسان، آرامش وسکون غزالی چنان زاهدانه وآمیخته با اخلاص بودکه برای آشنایان دیرین، یا ران وهمدرسان طوس ونشابودکه حنوز درخراسان بودند باورکردنی بنظرنمی آمد ، از همدرسان وآشنایان سابق، امثال عبدالغافی فارسی، کسانی که وی دا با با این همه فروتنی وسادگی میدیدند بكلحظه پیشخود می اندیشیدند که ریا میکند. کسیکه درگذشته، همگنان دا جزبچشم حقارت نمی دید و همواره دانش و زبان آوری خویش را برخ آنها می کشید سکون و صفایی که این روزها در اطوار و حرکات خویش نشان میداد بقدری غریب می نمودکه این آشنایان نمی توانستند بآسانی آن را باورکنند . اما طولى نمى كشيدكه به تحقيق وتجربه مي ديدند كه ابو حامد ازاحوال گذشتهٔ خویش باز آمده است و دیگر آن غرور وسودا را که فقیهان در س مىيرورند ندارد . چنانكه حتى به كينه جويان و بدگويان همكه عمداً وی را آزار می کنند پاسخ تمیدهد . در حقیقت نیز مرد بکلی دگرگون شده بود و از فقیه دنیا جوی، صوفی وارسته یی ولادت یافت، بودکه به تصفیهٔ نفس اشتغال می جست و از خویشتن به هیچ کس دیگر نمی پرداخت. غیر از «احیاء» که ظاهراً در همین عهد انزوای خراسان آن را بانمام آورد کار دیگری که اوقات او را مصروف می داشت عبارت بود از کیمیای سعادت \_ تحریری فارسی از احیاء برای فارسی زبانان.

درین گوشهٔ عزلت که ابو حامد را ازهمهٔ خلق بریده بود وی هم نقش سنجر وبر کیارق رااز دل خویش محوکرده بودهم اندیشهٔ رقابتهای حقیر فقیهان وعالمان دین را . عزلت او درعین حال اعتراض خموشانه یی بود نسبت بآنچه درمدرسه ها می گذشت و نسبت بآنچه مربوط به روابط تامرئی اهل مدرسه بود با مسئولان واقعی ناروایی ها و بیدادیها . درین عزلت و انزوا اوقات غزالی به مطالعه و تصنیف می گذشت یا به عبادت و تفکی . با این همه حتی درون این خلوت انزوا هم غزالی نمی توانت خود را در چناه « برج عاج » بکناند و از احوال مسلمانان غافل مماند .

شهری که وی در آن می زیست مثل سایر شهرهای اطراف، در آن سالها پر از فتنه بودو ناامنی . در بیرون شهر رهز نان گرسنه مردم برا تهدید می کردند و در درون شهر رهز نان گرسنه چشم . هراندك بهانه، آشوب راه می انداخت و در دنبال آن ناامنی . در ۴۹۲ سرمایی سخت که باغ و کشت را همه جا نباه کرد، منجر به گرانی شد و ، بیماریهای واگیر که بدنبال آمد خلقی دا هلاك کرد . در نشابور پسر امام الحرمین طی فتنه یی کشته شد و وقتی کسی را که متهم بقتل او بود کشتند عامه به هیچان آمدند وحتی گوشت اورا نیز خوردند . این آشفت گی ها از آن رو بود که هیچ بازجستی در کار نبود ، و در نیشابور یا بیهق یا طوس رو بود که هیچ بازجستی در کار نبود ، و در نیشابور یا بیهق یا طوس

۲۲۴ قرار از مدرسه

هر جما آشوبی راه می افتاد باندك مدت دنبالمهٔ آن بجاهای دیگر می کشید .

سنجركه ملك مشرق خوانده ميشد خود كودكي نابالغ بود. خراسان را در دست غلامان، وزیران، و ترکان خویش واگذاشته بود و خود درمرومستفرق شرابخواریها، بچه بازیها ، و کامجویی های کودکانه بود . شاعران خراسان \_ امير معزى ويك اردو ازقافيه سنجان مفتخور وبیکارهٔ اوکه دو روبرملك مشرق بودند ـ ازدنیای سنجر بهشتی خیالی مى ساختند . وزارت حتى وقتى در دست فرزندان نظام الملك بود نيز نمى توانست جهت دفع اين بيداديها نظمى درست كند. « مسلما نان راكار د باستخوان رسيد ومستاصل كئتند» أواين تصويرى بودكه غز الى مى توانست دريك نامهٔ خويش، از اوضاع طوس براي وزير وقت \_ نامش مجير الدوله \_ ترسيم كند . در تامه يي ديگركه به فخر الملك بسر نظام الملك مي نويسد اذ بی کفایتی این وزیر مسؤلیت گریز بدینگونهیرده برمی دارد که «این شهر از قحط و ظلم ویران شد و تا خبر تو از اسفراین و دامغان بود همه مي ترسيدند و دهفا نان محصولات مي قروختند وظالمان ازمظلومان عذر مى خواستند . اكنونكه اينجا رسيدى همه هراس وخوف برخاست و دهقانان و خبازان بند برغله و دکان نهادند و ظالمان دلیرگشتند و دست فرا دردی ومکابره (مردند) و بشب قصد چند سرا و دکان کردند<sup>۸</sup>.» این بیرسمیها درینزمان درتمام قلمرو سنجرصدای ضعیفان، مظلومان و درماندگان را درسینه ها خفه می کرد . فقط قوی دستان بودند که هر وقت دلشان می خواست ولایت را اسن می کردند وهروقت مصلحت دیگر دربن بود آن را باد خرابی میدادند .

درغالب شهرها دعوایی جزئی که مین نوکرهای دو محتشم روی میداد، منتهی میشد به غارتها و خونریزیهای پایان ناپذیر . یك سید اجل، که درخراسان آن روز وجود کم نظیری هم نبود، اگر در راه از جوانان یك قصبه تعظیم و کیش کافی نمی دید، ممکن بود رجاله راجمع کند و تمام قصبه را بیاد غارت گیرد و کار منتهی شود به شهر جنگ دوی واقع بین محلهها و قصبهها به اندك بها نهیی ممکن بود شهر جنگ روی دهد و بسا که از دو طرف خلق بسیار کشته میشد . حکومت که از خلق خراج می گرفت تا و قتی این نا امنی قدرت و غلبه او را تهدید نمی کرد در رفع آن علاقه یی نشان نمی داد . درین ماجراها آسیب و اقعی فقط به ضعیفان می رسید که غارت میشدند و البته نمی توانستند دست به غارت

حکام ولایت هم که خود در رفع این گونه تعدیها چندان سعی نمی کردند اگر لازم میشد، بیش از پک بایر از ولایت، مطالبه خراج می کردند والبته از همین ضعیفان بیدفاع . حتی مو کب ملک مشرق سنجر که در واقع از جانب برادرش محمد بن ملکشاه در خراسان حکومت داشت . در ولایات هرجا می رسید غالباً خاصلی جز غارت و تعدی نداشت . یک بار درسال ۴۹۴که محمد در جنگ بابر کیارق خاجت به پول پیداکرد، کبر نزد سنجر فرستاد و از وی مطالبه مال وحتی رخت کرد . سنجر هم آنچه را محمد از وی مطالبه داشت، بین رعایا سرشکن کرد و در نشابور همهٔ خلق، از بزرگی و کوچک در زحمت افتادند . حتی از جمامها و خانات نیز مطالبهٔ عوارش شد \_ چیزی که در آن روزها ، بی سابقه بنظر می دسید .

وقتی سنجر که درین هنگام نازه پانزده سال بیش نداشت به محمد پیوست و برادر دیگرشان بر کیارق را دنبال کردند، در تمام بلاد بین خراسان و عراق، هرجا موکب شاهزادگان می گذشت، حاصل و برانی بود وقعطی . چنانکه در دامغان خرابی بسیار بیار آمد و در آن اطراف چنان گرانی شد که شخصی در مسجد جامع شهر سگ بریان کرده بی را بدندان می کشید و یك بار مردی را توقیف کردند که دست کودکی را برکردنش آویخته بودند، واژ آن کودكراکشته وخورده بود می نابساهانی ها و بیدادیهایی که در فرمانروایی سلطانی نابالغ ماید شکایت بود نوعی هرج و مرج را هم به ناروایی های دیرینهٔ دولت تر کمانان افروده بود .

همین نکته بود که خراسان آغاز عهد سنجری را با خراسان بایان دوران ملکشاه متفاوت جلوه می داد . ورنه، حتی وقتی در سانهای جوانی و نامجویی خویش غزالی و لایت طوس را ترك می کرد ، آن را آگنده از انواع بیدادی و بیرسمی می یافت . اما اکنون، تبجاوزگران هم به هوس خویش ضعیفان را غارت می کردند هم به نام و فرمان ملك \_ ملك مشرق . خود سنجر در ۴۹۵ تنها درناحیهٔ سبزوار نزدیك بیست هزار دینار بازور و فشار و بی دست غلامان و گماشتگان سختگیر و بی گذشت از مردم خرده با و زبون بیرون آورد . احوال طوس و نشابور نیز با این تفاوت نداشت و آنچه هیچ جا به حساب نمی آمد پاس شریعت بود و عدالت . آیا وضع روستاییان ازین بهتر بود ؟ البته نه . درنامه هایی که ابو حامد درین اوقات به برخی آشنایان و دوستان می نوشت، از زندگی سخت و نافر جام این روستاهیان نیزیرده بر می داشت : روستاها خراب، درخته ها نافر جام این روستاهان نیزیرده بر می داشت : روستاها خراب، درخته ها

كنده، قناتها ويران . . .

چنین وضعی هرمسلمان با غیرتی را . وگر چند درعزلت و انزوا بسرمي برد ممكن بود بهاعتراض وادارد، ودرنز دغز الي كه اهل عزلت نيز بوداين اعتراضهمدر نامهها يي كهوى كه كاه بهوزير اندرجال مي نوشت جلوه دائت وهم دردورسالة تحقة الملوك ونسيحة الملوككه براى يادشاهان وقت نوشت. با آنکه گوشه گیر بودتا آنجاکه می توانست در دفع تعدی از مظلومان مي كوشيد و غالباً بهمن سبب بودكه با بزرگان ولايت مكاتبه مي كرد . نامه یی هم که بامضای او بود در نزد بزرگان و وزیران تأثیر و احترام بسیاد داشت . درهمین سالها بودکه دوستی اذآنوی بسفی رفت ، روزی به بهانهٔ خداحافظی نزد او آمد. غرالی از وی در خواست نا نامه یی را كهدرشكايت اذعزيز بيهقي متولى اوقاف طوس بودبه عموى عزيز، ابوالقاسم بيهقى ، كه نايب فخرالملك وزيس بدود و معين ثابت المب داشت برساند . این مسافر که شاید از چنین مأموریتی نیز رضایت نداشت گفت من چندی پیش در هرات نزد این معین ثابت بودم ، وی این برادرزاده را اذپیش خویش رانده بود . درین میان عمادطوسی آمد وطور مارنامه یی آورد حاکی از ستایش عزیز . خط تو نیز آنجا بود و بدان سبب معین از وی خشنود شد . آن رضایت چه بود واین شکایت کدام ؟ غزالی از وی درخواست كه وقتى نامة اورا بهمعين ثابت مى رساند شعرى را هم اززبان ار بروی فروخواندکه شاعر عرب در طی آن بشکایت میگوید که هیچ ستم چون این ستم که برما می دود ندیده ام، برما ستم می کنند و أن ما می خواهندکه بدان شکر کنیم . ابدینگونه ، در این زاویهٔ عزات، هم شكايتگران نزد غزالي مي آمدند ودر رفع تعدى تجاوز كاران از وي يارى

می جستند، هم تجاوز کاران بسراغ وی می آمدند و تقریباً بهزود واصراد اذ وی وضایت و امضاء طلب می کردند. در گوشهٔ عزلت هم گرفتاری بدر خانه اش می آمد و اور ا آسوده نمی گذاشت.

در بین این دلنگرانی هاکه حتی در خلوت انزوای طوس نیسز در خانهٔ وی را می کوفت هیچ چیز موحشتر از خبر جنگ \_ جنگهای فرنگان در شام و بیت المقدس ـ نبود . خبر در همان سالهای نخست بازگشت به خراسان رسید، به دنبال سقوط انطاکیه و بیت المقدس در همانسالها که ابو حامد بتازگی بغداد و رباط ابوسعد را پشت سر نهاده بود و بعد از بجا آوردن حج به وطن بازگشته بود \_ به میان زن وفرزند خویش . عراق و آند بایجان درین ایام بتحریك و زیران جاه طلب صحنهٔ منازعات خونین بین اولاد ملكشاه بود و شام بعد از سقوط ناگهانی بدست فاطمی ها، دچار فاجعهٔ صلیبی ها شده بود .

غزالی که با وجود استغراق درمجاهدهٔ با نفس نمی توانست دنیای اسلام را پایمال تجاوز ترسایان به بیند بیشك ازین خبر نگرانی سخت یافت و جای آنبود. دربین آنچه دربن روزها فر نگان را به تاخت و تاز در فلمر و مسلمانان و امی داشت یك نکته هم عبارت بوداز کشمکشهای بی فرجام فر مانر او بان و اختلافات خانگی سلجو قیان . سقوط بیت المقدس نیز آن گو نه که از اخبار برمی آید با خونریزیهای فجیع همراه بود . یك قصیدهٔ دردانگیز و مؤثر که همین روزها درباب سقوط این شهر مقدس از بغداد تا خراسان همه جا دست به دست گشت ازیك همدرس سابق ابو حامد در حوزهٔ امام الحرمین بود بنام ابو المظفر ابیوردی که مقدر بود بعدها در می گفت ایو حامد نیز می ان می کند .

ابن قصدة عربي كه يادآور چكامة انورى در واقعه غز و قصيدة سعدی درسقوط بغدادست سقوط بیت المقدس را در نزد غزالی از آنجه درافواه جاری بود دردناكتر تجسم مىداد ـ با خو نريزيها وبيرسمى هاى بسیاد ، اما اخباری هم که درین باده از بغداد ویا ازشام وحجازمی رسید عولناك بود وكدام مسلمان مي توانست آن خبرها را بشنود و قلبش از همجان و تأثر لمريز نكردد، گفته مشدكه تنها درمسجد اقصى نزديك حفتاد حزار تن از مسلمانان بدست فرنگان بفتل آمدند و تعداد زيادي ازآنها علما و زهاد بودند که برای مجاورت بآنجا آمده بودند . بك روایتکهخود فرنگیها درین،اپ نقل کردند، وشاید بالحنی موحش تب بهشرق رسید حکایت داشت که درشهر همهٔ ساکنان از دم شمشر گذشتند، و درآن روزهای گرم تابستان چنانکه یك وفایعتامهٔ لاتینی می گوید «تودههای کلهها و دستها را در سراسرخاباتها و میدانها مشاهده میشد كرد. . فرنگان اين سقوطرا همچون رهايي دشهر خدا، بدست خويش تلقى مى كردند، و رهايي از بندكي مسلمين ١٠٠. با اينهمه، آنجمه اين غارتگران مقدس را باآن شوق وهیجان به فکر رهایی شهر خدا انداخته ر بود، بیش از هرچیز امید غنیمت بود، وجاذبهٔ شرق.

درین روزها وقتی سلطان سلجوق، یك پسر ملکشاه که ملك مشرق فرمانروای خراسان بنز تابع او محسوب میشد از غزالی رساله یی درخواست « درمقاصد مسلمانی، دربیان اعتقاد و اختلاف علما و حقیقت عبادات . . . و طرفی از هرچه یکار آید چون عدل و خلق نیکو ، غزالی فرصت یافت تا درین رساله که آن را تحفة الملوك خواند مسأل فرصت یافت تا درین رساله که آن را تحفة الملوك خواند مسأل جهاد راهم پیش کند، و درین روزهایی که «کافران دیار اسلام بگرفته اند،

و منبرهای مسلمانان برداشتهاند و روضة خليل عليهالسلام خوك خانه كردهاند ومحراب ذكريا ومهدعيسي عليه السلام تخمخانه كافران كردهاند» ضرورت مجاهده با تجاوزگران را بهسلطان خاطر نشان سازد . درباب ابن كتاب ترديدها يي كرده اند، وظاهراً جاى ترديد نيست . اما اينك نام کتاب درسایر آثار ابوحامد نیامده است و اشارت بآثار دیگر غزالی هم درمتن آننيست چندان مشكلي درا تتساب آن به عز الي ايجاد تميكند چراکه هیچ مؤلف التزام ندارد که در تمامآ ثار خویش بجایا نابجا از ساير آ ثار خود نيز يادكند . اين نكته هم كه نويسنده غالباً به مذهب ابو حنيفه \_ با لحن توقير \_ تكيه دارد ممكن است بعضى را درانتساب آن به غزالي مردد سازد". بعلاوه شايد بعضي ديگر لحن محكم و بالنسبه شاعرانهٔ آن را با کیمیای سعادت متفاوت یابند . باید توجه داشت که دريك اعتقاد نامة شاهانهكه مخصوصاً جنبه جهادنامه دارد غزالي نه فقط به خود حق می داده است که برای تحریض سلطان به جهاد، ما له اختلاف شافعی و حنفی را یك لحظه نادیده بگیرد و مخصوصاً به سلطان خاطن تشان سازدكه وقتى تمام اسلام درخط باشد اين اختلافها راكه درفروع هست باید نادیده گرفت . بلکه شایدویبرای نفوذ درضمیر سلطان حثفی لازم ديدهاست باتبحرىكه درعلم خلاف داشتهاست اقوال فقيهات حنقى را هم درکنار اقوال شافعی ها نقل کند و مخصوصاً لحنی بکار بندد که احوال مجلس سلطان هم درآن مراعات شود، و درتشویق وی به جهاد تأثير قاطع كند. البته از متن كتاب نمى توان دانست ابن سلطان كه تحفة الملوك در اجابت در خواست وجواب باره بي سؤالهاى دى تأليف یافته است کیست اما چون از ری به عنوان سلطان اسلام ـ نهملك مشرق ـ یاد میشود پیداست که مراد سنجر نیست و چون بلافاصله بعد از انتشاد اخبار مربوط بهسقوط بیتالمقدس – سال ۴۹۲ نوشته شده است، باید مربوط بهسلطان محمد باشد چراکه از همین ایام محمد داعیهٔ سلطنت داشت و ارتباط او با ملك مشرق که در خراسان بود وی دا بیش از برکیارق می توانست بدابوحامد متوجه کرده باشد – به امام خراسان . لحنی هم که نویسنده درین رساله دارد با آنچه درنامههای عتاب آمیسز خالی از تملق و مداهنهٔ غزالی معهودست تفاوت ندارد وپیداست که از تشویش این فاجعه حتی درجدی ترین لحظههای مجاهد تهای نفسانی خویش تردیدی در ضرورت یك اقدام عاجل ندیده است و بر خلاف پنداز نردیدی در ضرورت یك اقدام عاجل ندیده است و بر خلاف پنداز زنگ خطر دا بسدا در آورد وبدون مداهنه ومسامحه نسبت به تن آسانی وعشرت جویی سلجوقیان که باوجود جوانی وقدرت یا از سب منازعات خانگی پروای حال مسلمانان را در برخورد با فر نگان نداشتند با تک اعتراض برداشت: اعتراض تند دیر خاشجویانه یی که احوال روحی اور دا درین سالهای عزلت و ان وای بازگشت به خراسان نشان می دهد .

تألیف آن فراغت یافته بود نیز وی را اشارت می کرد الله از گشت بتدریس که فحر الملك اذوی درمی خواست تكلیفی بودکه فبولش برای غزالی آسان بنظر نمی دسید.

درین هنگام دوازده سال میگذشت که ابوحامد تدریس را کنار گذاشته بود و از قیل و قال اهل مدرسه گریخته بود . اکنون چطور میتوانست بعدازچندین مدت عزلت وانزوا دوباره بسراغ بخشومناظره برود که آن را درهمان سالها نیز درخود خویش نیافته بود که

بعد ازسالهاکه ابوحامدترك تدریس کردهبود اکنون فخرالطك وسنجراز وی باصرارمیخواستند که در نظامیهٔ نشابوربه تدریس پردازد اصرار و الزام نیز بحدی بودکه مقاومت درمقابل آن برایش غیرممکن بود هما از اینکه دعوت را باین عبارت توجیه می کردند «که فترت و وهن بکارعلم راه یافته است ه سایدبتوان استنباط کرد که الزام فخرالملك تاحدی باصرار بعضی طالب علمان نشابوربوده باشد . بااینحال ابوحامد در آغاز، دعوت را باصرار ردکرد وعذر آورد که قصد دارد عمرخویش را در عزلت وطاعت بس آرد . اما فخرالملك نیذیرفت و پیغام داد که بیها نه عبادت نمی توان فایدهٔ وجود خویش را از مسلمانان دریغ داشت این عبادت نمی توان فایدهٔ وجود خویش را از مسلمانان دریغ داشت این طهار وی اظهار فخرالملك که با اشارت ملك مشر ق همراه بود غزالی رااز اصرار وی اندیشه کردکه نکند این عزلت جویی و باطل وی ازعلاقه به سلامت طلبی ناشی باشد نه از فکر حق جویی و باطل این دعوت تشویق کردند .

همه چیزاین اندیشه را در وی تقویت کرد که تدریس این فرصت

را به وی خواهد داد تا درین آغاز قرن، در نشابور به تجدید واحیاء آفیده از مسلمانی فراموش شده است به پر دازد و چنین فرصتی را که بر ایش پیش آمنه است نباید از دست بدهد را تکونه که جامع «فضایل الانام» از خط وی نقل می کند در آن زمان همهٔ درستان این عزیمت را مبدء خیس می شمر دندو سبب احیاء علم و شریعت (خود وی نیز بعدها بر ای دوستانش گفته بود که درمقابل این دعوت و اصرار جایز نمی دیدم که از فرصت دعوت بحق بازمانم و طالبان را از منفعت محروم دارم (. برای او که در آنچه تعلق به ایمان و حقیقت داشت به یقین رسیده بود ضرورت داشت که دیگران را درگمراهی باقی نگذارد و وقتی دوستانش در وی بچشم یک دیگران را درگمراهی باقی نگذارد و وقتی دوستانش در وی بچشم یک «مجدد آغاز قرن» می دیدند آیا او می توانست اینهمه شوق وانتظار را نادیسده گیرد ؟ بعلاوه در روزهایی که باطنی ها در خراسان دست به تحریکات زده بودند و یک سال پیش در راه ری حاجیان خراسان را فتل عام کر ده بودند و یک سال پیش در راه ری حاجیان خراسان را فتل عام کر ده بودند و یک سال پیش در راه زی حاجیان خراسان را فتل عام کر ده بودند و یک سال پیش در راه زی حاجیان خراسان را فتل عام کر ده بودند و یک سال پیش در راه زی حاجیان خراسان را وی عربی هی بافت و درمسؤلیت گریزی .

سرانجام بعد از تردید و تأمل بسیار بی آنکه بخدمت و زیر و داشاه رود و تقریباً فارغ از تمام جاه طلبی های گذشته، در دی القعدهٔ ۴۹۹، به نظامیهٔ نشابور برای ابو جامد به نظامیهٔ نشابور برای ابو جامد تجدید عهدی بود با خاطرهٔ استادش اهام الحرمین ، اها از آن روزگاران گذشته چیز یکه درین روزها بیشتر در خاطر دی زنده میشد ظاهر آ پایان کار استاد بود و دلزدگی هایش از کلام ، نظامیه هم دینگر البته مثل عهد امام الحرمین کانون بحث و هناظرهٔ اهل کلام نبود ، در چند سال اخیر که ابو محمد سمر قندی (م ۴۹۱) در آنجا مجلس حدیث داشت و طی سالها ابومحمد سمر قندی (م ۴۹۱) در آنجا مجلس حدیث داشت و طی سالها

هرروز از وقتظهر تاهنگام عسراملاء حدیث می کرد کشوقی به مناظرات متکلمان در بین طالب علمان نظامیه دیده نمی شد . خود غزالی هم دیگر درصدد بازگشت به مناظرات عهدامام الحرمین و چون و چراهای اهل مدرسه منظر نمی رسید .)

حتی غزالی بازگشت خود را به مدرسه هم نمی توانست باور کند.

بازگشت بمدرسه ؟ کسی که قهر مانی ترین حاصل عمرش فرار از مدرسه

بود بعد از دوازده سال باز سر از مدرسه درمی آورد ! درست است که

آنچه وی را بمدرسه می آورد، بازهمان چیزی بود که به فرار از مدرسه اش

واداشته بود اما این بار در مدرسه خود دا غریبه حسمی کرد، و نمی توانست

نفر تی را که نسبت به فقیهان دنیا جوی داشت پنهان دارد و آنها را بر ضد

خوش بخشم نیاورد.

فقیهان نشابور که شاید بعضی از آنها ابو حامد را از دورهٔ طالب علمی عهد امام الحرمین بیاد می آوردند نمی توانستند دگر گونی او را باور کنند. چاشنی ذوقی که درین تعلیم تازهٔ وی بود بکلی با آنچه در عهد امام الحرمین سابقه داشت تفاوت می کرد فرشور و علاقه یی که طالب علمان جوان به درس ابو حامد نشان می دادند بقدری بود که نمی توانست خشم و حسادت بعضی شیوخ نشابور را برانگیزد.

( هنوز سه ماه بیش، از ورود ابوحامد به نشابور نگذشته بود که فخر الملك وزیر در روز عاشورای سال ۵۰۰ در همین شهر بر دست یك باطنی کشته شد<sup>۲۱</sup>، و از آن پس فقیهان نشابور که اورا حامی و تکیه گاه واقعی ابوحامد می شمردند محیط دا برای آزاد رقیب مساعد دیدند) . جرای آنها که از عهد امام الحرمین به کلام ومناظرات علاقه ورزیده بودند

و بعدها تدریجاً گرایش به حدیث نشان داده بودند درس ابو حامد ترکیب تازه بی بود که درجو مدرسه بکلی غرابت داشت . درطی این تعلیم، علم فقیمان دا غزالی همچون وسیله بی نشان می داد که هدف آن نیل به مال و جاه دنیوی است وایمان واقعی دا امری و دای این مسایل می شمر د . اذ تعلیم عهد امام الحرمین تا این تعلیم تازه غزالی داه طولانی و سختی طی کرده بود که مقادن همین ایام آن دا دراعتراف نامهٔ خویش المنقذ من الفلال شرح داده بود . (اما تعلیم تازه که معرف دوح «احیاء» بود مخصوصاً دریك در سالهٔ او بنام مشکاة الانواد انعکاس خاصیافت، که در محیط علمی نشابور هیجان تازه بی بوجود آورد و به خالفان فرصتی داد برای آنکه برضد ابوحامد غوغا داه بیندازند و باز به «فراد از مدرسه»اش وادارند .

این رساله که نوعی اشراق روحانی را در تفکر ابوحامد عرضه می کردفکروکلام وی دادر تعلیم بجایی می رسانید که آن از حدفهم وادراك اهل عسر بیرون می برخ . رنگ اشراقی که درین تعلیم هست تحول ذهن غزالی را از کلام به تصوف و از قلمرو برهان به قلمرو مکاشفه نشان می دهد . با اینهمه، قول او درباب تورکه مراتب عالی آن را بحکم عقل وقر آن مالم ملکوت و نور اول می خواند ، هر چند رنگ اشراقی دارد کاملا معرف اشراق فلسفی نیست بلکه بیشتر حاکی از مشرب خاص غزالی است، درجمع بین معارف اهل عرفان وطریقهٔ قر آن . بعلاوه تصوری که غزالی از نور وظلمت عرضه می کند با تصور ثنویه که مخالفانش از روی طعنه سخن وی دا به کلام آنها تشبیه می کردند بهیچو جهشباهت ندارد . چراکه ثنویه نور وظلمت را دواصل مساوی متعارض می خوانند درصورتی که غزالی نور را عبارت از وجود می باید وظلمت را امری عدمی وعدم .

محض. درهر صورت اگر دربن رساله نشانی از فلسفهٔ نوافلاطونی هم هست صورت اسلامی آن طرز فکرست و به بهائهٔ تباین فکرغز الی بااینگونه افکار فلسفی نمی توان درباب صحت انتساب کتاب به غز الی شك کرد ۲۲. همچنین قلسفی نمی توان دربابی ظلمت و نور دربن رسال هست و بموجب آن کسانی که از حق در حجاب می مانند ممکن است بسبب آلایش به ماده و حیات مادی باشد یا بحبت استفراق در تعقل، طرز نلفی غزالی را از حقیقت جو بان عصر خویش که بعضی شان چون فقیهان دربند جاه و مال مانده اند و بعضی مانند حکماء بجهت اتکاء بر تعقل و استدلال ضعیف خویش از ادراك حقیقت بی بهره افتاده اند نشان می دهد . در عین حال این اندیشه، هم در احیاء العلوم او هست و هم با بیان ساده تس در پاره یی نامه های او نیز انعکاس دارد . دربین صورت چگونه می توان در صحت انتساب این تعلیم روحانی و آگنده از ذوق اشراقی به ابو حامد تردید کرد ؟

( ولیکن تفاوت بارزی که بین این تعلیم با سخنان سایس استادان این عصر بود غزالی دا ناچاد در وضعی قراد میداد که البته نمی توانست حوسلهٔ مناسبی در بین دست پروردگان آن استادان برای تعلیم خویش بیابد) جنبهٔ اشراقی این دساله در حقیقت همان مایهٔ امتیازیست که تعلیم این دوره از عمر غزالی دا از تعلیم دودهٔ بغداد جدامی کند و دنگ تاذه یی به تعلیم نشابود می دهد ( در چنین وضعی بر خورد با هر گونه توطئه و تحریک از جانب فقیهان نشابود و دست پروددگان آنها طبیعی بود در آنچه در ین ماب در مجموعهٔ فضایل الانام آمده است اگر در جزئیات از مبالغه و اشتباه خالی نباشد در هر حال قسمت عمدهٔ آن می بایست واقعاً دوی داده

باشد من از روایت این مجموعه بر می آید که بعضی سخنان غزالی در مشکاة الانوار نیز در طی همین سالهای بازگشت به نظامیه دستاویدز جنجال شد<sup>۲۳</sup>. و این نیز صحت انتساب رساله را به غزالی بیشتر تأیید می کند .

جار و جنجالی که از تدریس غزالی در نیشابور برای وی پیش آمد ظاهراً قبل از هرچیز از گفت و گویی در باب همین مشکاة الانواد آغازشد . دریك یادداشت منسوب به غزالی که بموجب مندرجات فضایل الانام وی آن را بخط خود بسرپشت جزوی از «نصیحة الملوك» خویش نوشت جزئیات داستان این جار و جنجال به بیان آمده است که اگر بی هیچ قزود و کاست از کلام غزالی باشد بخوبی از تحریکات فقهاء درین ماجرا پر ده بر می دارد . بر حسب این یادداشت چون تعلیم غزالی در نشابور مورد توجه واقع شد بدخواهان به دشمنی و توطئه بر خاستند . یکدفعه نسخه بی از مشکاة الاتوار و نسخه بی از کتاب المنقذ را که غزالی در آن ایام بتازگی از تصنیف آنها فراغت یافته بود پیش وی آوردند تا چنانکه در آن زمانها رسم بود اجازه فقل و روایت برپشت آنها بنویسد . در آن روزگاران این نوع اجازه ها مخصوصاً در مورد کتابهایی که حاوی حدیث بود رواج داشت و هدف آن صیانت متون احادیث از تحریف و اسقاط و بود رواج داشت و هدف آن صیانت متون احادیث از تحریف و اسقاط و استاد اقوال نادرست به بیغمبر، راوی، یامصنف بود .

اما حسن ظن مصنف یا اسیاب دیگر پاره بی اوقات موجب میشد که درین کار زیاده رویها نیز پیش آید و بیرسمی ها . چنانکه گاه به کودکان نوزاد، به اشخاص غیر ممین و شاید به اشخاص غیر معین، فی المثل به تمام مسلمین، نیز اجازهٔ نقل و روایت داده میشد و نه فقط در باب کتابی خاص

بلکه حتی درباب تمام مسموعات . درست است که پرهنز گاران در س باب احتماط بساد می ورزیدند اما درآنحه مربوط به حدیث و روایت نبود غالباً كمتر فرصت احتياط ودقت بيش مي آمد . درين مورد نيز، اگر آورندهٔ نسخه ها يا طرز آوردنش در ابوحامد مايهٔ سوء ظن نشده بود شامدوی مدرنگ ما ما اندك تأمل این اجازه را دریت ندخه ما می نوشت . نظیر این اجازه را در بادهٔ کتابهای دیگرش بآسانی داده بود وكمتى دربارة درخواستكنندة اجازه مجال شك يافته بود . اهااين دفعه برایش تأمل پیش آمد و درمطالعه یی که از نسخه هاکر د دریافت که در آنها دست بردهاند و چیزهایی افزودهاند که دستاویز غوغاست و از مغوله «كلماتكفر» . خشم و تكراني غزالي ازين نيرنگ نامردانه مي بايست خیلی سخت بوده باشد که تا «رئیس خراسان» را مجبور کرده باشد به حبس آن «مزور» ـ وحتى تبعيد وى ازنشابور . اماكار بهمين جا تمام نشد چرا كه بدخواهان غزالي دست اندركار توطئه بودند . كارمزور به شكايت كشيد وبهدر كاه ملك اسلام \_ ملك مشرق . اينجا بودكه داستان كتاب «متخول»درمیان آمد وبدخواهان با عنوان کردن آنچه درین کتاب درطعن برابوحنیفه بود ویاره یی از آن را نیز بناروا افزوده بودند آ سنجر راکه مثل تمام سلجوقيان مذهب ابوحنيفه داشت بسختي برضد غزالي تحريك كردند . ظاهراً مقارن همين تحريكات بودكه فخرالملككشته شد وچون قاتل در ضمن بازجوئی کوشید تعدادی از نزدیکان و خاصان درگاه را بههمدستی و همداستانی خویش متهم کند و درین نیرنگ نیز توفیق یافته بود۲۵، بارگاه وحشت زدهٔ سنجر جوّ مساعدی شد برای توطئه و تحر مك، ازجمله برضد مكذاهان .

در بین تهمت هایی که به غزالی زدند اتهام الحاد بود و گرایش مهطر و فكر فلاسفه مسألة نور وظلمت، وحجاب نوراني وظلماني راكه وى درتفسير آيات نور واحاديث مربوط به حجاب بين انسان وخدا بيان کرده بود دستاویزی کردند برای اتهام وی به مذهب مجوس . بملاوه بروى تهمت نهادندكه درحق امام مالك وقاضي ومافلاني طعنهاكر دماست وانتفادها . فتنهجو بان كه مى خواستند درس وى دا بهربهانه هدت تعطيل کنند، بقدری در بدگویی میالغه کردند که سنجر نسبت بهوی بدگمان شد و وی را بدرگاه خواست . اما غزالی که حتی درهنگام قبول تدریس نيز، اذ رفتن بدرگاه سنجى معذرت خواسته بود، این دفعه که احتمال آذار واهانت هم درحق خويشمي داد البته نمي توانست خويشتن را باين رفتن راضى كند . ازين رو مؤديانه از رفتن بآنجا عدرخواست . يا اينهمه ، نشابور، راكه ظاهراً بسبب تحريكات وتوطئه مخالفان براي وي محيط امنیت نبود تراکرد و روی بطوس آورد ـ بهمشهد رضا . نامهیی هم از طوس براى «ملك مشرق» فرستاد كهدر آن نه فقط سنجررا درمعاملهٔ با مردمان طوس «که ظلم بسیار کشیده اند» و غله شان «بسرما و بی آبی تباه شُده » وبا «مشتى عيالگرسنه وبرهنه ته ما نده اندتقريباً بهبيدادى متهم كرد بلكه دربارة رفتن خويش بهلئكرگاه نيز بالحني بي اعتنا وفوق العاده زاهدانه عذر آوردكه من درسفر بيت المقدس «برسرمشهد خليل» با خدا عهد کرده ام که ازین پس پیش هیچ مىلطان نروم و مال سلطان نگیرم و تعصب نکنم و از سنجر درخواست که او را از آمدن بلشکرگاه معاف دارد و به شکستن عهدی که درین باب با خدای دارد مجبور نکند۲۲

كرده بودند و در واقع با اطمينان باينكه او از مناظرة با آنها قطماً خودداری خواهدکرد میخواستند بااعلام آمادگی جهت مناظرهٔ باغز الر برای خویش کسب شهرت کنند، ابوحامد از دفتن به لشکرگاه امتناع كرد . درين ميان عدميي از فقهاء طوس كه مريدان ودست يروردگان او بشمار مي آمدند بهلشكر گاه رفتند و گفتند دفاع از تعليم استاد بر عهدة شاگردان است و با وجودآمادگی ما بهآمدن او احتیاج نیست . اگر مدعیان از عهدهٔ مقاومت ما برآیند حق دارند از مناظرهٔ بسا استاد دم زنند . درین زمان لشگرگاه نزدیك طوس در تروغ ( =طرق ) بود، و بعدازقتل فخرالملككارها برذست نايب اومعين الملك بيهقيمي كذشت ـ معین ثابت . جار وجنجال مخالفان هم در لشکرگاه بالاگرفته بودواز ستجرباصر ارتمام درخواستميشد كه ابوحامد را يايد الزام كرد بآمدن تا درمحضرسلطان ازعهدهٔ سخنهای خویش \_ آنچـه این مخالفان یاو منسفوب مى كردند . بدرآيد . سنجر بناچار باحضار وى فرمان مؤكدداد وغزالي با اكراه تمام بهلشكرگاه رفت . ممين ثابت درلشكرگاه يا وي با حرمت و تکریم بسیار برخورد کرد، و وقتی او را نزد سنجر برد سلطان نیز بمحض دیداد وی بر پاخاست و در حق وی تعظیم تمام بجای آورد .

ازآنچه وی درین ملاقات خطاب به سلطانگفت نسخه یی درفضایل الانام هست ۲۸ که باحتمال قوی می بایسنت درآنقدری دست برده باشند . با اینهمه ازآنچه هست لخن بیان پرشکوه عارفانه و خالی از آز و نیاز غزالی را درخطاب به پادشاه وقت می توان دریافت ، درطی همین سخنان

تأثیر این سخنان در سنجی چندان بود که از وی درخواست تا خلاصه بی ازین اندرزها را برای وی بنویسد . درست است که در مورد درخواست غزالی که وی را از ادامهٔ تدریس معاف دارند سلطان بآسانی نیدیرفت اما غوغای مخالفان و آمدن ابوحامد به لشکرگاه سرانجام هم سنجی را ازاص از درادامهٔ تدریس وی منصرف کرد و هم وی را باز به خلوت و از وای طوس کشانید .

مشکل این بودکه درطوس هم دیگرآن عزلت و انزوای آرام و خالی از دغدغهٔ پیشین برای وی ممکن نشد . هم شاگردان وفقیهان طوس دایم از وی توقع تعلیم و تدریس داشتند و هم ملك اسلام یا وزیرانش گهگاه از وی درخواست تصنیف کتاب یااشتغال به کار تدریس می گردند . حتی بدخواهان باآنکه دیگر فرصت تحریك و توطئه را نمی یافتند باز پاره یی وقتها خودرا به خلوت انزوای استاد می رسانیدند و اعتراضهای پاره یی وقتها خودرا به خلوت انزوای استاد می رسانیدند و اعتراضهای کود کانه می کردند یا سؤالهای انکار آمین .

یك دو بار غزالی، بهمین سبب ناچار شد فلم بن دارد و از خود و عقاید خود دفاع كند . در یك نامهٔ فارسی كه در فضایل الانام آمده است نمونه یی ازین طرز دفاع وی در بارهٔ عقاید خویش هست . رسالهٔ

«الاملاء في اشكالات الاحياء» را نيز درجواب معتر ضان درطي همين روزها نوشت .

درسی سخنانی که وی درس رساله ناچار شد درجواب این فقیهان مطرح كند مسألة رأى او بود درباب اتقان صنع و كمال آن: اينكه دنيا بهترین دنیای ممکن است و از اینکه هست بهتر ممکن نیست ۱۰ این همان مبنای خوش بمنی معروف لایب نیتس است و غزالی که قرنها قبل از وي آن را تقرير كرد مثل وي هدف انتقادهاي بسيار نيز واقع گشت. در توجیه این دعوی غزالی در «الاملاء» نکته سنجی های اطیف دارد، و با هوشمندی خاطر نشان می کند که دنیایی بهتر از اینکه هست تصورشدنی تیست چراکه خداوند اگر می توانست و چنان دنیایی را از عدم بوجود نمی آوود این بخل بود که با کرم او سازگار نیست و اگر نمی نوانست ا من عجز بودكه با قدرت الهي راست نمي آيد . اما چون لازمة «خلق» هم كه عمارت از به «وجود» آوردن از «عدم» است اینست که خداوند دروقتی معسن به خلق عالم يرداخته باشد ناچار اين سئوال بيش مي آيدكه چون قبل از این «وقت معین» هم خلق امکان داشت اینکه خداوند آن را تا این وقت معين بتأخير انداخت بايد به عجز منسوب شوديا بخل ؟ اينجا غزالي احساس مي كندكه مسأله بااعتقاد بهقدم عالمكه قول فلاسفهاست سرمویی بیش فاصله ندارد وبا زیر کے جواب میدهد که این مورد از مقولهٔ اختیارست نه عجز و بخل، وقاعل تا وقتی کاری را انجام تدادهاست عجز و بخلی نشان نداده است لیکن وقتی آن کار راکرد باید انتظار داشت آنرا بمقتصای حکمت انجام دهد تاجایی برای تصور بخل وعجز نگذارد".

( باری کتاب الاملاء دفاع نامه یی بود از عقاید غزالی در مقابل اعتراضات نکته گیران . این گونه اعتراضات مخصوصاً در روزهای بازگشت به طوس بیشتر غزالی را در می پیچاند اگر چه غوغای فقیهان مثل یك طوفان سر کش خیلی زود بپایان آمد اما در روح را ندیشهٔ غزالی نومیدی تلخ و در دانگیزی بافی گذاشت که رفته رفته روح اورا در خلوت می خورد، می تراشید و از بین می برد).

دربازگشت ازنشابور اشتغال عمدة غزالي يك چند رد مخالفان بود و تصنیف کتب بسرای فارسی زبانان . اگر رساله یی فارسی که در رد اباحمه باو منسوبست اثر مستقلي از او باشد مي بايت در همين روزها تصنیف شده باشد . رسالهٔ فارسی دیگری هم باو منسوبستکه نیز مربوط بهمین سالهاست \_ نصیحة الملوك . بهر حال در همین سالهای بازگشت بهطوس بود که وی لازم می دید کتابهایی بفارسی تصنیف کند - برای شاگردان و یاران طوس که تعدادی از آنها ازعوام بودند وبا زبان عربی آشنایی اداشتند . از نامههای عتاب آمیز فارسی که درهمین ایام درخطاب بهبزرگان خراسان مى نويسد نيزييداست كه نويسنده نمى خواهد مثليك «واعظ شحنه شناس» بخاطرجل حمايت اقويا وظيفه بي راكه درحمايت ازضعیفان دارد فراموشکند . این نامههاآگنده ازسرزنشها وعیارتهای سخت و بی بر واست که حتی دوران آزادی عصرهای بعد هم اجازهٔ تحمل آن را به بزرگان وقت نمي دهد . ازجمله ، وي دريك نامه خويش سعادت خازن راکه خزانه دار معروف سلجوقیان و از رجال متنفذ بشماربود از روزی سیم می دهد که در آن نه ملك مشرق به فریادش می رسد نه وزیس مشرق «که ایشان را خود به هزاران دستگیر حاجت بود ۳۱». در نامهٔ دیگر بهمین الملك وزیر درمی پیچدکه چرا از میخوارگی توبه نمی کند و خاطر نشان می سازد که در نز د خداوند این عذر که سلطان نمی گذارد چه محل دارد ۲۲ بیك وزیر دیگر نامش مجیر الدین ( حکیا مجیر اردستانی ؟) یاد آوری می کند که در قیامت و قتی ظالمان را باز خواست می کنند، حتی کسانی را هم که «قلم ایشان تر اشیده باشند یا دوات ایشان راست کرده ۲۳ معاف نمی دارند .

و تسیحة الملوك مجموعه بی از اندرز و قصه بود که چون بفارسی نوشته شد هم سنجر و در باریانش می توانستند از آن بهره بیابند هم عامهٔ اهل خراسان ـ طوس، نشابور وهمه جا . از قراین چنین بر می آید که سنجر نوشتن کتاب را از وی خواست و بهر حال وی بود که غز الی را به این کارواداث ت. در بن رساله ، ابو حامد نه فقط سبك و شیوهٔ سادهٔ کیمیای سمادت خویش را بکارگرفت بلکه باره بی از مطالب آن کتاب را نیز آورد . در ست که این رساله را وی باشارت سلطان می نوشت اما تألیف آن فرصتی بوی می داد تا پاره بی حرفها را که گفتنی می بافت و در بیانش اشکالی نمی دید به عامه بازگوید . اقدیث عبرت ، اقدیشهٔ پارسایی واقدیث همر ک که سالهای آخر عمر ابو حامد را از در د و اقدوه آگنده بود درین قصه ها و اقدرزهای عاد فاقه مجال بیان بافت . تصویر خوف انگیز حشر ـ رستاخیز مجموعهٔ اقدرزها وقصه ها برای سلطان و برای عامه نیز با قدرت و تأثیر مجموعهٔ اندرزها وقصه ها برای سلطان و برای عامه نیز با قدرت و تأثیر میم شرام ترسیم شهرا .

سلطان برای قدرنی که داشت، برای نیروت و حشمت خویش و برای تمام فرصت هایی که باو داده شده بود می بایست در آن روز، حساب

يمني المعد والرين دو من بايست دراين روزها در تمامكر دار ورفتار خويش بمستبوليت خود توجه داشته باشد . اين مستوليت كه يدك يادشاه املام نه یك شهریار ماكیاولی تركمانی، بر عهده داشت چــه بود ؟ قرآن و جذین حدودآنرا تعیین کرده بود. بعلاوه طریق سعی در تأمین عدالت وامنیت را ملطان مسلمان حتی می توانست از اخبار امت های گذشته، از پیغمبران، از نوالقرنین، وحتی ازملك چینیان نیزیاد بگیرد . همچنین دراحوال خلفا، دراقوال صحابه و در اخبار زاهدان نیز نکته ها بود که سَلَطَان نمي توانست اذآنها بي نياز باشد. از مجموع اين تجربه ها و موعظه ما بودكه غزالي مي كوشيد يك نبخة سودمند شفا بخش سراى سلطنت بیمار سلجوقی تهیهکند و آخرین کوشش های خودرا بکار برد تا غارتگران لذت جویی ۱٫ که خاطرشان جز یا شهو تهای نفسانی خرستد المن شود به راه آورد و راه را تا آ نجاکه ممکن هست برای تحقق عدالت اسلامي بازكند: اكر مصلحت عامه اطاعت سلطان را اقتضا دارد نه آيا سلطان نيزمسئول اجراى عدالت وامنيت است؟ اما درمدينة فاضلة وى مَدينة الهي قرآن واسلام . وقتى سلطان ميزان درست شريعت را بدست نداشته باشد البته نمي تواند عدالت وامنيت واقعى را اجراء كند . ازين روستکه غزالی توصیه میکند سلطان همه جا از قرآن باری بحوید و از سنت . اف وس ميخوردكه فقيهان عصر بخاطر جاه طلبي ها و خوش گذرانیهای خویش سلطان را از نصیحت و ارشاد محروم می دارند و از ترس آنک غرور وی را تحریك كنند او را همچنان در دست شیطان فرو مى گذارند . نكته اين است كه نيزد غزالي سلطان مي بايست خود بأهميت وخطرىكه لازمة قدرت اوهست توجه داشته باشد وبهمسئوليتي

که از آن بابت برای اوهست\_قاعدهٔ اولکتاب. تا این مسؤلیت و خطر دا احساس نکند آن تشنگی و شوقی را که باید بدیدارو گفتارعلماء داشته باشد دروجودخود حس نخواهد کرد قاعدهٔ دوم . بعلاوه باید ملتفت این نکته هم باشد که کافی نیست خودش از تعدی و بیدادی خودداری کند باید مراقب باشد اطرافیان ولشکریانش هم ظلم و تجاوز روا ندار نید . قاعده سیم . چرا یك لحظه خودرا بجای مردم تگذارد تا بسه بیند قدرت و نفوذ او وقتی نابجا بکار می ررد تاجه حد خطر تا کست و و حشیانه ؟ قاعدهٔ پنجم . وقتی نابجا بکار می ررد تاجه حد خطر تا کست و و حشیانه ؟ قاعدهٔ پنجم . وقتی از انسان جزنام بیادگار نمی ماند باید کوشید تا آنچه از وی باقی می ماند نام نیك باشد و یك حیات پایدار . پیداست که این موعظه های طلائی تا چه حد در امثال سنجر و اطرافیان او می توانست تأثیس کند!

بعدها بر نصیحة الملوك مجموعه بی از امثال و حكایات الحاق شد که هرچند لطیف و عبرت انگیز نیز بنظر می آید با اندیشه و بیان غزالی سازگاری ندارد و در رد آن ظاهر آ نباید تردید کرد . در حقیقت نه فقط قدیمی ترین نسخه های تاریخ دار که از متن فارسی نصیحة الملوك باقی است این «زائده» را ندارند بلکه درپایان آنها نیز سیاق سخن چنانست که بخویی انسان احساس می کند مؤلف دارد سخن را نمام می کند و آنچه را گفتنی یافته است ، بپایان می برد . بعاده این ابواب هفتگانه که در باب سیاست و عدل است و آگنده از حکایات مربوط به خسروان فرس و آداب و رسوم منسوب به پیشینیان ، خود کتابی مستقل بنظر می آید در باب عدل و سیاست و از مقولهٔ سیر الملوك منسوب به نظام الملك . ارتباط باب عدل و سیاست و از مقولهٔ سیر الملوك منسوب به نظام الملك . ارتباط آن نیز ، از لحاظ شیوهٔ فکر و بیان ، بامتن نصیحة الملوك چندان قوی نیست و پیداست که باشروع این ابواب خواننده سروکار با اندیشهٔ دیگر دارد

ويا زبان ديگر .

اینکه در بین تسخه های معتبر و بالنسبه قدیم نصیحة الملوك تنها در دو نسخه این «زائده» را می توان یافت و از آن دو نزیك نسخه که مربوط بهمجموعهٔ بوگسلاوی است تاریخ ندارد و در قدمت آن از روی حدس نمى توان مبالغه كرد، ونسخه ايا صوفيه هم كه تاريخ دارد به سال ۸۶۲ هجری مربوط میشود، نشان میدهدکه فقط باتکاء نسخههای تازهٔ چند قرن اخیر نمی توان این زائده را سمتن نصیحة الماوك افزود . در واقع قديمي ترين نسخهٔ موجودكه تاريخ ٧٠٩ دارد و متعلق بهكتابخانهٔ فاتح تركيه است وهمچنين نسخهٔ مربوط بهكتابخانهٔ نورعثمانيه همك مورخ به ۸۵۳ هجریست آنجا تمام میشوند که این زائده در نسخه های تازهتر آغاز میشود واین نکته دراینکه تمام این ابواب بعدها بر نصحة الملوك الحاق شده است جاى شك باقى نمى كذارد. اكريك ترجمهُ عربي كه التبر المسبوك نام دارد، و آن را ابن مستوفى اربلي جهت يك اتابك موصل در حمدود ۵۹۵ بعربی نقل کرده است ، این زائده را دربردارد مى توان ينداشت كه ازهمان زمانها ـ يعنى نود سالى بعد ازوفات غزالى ـ استكه اين زايده را در آخر تصحة الملوك وي الحاق كردهاند . ايتكه دريك ترجمه عربي ديكر، متعلق بهايا صوفيهكه ظاهراً درحدود ٩٧٥ كتابت شده است، وربطى بهالتبر المسبوك بدارد باز اين زائده نيست، چيزيست كهنشان مى دهدشجر و نامة زائده حداكثر بهما خذ «التبر المسبوك» مى رسد و درنسخه هاى قديمي تر نصيحة الماوككه بي شك ترجمة عربي عتعلق بهایاصوقیه نیز باید برآنها مبتنی باشدائری ازآن وجود ندارد و درین صورت اگر اصل فارسی این زایده بدست نیاید ممکن هست از

روى التبر المسبوك بفارسي درآمده باشد . شايد اين نكته كه درين زایده که گاه در نقل فول مؤلف عبارت «خداو ندکتاب گوید» رامی آورد ای نشاني باشد از اينكه مأخذ نويسنده متنى استكه مترجم فقط نقلءربي آن را در دست دارد . بااینهمه این نیز که این مستوفی در التبرالمسبوك خاطر نشان می کند که در وضع وصفت کتاب تغییری نداده است ممکن است حاكى ازآن باشد كهالحاق زايده پيشاذ ترجمهٔ وى صورت گرفته یاشد. می توان پنداشت در ذیل نمخهٔ فارسی وی، یا در ذیل نسخههایی که از روی آن کتابت شده است این زایده نیز بدون ذکر نام نویسندهٔ آن وجود داشته است وقرب جوار وتناسب موضوع سبب شده است تا وی و بعضى ناسخان آن را دنبالة نصيحة الملوك بهيندار ند. بعلاده اين نكته كه نسخههاى قديمتر برخلاف نسخههاى تازهترونسخهالتبرالمسبوك آن یادشاه راکه نصیحة الملوك بوی اهداء شده است سنجر نوشته اند نه سلطان محمدبن ملكشاه، هم با اقتضاى متن كتاب كه از يادشاه مزبور عبارت بهملك شرق مي كند، بيشتر سازگارى دارد هم با آنچه درفضايل الانام آمده است درباب ملاقات با سنجر و التماس او \_ در باب تأليف كتاب . اين ملاحظات كافي است كه انتساب «زايده» را بركتاب محل تأمل سازد می اما قراین دیگرهم درخودکتاب هست که انتساب آنرا به غزالی مشكوك مي كند . البته اين نكته كه نويسنده « زايده » به نقل حكامات و اخبار راجع به یادشاهان فرس، توجه بسیار دارد، و این درست خلاف طرزتفكر غزالي درباب آداب فرس باستان است، شايد در ايجاد شبهـ ه راجع بانتساب كتاب كافي نباشد چراكه درآن ايام ذكر اخبار يادشاهان قرس و سخنان عبرت انگیز منسوب به پیشننگان در کلام و اعظان که گاه

من رفت ومایهٔ عبرت نیز می شد . از جمله در موعظه معروف ابوسعدابن ابيعمامه همكه دربغداد خواجه نظام الملكرا بشدت تحت تأثير كرفت از اینگونه حکایات وجود داشت و نقل اینگونه قصه ها از باب عبرت از گذشته ها بود نه ازجهت علاقه به اساطیر باستانی . نصیحت نامه های دیگر نيز مثل قابوسنامه و سياست نامه و اغراضالساسه. كه اذينگوسه حکایات و ازحکمتهای مأخوذ از اندرز نامهها، تاج نامهها و یادگار نامههای منسوب بهشاهان فرس آکنده بود - بهیچو جهدر نزد عامهمسلمین رنگ شعوبی و قومی نداشت. با اینهمه نقل و تکر از اینگونه حکایات باطرز تفكر غزاليكه احياء مراسم بيش ازعهد مملماني رأ، ناروا مي ديد وحتى تجديدمراسم نوروز وسدهرا بمثابة احياء رسم گبركان رد مي كرد" هیچ سازش ندارد، وکسی که در کیمیای سعادت و درنامه های خویش از عزیمت بدرگاه سلطان آن اندازه ابا دارد، و در گفت و شنود با اولاد نظام الملك وعمال سلحوقمان همه جابا خشؤنت واعظانه يا اندرز عتاب آمنز صحبت می کند، وهمه جاآنها را ازفرجام بیدادیهای خویش و از قهر وباد افرهٔ ایزدی بیم میدهد ودرلزوم پیروی ازشریعت هیچ بهانهیی را برآنها نمي بخشد چگونه ممكن است دريايان نصيحة الملوككه همه چیز آغاز آن یاد آور لحن کیمیای سعادت و نامه های اوست، از اینان با لحنى تملق آميز \_ كه هيچ شايسته يك دانشمند ويك صوفى نيست ـ ياد كند ومخالفان ونكته گيران اوكه از كتابي مثل كيمياي سعادت بر وي نكته گيرى مى كردند، وحتى يك دوست ديرينه مثل عبدالغافر فارسى وقتی ازین ایرادها یاد می کرد آززومی داشت که ایکاش غزالی کیمیای سعادت را دنوشته بود، اکنونکه زبان نکته گیران بروی دراز شده بود،

و او را حتی بدرگاه سنجر نیز کشیده بودند، اقوال کمانی چون ارسطا عطالیس حکیم را که خود وی اورا تخطئه کرده است، یاشهنشاه بویی دیلمی را که منسوب بشیعه است و صاحب بن عبادرا که به معتز له انتساب دارد، بعنوان سخنان حکمت آمیز نقل کند و اشتغال سلطان را به لهو و لعب و شراب بشرط آنکه دایم نباشد، و اورا از کارهای دیگر منصرف نمازد تجویز نماید و این مخالفان برضد او غوغای تازه یی راه نینداز ند و در آنچه اینان برضد وی نوشته اند این سر و صداها انعکاس سخت تری نیافته ماشد ؟

بااین ملاحظات قبول اصالت «زایده منیحة الملوك بمنزله رد تمام سلوك روحانی غزالی و تردید در توبه و عزلت اوست و چون هیه اساس درست هم که مبتنی بریك نسخه مو تق باشد ندارد در رد آن ابواب هفتگانه نباید تردید کرد. آنچه درین کتاب قطعاً از غزالی است همان هاست که درقدیمی ترین نسخه های کتاب هست و تمام آن نیز لحن زاهدانه کیمیای سعادت و نامه های ابو حامد دابخاطر می آورد که نویسنده درطی آن خواسته بود راه و رسم عدالت و اقعی و ملامت ناپذیر را بیك هملك اسلام » ملك شرق ـ خاطر نشان کند ،

با دشواریهایی که در آن گیر و دار بدگمانی ها و تهمت زنی ها، در بیان حقو جود داشت و قتی رسالهٔ کوتاه نصیحة الملوك تحریر شد، ابو حامد خلوت نشین، مثل هر آزادمرد دیگری که بخواهد رسم و راه عدالت را نشان دهد حرف خودراگفته بود والبته دراجراء آن ـ در نظارت براجراء آن ـ دیگر قدرتی نداشت . سنجر بر رغم تکریم وعلاقه یی که نسبت به وی نشان داده بود مستغرق عشر تجویی های خویش بودو که می توانست آنچه نشان داده بود مستغرق عشر تجویی های خویش بودو که می توانست آنچه

را شریعت از وی طلب می کرد بیادش بیاورد ؟ غزالی نیز، در تیرگی های یک انزوای خاموش - که بعد از تجربهٔ نشابور بیشتر در خاموشی فسرو می رفت - عمرش رفته به آخر می رسید، وعزلت و تنهایی حزن انگیزی که پایان عمر وی می بایست در آن بسر آید مجالی جهت اینکو نه دغد غدهای مربوط به ملك و دولت برای وی باقی نمی گذاشت.

رطوفان این جاروجنجال که آرامش روزهای عزلت وانزوای غزالی را یك چند بهم زد، برای وی در آن سالهای تنهایی بیش از حد انتظار سنگین بود. با آنکه هاجری بخیر گذشت وحتی سنجر نسبت به وی تکریم و تعظیم فراوان نشان داد، غزالی تمام روح و نشاط خود را در مقابله باطوفان از دست داد و آنچه برایش باقی هاند عبارت شد از نومیدی و ملال هرچند دنبالهٔ این مشاجرات اورا بر آن داشت که حتی در آخرین روزهای انزوا تیز از اشتغال به علم و تصنیف بازنماند اقدام وی به تصنیف چندرساله که مربوط به آخرین سالهای عمراوست بیشتی برای اجابت شوق و خواهی طالب علمان بود و تا حدی نیز برای ارضاء تمایلات سرکوفتهٔ دیرینه یی که تحریکات فقیهان نشا بو رآنها را دی گر بار در وی بیدار دیرینه بود.

با اینهمه درین آخرین سالهای عزلت، غزالی اوقات خود را در طوس تفسیم کرده بود بین مدرسه و خانقاه ـ بین تدریس و ریاضت . وقتی از نشابور بطوس بازگشت هنوز چیزی از علاقهٔ بتدریس در وجود خویش می یافت . از بنرو بود که در مجاورت خانهٔ خویش، خانقاهی برای صوفیه درست کرد و مدرسه یی برای طالبان علم . اوقات خود را نیز بین تدریس طالبان و مجالست با اهل دل تقییم کرد و قسمتی را هم در عزلت بس

می برد و در اشتغال به نفکر یا تألیف به ختم قرآن و بجاآوردن نماز و روزه نیز بر نامهٔ عادی زندگی او بود و از اوقات آنچه در مدرسه نمی گذشت به حفظ قرآن صرف میشد و به سماع کتب صحاح - حدیث پیغمبر . در همین سالها بود که وقتی یك حافظ حدیث ـ نامش ابو حفص دهستانی ـ از نیشابور بطوس آمد غزالی وی دا نزد خود نگهداشت و صحیح مسلم دا بروی خواند ۲۸ چنان که بر ابوالفتیان طوسی نیز، یك چند صحیحین دا در همین سالهای آخر عمر سماع کرد .

(آن تصوف هم که از آغاز سفر گریز ورهایی، در تمام سالهای سیاحت وعزلت غزالي را بخود مشغول داشته بود تصوف اهل شريعت بود : طريقت در محدودهٔ شریعت و طریقت اهل صحو . ازین رو با آنکه در آنچه بهمعرفت مربوط است بعضی اوقات چیزی از اقوال حکماء اشراقی واز دعاوی اهل وحدت درکلام او وجود داشت در آنچه مربوط به معاملات بود ازحدود شریعت خارج نمی شد و طریقهٔ اهل سکر را نمیورزید . همین نکته بودکه اورا درعین حال ازعلم شریعت جدانمی کرد و با آنکه دوست نداشت بهقیل وقال اهل مدرسه بازگردد از آنچه بشریمتمر بوط بود نیز جدا نمی شد ، چنانکه پیش از وی نیز امام قشیری وشیخ الاسلام انصاری اشتغال به فقه و حدیث را مانعی برای تصوف ندیده بودند . آنچه اوراحتی درایام پایان عمر گهگاه همچنان بهعلوم شریعت - فقه، اصول و حتی کلام . یای بند می کرد جهات دیگرنیز داشت و از آ نجمله بود جار وجنجال نيشابوركه كويي آخرين حرف اورا درين باب ناتمام كذاشته بود و ابوحامد که با شوق و شوریك «مجدد» كار تدریس را شروع كرده بود هنورُ احساس مي كردكه آنچه را ميخواست بيانكند دردهانش ناگفته گذاشته اند . در وجود خود، علیرغم نمایلات انزوا طلبی که داشت، علاقهٔ شدیدی می یافت که آن حرف ناگفته را ـ درمیان نمام این جار و جنجالها ـ بیان کند . از این رو، حتی درین لحظه های انزوای طوس که دیگرشوق و نشاط سابق را نیز از دست داده بود، می کوشید در آنچه بشریعت مربوط است آخرین کتابهای خود را بنویسد . بعلاوه طالب علمان طوس و نشابور که بعد از سالها سکوت درس او را دده بودند، و بین درس وی و آنچه فقیهان دیگر در مجالس درس می گفتند نفاوت بسیار یافته بودند نمی توانستند دست از وی بردارند . ازین رو در عین عزلت و انزوا ابو حامد ناچار بود درین سالهای آخر عمر هم به ریاضت صوفیه دلبسیارد، و هم از تدریس و تصنیف و آنچه به علوم شریعت مربوط است خودداری نکند .

تعدادی اذبهترین آثار او درعلوم شریعت درطتی همین سالها تألیف شد. از آنجمله کتابی بود دراصول فقه بنام المتصفی که آن را دوسالی پیش از پایان عمر، در محرم ۵۰۳ بهایان آورد ۲۹۰۰.

آخرین تألیف او نیز کتابی بود بنام الجام العوام عن علم الکلام.
اگر آنچه دریك نسخهٔ کهنهٔ خطی این کتاب هست درست باشد غزالی آنرا فقط دوازده روز قبل از مر گ تمام کرده است واین آخرین پیام او که درطی آن عامهٔ مسلمین رااز اشتغال به چون و چراهای اهل کلام منع کرده بود شباهت تمام داشت به آخرین پیام استادش امام الحرمین که او نیز در آخرین لحظه های زندگی گفته بود: اگر می دانستم «کلام» مرا بکجا می کشاند هرگز بآن مشغول نمی شدم. اگر کتابی بنام منها جالعابدین هم که به غزالی منسوبست از وی باشد آمی بایست آن ادر همین سالهای

پایان عمر تألیف کرده باشد . هیچ چیز بیش از این کتاب با اندیشه های انروا جویانهٔ او درپایان زندگی شباهت ندارد با اینهمه از خیلی قدیم ، لااقل ازعهد محییالدین بن عربی، تألیف این کتاب را دربعضی نسخه ها بیك دا نشمند دیگر منسوب داشته اند و درصحت انتساب کتاب جای بحث هست. همچنین درهمین آخرین روزهای عزلت و انزوا بود که یك طالب علم جوان، از ملازمان ابو حامد، ازدی درخواست تا برای وی بروشنی بیان کند ازهمهٔ علمها آنچه بدرد آخرت می خورد کدام است ؟ در رساله یی فارسی و زندنامه که بعد وظاهر آبوسیله خوش به عربی هم نقل گشت و ایها الولد عنوان یافت ت غزالی درجواب این درخواست خاطر نشان کرد که در بن باره بعضی تکته ها هست که جواب آن با نوشت و خواند راست نمی آید و بعضی که داست می آید شرح آنها در کتاب احیاء و دیگر کتابها هست . اما اندرزی چند درین باب بوی داد که در واقع حاکی است از آخرین آراء وی درباب تربیت درباب چیزی که تمام عمر غزالی در بی

درین روزهای تیره و پرملال بعد از نشابور چیزی که اوقات او را ملال انگیزتر می کرد ایراد و اعتراض نکته بینان بود که غالباً از جانب فقهاء نشابور برضد وی تحریك میشدند . لحظه های عزلت و انزوای وی با این اعتراضات پرخاش جویانه مکدر میشد و مخالفان نیزاز توضیحات وی خرسند نمی شدند . از جمله، مخالفان بر بعضی سخنان که وی در کیمیای سعادت آورده بود خرده می گرفتند ، آنها را با شریعت موافق نمی یافتند ، وحتی بعضی دوستان هم گمان می کردند شاید بهتر بود که غزالی آن کتاب دا ننوشته بود آدر درطوس که خانقاه وی ، نه فقط پناه گاه

لحظه های اندوه و ملال خود او بود بلکه پیروان و مریدان مستعد را نیز برگرد وی جلب می کرد، یك بار اگر بتوان بروایت مؤلف فضایل الانام اعتماد کرد \_ ناچار شد درمقابل جاد و جنجال مدعیان و حسودان خویش صریحاً بگوید که من درمعقولات مذهب برهان دادم و درشرعیات مذهب قرآن ، نه شافعی برمن خطی دارد و نه ابو حنیفه برمن براتی با اینهمه دوزی نبود که خرده گیران بروی اعتراض نکنند و برسخنان اوانگشت نگذارند . از جمله، بروی ایراد می کردند که جایی گفته است اوانگشت نگذارند . از جمله، بروی ایراد می کردند که جایی گفته است می کردند که پنداشته است تورحقیقی خداست واین قول مجوس، است، می کردند که پنداشته است تورحقیقی خداست واین قول مجوس، است، با وی احتجاج می کردند که نوشته است روح آدمی درین عالم غریب است شوالها می داد، پیداست که اطمینان داشت سؤال کنندگان درین پرسشها قصد حقیقت جویی ندارند : آذار حسد دارند و می خواهند بهانه بی بجویند قسد می نام اظهاد آذار خویش که علاج نمی پذیرد هم ا

در بارهٔ کتاب احیاءالعلوم او چندان جار و جنجال براه افتاد که مجبور شد در رفع سوء تفاهمهایی که راجع به پاره یی از مطالب آن پیش آمده بود رساله یی بنویسد: رسالهٔ املاء . ایراد و اعتراض این خرده گیران که آرامش وصفای عزلت و خلوت غزالی را تیره می کرد غالباً اذ نحریك فقهاء بدخواه ناشی میشد . لیکن وجود ابو حامد درین سالها چنان از اغراض نفهای خالی شده بود که این تحریکات وی را بخشم نمی آورد . بر بعضی عبارتهای کتابهاش ایرادهای نحوی یالغوی می گرفتند و او با آرامش جواب می داد که درلغت چندان وارد نبوده است و از نحو

۲۶۶ فراد از مدرسه

هم فقط بدان اندازه که مطالب خویش را بیان کند آموخته است . دی ختی اذین عیب جویان می خواست تاگفته اش را اصلاح کنند ۴۶ برا حادیث وی نیز که درطی کتابهایش بود گه گاه خرده می گرفتند که آنچه راضعیف و نادرست است درست شمرده است و معتبر . جواب می داد که درین باب هم ادعایی ندارد لیکن بر خلاف ادعای مخالفان در حدیث کم مایه نبود و حتی استاد حدیث نینز داشت . بعلاوه ، حدیث پیغمبر را دوست می داشت و در اواخی عمر مایهٔ اشتغالش همه قرآن بود و حدیث .

با اینهمه در آنچه به تاریخ وحدیث مربوط میشد علاقهٔ او هرگز بهای علاقه بی که به قرآن و برهان داشت نرسید . اشتباه عجیبی که در یک حکایت راجع به عمر بن عبدالعزیز وانتساب او به سلیمان بن عبدالملك دارد، نه فقط در فضایح الباطنیه جلوه یافت بلکه در نصیحة الملوك هم تکرار شد و اینهمه حاکی از بی توجهی اوست به انساب و تواریخ . خود او نیز باین نقس کارخویش واقف بود . چنانکه یك جا وقتی در باره عقاید باطنیان به بحث می بر داخت نوشته بود که درین باره آنچه مربوط به تاریخ قوم است باید حواله به اهل تاریخ کرد و اهل اسمار . تاریخ داگویی در ردیف «اسمار» می شمرد و بآن چندان توجه نداشت . بدون شك همین نکته بود که وی دا واداشت در باب اخبار راجع به یزید تاآن اندازه نسبت به تاریخ بی اعتماد باشد که در جواز لعن او تر دید کند و توبه کمی دا که تا آخرین ایام حیات بامل اومکه و مدینه در معرض تهدید بود محتمل شمارد . همدرس سابق او کیای هر اسی که دوق حدیث وعلاقهٔ بود محتمل شمارد . همدرس سابق او کیای هر اسی که دوق حدیث وعلاقهٔ باخبار داشت خلفا آشنا بود باخبار داشت خلفا آشنا بود

درجواز لعن این خلیفهٔ شرا بخوار بی ایمان هیچ تردید نکرد و تردید غزالی برای وی موجب طعن وایراد شد . وجای آن نیز بود.

این عدم توجه به اخبار، اگر به تاریخ محدود میشد در مورد غزالی شاید تاحدی قابل اغماض بود اما مخالفانش دراحادیث و اخباری هم که وی در کتابهای خویش آورده بود ضعف وعلت نشان می دادند واین برای وی خاصه درین روزهای عزلت و انزوای طوس موجب ناراحتی میشد، بهمین سبب بود که درین سالهای عزلت مخصوصا به مطالعهٔ حدیث رغبت داشت و به سماع صحاح از مشایخ معروف در این کار نیز بنایر مشهود چنان شوق و علاقه بی نشان هی داد که اگریك چند بیشتر زیسته بود شاید درین فن نیز بر همهٔ اقران برتری هی یافت ۴۸.

(آنچه مخالفان غزالی نیز راجع بوی می گفتند یکسره اذسوعیت نبود بعضی از آنها حتی حسن نیتی آمیخته به وسواس داشتند و واقعاً در کلام غزالی چیزی می یافتند که ممکن بود برای بعضی ازملمانان مایه گمراهی وسوء تفاهم شود . حتی سخنانی را که غزالی در رد باطنی ها ، در رد فلاسفه و زنادقه می گفت آنها خالی از خطل نمی دیدند ولامحاله با سوء ظن تلقی می کردند . حال او ، در پایان عمری تحقیق و مناظره در مسایل مربوط به عقاید، چنانکه بعدها سبکی در بارهٔ وی گفت، شباهت به حال پهلوانی دلاور و نستوه داشت که پیش روی عده بی مردم پارسا و ساده دل خود را بصف دشمنانی زدکه بقلمرو اسلام حمله کرده بودند . آنها را تار و مار کرد و سر و دست بسیاری از آنها را شکست و سپس فاتجانه بازگشت، سرو روی خودرا شست، خونهایی راکه در جنگ دست فاتجانه بازگشت، سرو روی خودرا شست، خونهایی راکه در جنگ دست و صورت وی را آغشته بود پالاگرد و در جمع این ساده دلان به نماذ ایستاد

اما اینها بگمان آنکه دست و جامهاش نمازی نیست خویشتن را کنار کشیدند و درحق وی حال انکاری نشان دادند ۴۰ پهلوانطوس، تمام عمر برای اسلام بامخالفان دین ومذهب پیکار کرده بود، با فلاسفه، باشیمه، و باطنیه و با تمام کسانی که در باب عقاید اهل سنت شك و تر دید روا می دارند مبارزه کرده بود و اینك در روزهای آرامش و انزوا وی دا متهم می کردند: متهم به تمایلات اهل فلفه .

مدتها بود که این اتهامات بروی وارد می شد و او با خونسردی از خویش دفاع می کرد یا حتی نمی کرد . خود اواز وقتی نظامیهٔ بغداد را ترا تک کرده بود کوشیده بود از بحث و مناظره خودداری کند ، به قیل و قال اهل مدرسه پشت کند و آرامش فکری را در خانقاه بجوید ، اگر جاذبهٔ این اندیشه که شاید در آغاز سدهٔ ششم خداوند از وی یك «تجدید کنندهٔ دین» (= مجدد) می خواهد، بازیك چند وی را بسوی قیل و قال کشانید، در دل همچنان از جار و جنجال اهل مدرسه نفرت داشت و همین نکته بود که در بازگشت از نشابور او را باز به عزلت و اند و و کشانید .

درست است که آنچه نکته گیران دربارهٔ افکار و آثارش می گفتند هنوز پاره بی و فتها وی را به جوابگویی وامی داشت لیکن این جوابگویها دیگرمناظره نبود: در آن، اندیشهٔ غلبه جویی وجود نداشت وابوحامد اگر باین اعتراضها جواب می داد نه بخاطر آن بودک برتری خود را نشان دهد بخاطر آن بود که ایرادهای مخالفان مایسهٔ گمراهی عوام و مسلمانان واقعی نشود. این بازگشت به آرامش خانقاه در آن ایام گریبان پاره بی از علماء دیگر را همگرفت. ابوالفتح ازغینانی از شاگردان قدیم پاره بی از علماء دیگر را همگرفت. ابوالفتح ازغینانی از شاگردان قدیم

یازگشت ۲۶۹

امامالحرمینهم که درمحرم ۴۹۹ وفات یافت چندسال پیش از ین دربازگشت از حج علاقه به تصوف یافت، باشار تشیخ ابوالحسن سمنانی مناظره را ترك کرد، وحتی یك خانقاه هم برای صوفیه ساخت و خود جز درهنگام تدریس انزواگزید . درین روزهای آخر نیز که دیگر شبح مأموریت یك مجدد عزالی را دنبال نمی کرد پناه گاه روحانی اوسکوت بود و انزوا ـ درخانقاهی که خودش ساخته بود . اگرهنوز قلم را نمی شکست برای آن بود که دوستان خودرا بکلی نومید و بی پناه نیابند . در مقدمهٔ فیصل التفرق دوستان خویش را تسلی می داد که از آنچه دشمنان درحق وی می گویند ناراحت نشوند اما در پایان جار و جنجال نیشا بور ایر ادها و اتهامهایی که بروی وارد میشد دنبالهٔ یك توطئه ناروا بود ـ توطئه فقها . همین نکته بود که اندك اندك وی را بی آرام می کرد و از کوره بدر می برد . گویی حتی درگوشهٔ عزلت و انزوای طوس هم دیگر نمی تو انست به آرامش و سکون حتی درگوشهٔ عزلت و انزوای طوس هم دیگر نمی تو انست به آرامش و سکون

ردرپنجاه و چهارسالگی طوفان یك زندگی بی آرام که درپشت سر داشت ابو حامد را بسختی ملول و ما یوس کر ده بود . خر اسان خود دستخوش بیر سمی ها بود که جار و جنجال فقیهان و آزار و شکنجهٔ توطئه گران نیز جلوه یی از آن بشمار می آمد . اما خبر هایی هم که از عراق و شام می رسید برای ابو حامد جز نگرانی نداشت . در شام صلیبی ها بر بیروت و صیدا غلبه یافته بودند و حتی در دمشق مردم بشدت تحریات شده بودند . در بغداد خلیفهٔ مستظهر بادختر ملکشاه جشن عروسی داشت اما شهر در ذیر تهدید باطنیه بود . کسانی که از خراسان بقصد حجازم عراق شده بودند در کوفه خبرازی آبی و ناامنی داه پیداکر ده بودند و وازو حشت حج ناکر ده بازگشته خبرازی آبی و ناامنی داه پیداکر ده بودند و وازو حشت حج ناکر ده بازگشته

۵۱ بودنك

آنحه ازائلگونه اخبار به خلوت انزوای غزالی می رسید البته وى را ناراحت مى كرفر اما يك خبر ناگهاني ظاهراً در روح او تأثيرى ناگوار بجای نهاد ـ وفات کیاالهراسی . مدتها بودکه این همدرسورقیب سابق غزالي درنظامية بغداد تدريس مي كرد و در بسياري اموربا غزالي جيج تفاهم نداشت . در حوزة امام الحرمين هم كه با غزالي همدرس بود يا أبوحامد ببشتر بعنوان يك رقيب برخوردكرده بود تا يك رفيق، أما هرچه بود يك همدرس همال وى بودكه اورا ثاني ابوحامد ودريارهيي چیزها برتن از وی می شمن دند این در آن دوزهای تین و هلال انگیز انزوا که ابوحامد از تحریك و توطئه فقیهان نشا بور رنج می برد خبر درگذشت كما مي بايست در وي تأثير بسيار كرده باشد . چهارسال پيش بكهمدرس و رقیب دیگرش ـ ابوالمظفر خوافی ـ که قاضی طوس بود، درگذشته بود، وغزالي اكنون كاروان خويش را رفته ميديد. بهمين سبب بودكه وقتي يسرفخر الملك ازجانب خليفه ووزير عراق وى را بهنظامية بغداد دءوت كرد ودر واقع وى دا جهت جانشيني كيا براى مسندىخواندكهخودش سالهایش، از روی میلواختیار آنوا تراککردهبود، بالحنی که از نومندی وملال بی پایان حکایت داشت (در جواب این دعوت نوشت که برای وی دیگر «وقت و داع و فراق است نه وقت سفر عراق» ۵۳ و بدین گونه برای خویشتن تىزمىلىرىفىق وھمدرس ازدست رفته اشىكى كىيىش رس را بيشگويى كرد . این مرگ پیشرسخیلی زود بسراغ اوآمد . ظاهراً سختی های انزوا و تومیدیها یی که در دنبال جار وجنجال نشابور برای وی پیش آمد ا بوحامد را نالان کرد . اندیشهٔ مرگ که درین سالهای آخر از خاطروی

دور نمی شد اکنون برایش تاحدی مایهٔ تسلی بود). درین سالهای وزلت و انزوا در طوس با قناعت و آزادی می زیست از مال و اسباب بهمان اندازه که وی را محتاج دیگر ان ندارد اکنفا می کرد. مکرر آنچه رامریدان و دوستداران بروی عرضه کردنه در کرده بود ۹۴. درخانه و بستانی که مجاور مدرسه و خانقاه خویش ساخته بود به انزوا وعزلت بسر می برد. از این که علم و فقه وی را مثل بسیاری از فقهای عصر به درد سرحشمت و جلال نیفکنده بود خرسندی نشان می داد. وقتی دوران گذشتهٔ عمر را بخاطر می آورد برای دوستان نقل می کردکه در جوانی چون چیزی از بادوختهٔ پدر برای نماند با برادرش احمد روی بمدرسه آورد و در آن برای آنکه به مال و جاه برسد، اما خدا نخواست که علم جز برای او باشد هم می رای او باشد هم وی را به عزلت و انزوایی کشانید که جز خدا در آن باشد همی تن درین خلوت انزوا با وجود طعن و آزار مخالفان ابو حامد می توانست، دل را از اندیشه های دیگر فارغ بیابد. حشمت و مکنت می توانست، دل را از اندیشه های دیگر فارغ بیابد. حشمت و مکنت می توانست، دل را از اندیشه های دیگر فارغ بیابد. حشمت و مکنت می تا کنار گذاشته بود تا اندیشه آنها صفای خاطرش را بهم تزند.

اذاولاد جزیند دختر نداشت اما وجود همانها برایش مایه نگرانی بود . در نامه بی که طی آن از قبول دعوت بغداد پوزش می خواست، و از «وقت و داع و فراق و خویش سخن می گفت دلنگرانی پدرانه بی را که برای این کود کان خردداشت بیان می کرد. درین نامه در بین سایر عندرها که در قبول دعوت داشت باین عذرهم متمسك میشد که «آن وقت که صدر شهید نظام الملك . . . مرا ببغداد خواند تنها بودم بی علایق و بی اهل و قرزند امروز علایق و فرزندان پیدا آمده اند در قرو گذاشتن ایشان و دلهای جمله مجروح کردن بهیچ وجه رخصت نیست همه.

مدننگو نه روزهای آخر عمر ابوحامد در صحبت «اهل و فرزند» می گذشت و هم در صحبت آنها بود که بیمارگشت و به بستر افتاد . بعلاوه اكر آنجه از قبول برادرش احمد در بارة وفات وي نقل كردهاند درست ومبنى برروايت يك شاهد عيني باشد مى توان ينداشت که برادرش نیز درین روزها در بالین وی بوده است . احمد که وقتی ابوحامد، بغداد را (ذى العقده ۴۸۸) رها كرد در نظاميه جانشين وی شد، در کار تدریس باقی نماند، چند ماه بعد، (صفر ۴۸۹) ابوعبدالله طبرى جاى اورا كرفت ٥٢ و احمد نيز مثل برادر ظاهراً از بغداد بيرون آمد . درين سالهاكه ابوحامددرخر اسان بسرمي برد احمدواعظمشهورى بود وچنانکه رسم واعظان بوده برای آنکه همواره تازه روی و محترم باشد، دایم ازشهری بشهری سفر می کرد . درینصورت می بایست درین ایام بهطوس آمده باشد و یاخود سفرهای دور ودرازخویش راکهمخصوصاً بعد اذ ابوحامد وی دا بین قزوین وهمدان وبغداد دایم در تکاپومی داشت هنوز آغاز نكرده باشد . درهر حال از قول اين احمد روايت كرده اندكه گفت برادرم صحبگاهی وضو ساخت نماز بجای آورد وبعد کفن خویش بخواست چون آ وردند بكرفت وببوسيد وبرچشم نهاد وسمعا وطاعة أكفت، آنگاه یای خویش دراز کرد، ردی بقلیه آورد، و بیش از طلوع آفتات جان تملیم کرد<sup>۵۹</sup>. گویند در بستر مر گی، یات تن از حاضران از وی ضيحت خواست . غزالي گفت از اخلاص غافل مشو . آوردماند كه اين سخن را چندانگفت تا حان داد .

(روایتی نیزهست که می گوید ابوحامددربیماری چون مر گخویش را نزدیك یافت یكروز دوستان و نزدیكان را از نزد خود دور کرد، وهیچ

کس دا بربالین خویش نگذاشت. چون روز دیگریاران به نزد وی باز آمدند وی را درحالی یا قتند که روی بقبله آورده، کفن پوشیده، و جان سپر ده است. بربالای سرشهم پاره کاغذی یافتند با قطعه یی شعر که در آن نوصیه کرده بود یاران برمرگ او جزع نکنند وجسم وی را تنها بمنزلهٔ جامه یا خانه یی تلقی کنند که او یك چند در آن بسر برده است و بعد تر کش کرده است اگراین روایت نیز درست باشد تنها کسی که کفن خواستن و جان دادنش را دیده است برادرش احمد بوده است با اینهمه درین روایت جای تر دید است و مشکل بنظر می دسد که ابو حامد که در مدت عمر با وجود قریحهٔ شاعرانه به شعر و شاعری چندان علاقه یی نشان نداد در آخرین لحظه های زندگی به شعر اندیشیده باشد - چیز مکه پارسایان هرگز در آن بچشم رغبت و علاقه نمی نگریسته اند.

درهرحال پیداست که مرگ در دنبال یك بیماری کوناه بوده است آن هم درشروع زمستان طوس که هنگام شیوع سرماخوردگیها وانواع بیماریهاست (واقعه دریك روز دوشنبه اتفاق افتاد چهاردهم جمادی الاخر سال ۵۰۵ هجری . درین هنگام زمستان طوس آغازشده بود و ۱۸ روز از دسامبر ۱۸۱۱ مسیحی می گذشت . غزالی را درطابر آن طوس بخال سپر دتد هما نجا که پنجاه و پنج سال پیش و لادت وی آنهمه شادی و غرور به خانهٔ محقر یك غزال طوس هدیه کرده بود) . اگر در زمان حمدالله مستوفی و سبکی مقبرهٔ او هنوز درطابر آن در حدود شرقی طوس و جودداشت و فضل الله روز بهان نیز درطلوع صفویه، آثار مزار اورا ، در حال و برانی و عرضهٔ فراموشی یافت، امروز دیگر نشانی از قبروی باقی نیست . در واقع در قلمرو تبرائیان و تولائیان که لعن بزید و معاویه، و حتی لعن خلفای سه گانه قلمرو تبرائیان و تولائیان که لعن بزید و معاویه، و حتی لعن خلفای سه گانه

رالازههٔ آنچهخود، از آن به عبارت «مذهبناحق» تعبیر می کردند به حساب می آوردند مقبرهٔ کسی که در ضمن بك فتوای معروف لعن بزید را ناروا میشمر د البته نمی توانست سر نوشت دیگری داشته باشد جزویرانی و فراموشی ۲۰۰۰ ما آیا مردی که حیات او بامر گ خانمه نمی باید، و بعد از مرگ نیز طی قرنهای دراز ستایشگران و نکوهشگران بسیار دارد، و در ایجاد افکار تازه و حتی در تکوین فلفه هایی که با طرزفکر خود او هیچ تجانس ندارد تأثیر می کند درون یكمفیرهٔ خاکی می گنجد ۶زندگی او جستجوی صمیمانه یی بود در دنبال حقیقت که در بین مردم ساده رعادی آغاز شد و هم در بین مردم ساده و عادی بیایان آمد.

## 1 •

## مدرسه يا خانقاه ؟

( داوری درباره کسی که مرگ نیز تأثیری را که او دربین مردم داشت متوقف نکرد و تا قرنها بعد ازمرگ هم افکار و آثار او منشاء تأثیرماند، کاربست که از پژوهنده احتیاط بسیارطلب می کند . بیشتر کسانی که درین باره از روی شتابکاری داوری کرده اند بهمین سبب ناسنجیده سخن رانده اند واز روی ناشناخت . درست است که ناخر سندی بعضی فقیهان، تعلیم غزالی را ببهانه و نگ فلسفی که در آن بود مردود شناخت اما همین رنگ سبب شد که فلاسفه نیز در رنگ ضدفلسفی تعلیم اوشك کنند وصدق وصعیمیت اورا در مبارزهٔ بافلسفه محل شبه بشمارند . اگر کسی را که با آنهمه اصرار در نفی آراء فلاسفه کوشید اروپای قرون وسطی یك فیلسوف اسلام و در ردیف این سینا وابن رشد شناخت، از آن روبود که در آن ایام از تمام آثار وی اروپا تنها با کتابی آشنا شد که غزالی در بیان «مقاصد الفلاسفه» تصنیف کرده بود — بعنوان مقدمه یی جهت بیان نافلاسفه اماقرون وسطی که از «تهافت» بیخبر بود چطور می توانست نهافت الفلاسفه اماقرون وسطی که از «تهافت» بیخبر بود چطور می توانست

نویسندهٔ «مقاصد» را چیزی جزیك فیلسوف بخواند؟

معهذا تأثیر این فیلسوف ضد فلسفه در حکمت اسکولاستیك قابل ملاحظه بود. از جمله شباهت هایی که بین بعضی آراء دنس اسکاتس با باره یی تعالیم وی در کتاب الاقتصاد هست یك معرف نفوذ او در حکمت اهل مدرسهٔ اروپاست و معرف دیگر شاید شباهت جالبی باشد که بین بعضی نمانیم او هست با اقوالی که از نیکلاد تر کور به منقولست و این شباهتها آنقدر هست که نفوذ اور ا در تحول فلسفهٔ اروپای قرون و سطی محقق کند و حتی در تحول فلسفهٔ اروپای عصر جدید .

دقت واهتمام معقول نشان ندادند. چنا نکه وقتی از مخالفان غزالی سخن می رود اولین نام برجسته یی که بخاطر می آید نام یك فیلسوف است: ابن می رود اولین نام برجسته یی که بخاطر می آید نام یك فیلسوف است: ابن رشد. وی که پانز ده سالی بعد از وفات غزالی در قرطبهٔ اندلس بدنیا آمد و نود سالی بعد از می وفات یافت با آنکه خود یك قاضی و فقیه مالکی بود فلسفهٔ ارسطو را شرح کرد و اگر چه به فارایی و ابن سینا هم مکرد در طی شرح خویش در پیچید باز در دفاع از ارسطو حمله به غزالی را لازم یافت و اجتناب نایذیر.

ابن رشد (۵۹۵-۵۲۰) نه فقط کتابی بنام نهافت التهافت در ردتهافت الفلاسفهٔ غز الی نوشت بلکه در بعضی آثار دیگر خویش واز جمله در کتاب دفصل المقال» و رسالهٔ دالکشف عن مناهج الادله» نیز بروی تاختها برد و اورا غالباً به کنایه یا تصریح متلون و بی مایه خواند . وی یك جا بر غز الی اعتراض دارد که دانش او نه آن مایه است که بر فلان مسا له احاطه

Duns Scotus, J.

<sup>\*\*</sup> Nicolas d. Autrecourt

تواند بافت وجای دیگر از وی انتقاد میکندکه خود با آنکه دایم از مخالفت با فلاسفه دم می زند در باری سخنان با آنها توافق دارد . جاییهم وی را بهجهل وشرارت منسوب می دارد وسرزنش می کند که نمی بایست حق فلاسفه را مخصوصاً درمورد جمع و تدوین منطق که خود غزالی باهمیت آن واقف هست نادیده گرفته باشد .

درفصل المقال خاطر نشان می کند که غزالی در فیصل التفرقهٔ خود اعتراف دارد که نمی توان کسانی را که در تأویل آیات قرآن سخنانی خلاف قول دانشمندان دیگر گفته اند تکفیر کرد و با اینحال خود او دو تن از فلاسفهٔ اسلام را بخاطر قولی که درمساً لهٔ قدم عالم، علم به جزئیات، و معاد جسمانی بآنها منسوب می دارد تکفیر می کند در صورتی که این اقوال آنها نیز همکن هست ناشی از تأویل تلفی شود . بعلاوه در انتساب این اقوال هم بآن فلاسفه غزالی بخطا رفته است و سخنان آنها نه بآن معنی است که ابو حامد بدانها نسبت داده است و آنرا درخور تکفیر شمرده آ

نیز درپایان کتاب نهافت ابن دشد بالحن اعتراض آمیزهی گوید :
عزالی پنداشته است که فلاسفه حشر اجساد دا منکر بوده اند واین درست
نیست . ازین گذشته، حکماء در امثال اینگونه تعالیم دینی هرچه دابیشتر
موجب تشویق به کارهای نیکوست بر آنچه کمتر مایهٔ تنویق است بر تری
می داده اند چنانکه اعتقاد به معاد جسمانی دا چون بیش از اعتقاد بمعاد
دوحانی سبب تحریض عامه به پارسایی و نیکی است بیشتر بامذاق خویش
موافق یافته اند . همچنین ادعای غزالی که می گوید در نزد فلاسفه
حداوند به جزئیات علم ندارد قول حکماء نیست چنانکه قول آنها بهقدم
عالم هم که غزالی آنها دا بدان سبب کافی شمرده است نه بآن معنی است

که غزالی میپندارد.

معلاوه ابن رشد درنقد كلام غزالي خاطرنشان مي كندكه وي معاد روحانی را یك جا رد می كند و می گوید همچكس از مسلمین بآن قایل نست وبازجاي ديكرمي كويدصوف بمعاد جسماني قايلند وكويي كهخود وى این اعتقاد را جایز می شمارد . این انهام تناقش گویی وفقدان صمیمیت را یك فیلموف دیگر اندلس به نامش این طفیل (م ۵۸۱) ـ نیز بس غزالى واردكرد. اين فيلوف معاصرابن رشدكه درفلسفة قرون وسطى معرف تمايلات عرفاني و نوافلاطوني، ودرادسات ارويا طلابة ژان واك روسو و دانیل دفو \* بشمارست ، در رمان فلسفی خود موسوم به حیبن بقظان مى گويدكه غز الى چون براى عامة مردمكتاب نوشته است باقتضاى مصلحت امری داگاه ناگشودنی نشاندادهاست وگاه آن دا حل کر دهاست. معلاده وی، یاره یی وقتها مطلبی را در یك کتاب خویش درست می شمارد و در کتاب دیگر همان را نادرست می پندارد چیزی را دریك جا كفر و ناروا می انگارد و درجای دیگر همان را جایز و روا می داند . چنانکه در كتاب تيافت الفلاسفه قول حكماء راكه بكمان وى معاد جدماني راانكار مى كودها ند كفر مى شمارد و دركتاب ميزان العمل همين قول را به صوفيه منسوب ميشمارد وبازدركتاب المنقذ من الضلال بصراحت اعتراف مي كند که ما صوفه درهمه عقاید همداستانست برخلاف ابن رشد، استاد وی ابن طفیل درعین حال به عظمت غزالی اعتراف دارد و افسوس می خورد که چراآ ثاریکه وی درعلم مکاشفه دارد وجهنا هلان ارزانی نیست جهنظی وى نرسيده است . نكته اينجاست كه آنجه امثال ابن طفيل وابن رشد إز تضاد و تناقض در سخنان غرالي يافته إند ناشي از تحول فكرى اوست

<sup>\*</sup> Daniel Defoe

و اینها غالباً یا این تحول فکری را در نظر نداشتهاند یا آنرا چنانکه باید مهم نشمردهاند.

عجب این است که غزالی خود با فلاسفه کشمکشی آشتی ناپذیس دارد وبا اینحال عده یی از فقهاء ومتشرعان وی را باتهام همداستانی با فلاسفه بسختی انتقاد کرده اند. در حالی که شافعی هاوسایر اشاعر ممخصوصاً در خراسان غزالی را بعنوان حجة الاسلام وامام واستاد تکریم هی کردند واورا امام فقهاء و ربانی امتوامام مرشد می خواندند حنفی هادر خراسان و در همه جا وی را بسب طعنی که در حق امام اعظم بوی منسوب بود، نقد و رد می کردند.

درمغربکه آ نارغز الی خاصه کتاب احیاء علوم الدین شهرت و آوازهٔ عظیم یافت، فلاسفه بروی اعتراض داشتند که بیهوده براهل فلسفه تهمت می زند و درعین حال خود از ظاهر شریعت که فلاسفه از آن عدول را جایز نمی شمارند عدول می کند اما فقیهان مالکی درهمان سرزمین بر غزالی می تاختند که چرا براقوال فلاسفه تکیه دارد ؟ آنچه هردو دسته را از غزالی ناراضی می ساخت در واقع تحول فکری او بود که هم بامذاق فلاسفه ناسازگار بود هم باطرز فکر فقها عید در مغرب و مشرق .

البته فلاسفه همه جا در رد اقوال وی از تمام مخالفان گرم روتر بودند . شهر زوری در روضةالارواحخویش آنچه راوی در تهافت الفلاسفه در رد حکمت یونانی نوشت مأخوذ از آراء یحیی نحوی حکیم هسیحی اسکندریه می شمرد و ابن رشد در رد اعتراضائی که وی برفلاسفه وارد آورد، تهافت التهافت را با لحنی بسیار تند و کوبنده نوشت . شاید در بین تمام آنچه مخالفان غزالی در رد او توشتند هیچ چیز بقدر این رسالهٔ ابن

رشد قوت و تأ نير نداشت امالحن بان او بيش از آنكه فلسفى باشد متكلمانه بود وحاكى از تعصب .

در واقع بيشتر كسانيكه درباب عقايدباغز الى بمعارضه برخاسته إند لحن تعصب آميز دارند وهمين نكته است كه سلاح آنها را درمبارزه با وی کند می کند. طرف آن است که درین تعصب گویی ها، حتی بعضی همراهان غزالي نيز با وي بستيز مرخاستهاند . ازجمله ابن العلاح شهر زوری (۶۲۳ ۵۷۷) که خود مثل غزالی مذهب شافعی داشت درحق وی طعن مى كردكه چرا منطق را مقدمة تمام علمها خوانده است وبراى چه درمقدمه كتاب المستصفى هركه راكه از دانش منطق مي بهره است علم او را درخور اعتماد نشمرده است ؟ همچنین ابوعبدالله مازری ( م ۵۳۶ ) فقیه مالکی که خود مثل غزالی طریقهٔ اشعری داشت بروی حملهمی کرد كه براى چه دربعضى موارد براقوال اشعرى اعتراض دارد ودرهمه چيزيك اشعرى تمام عياد نيست . درمغرب مالكيها ازجمله ابن قاشفين (م ٥٣٧)، قاضی عیاض (م ۵۴۴) و ابن حرازم ( م ۵۵۸ )کتاب «احیاء» رأ به آتش افكندند باين بهانه كه بيشترش مبنى برنعليم اهل فلمفهاست . در بغداد وشام حنبليها باشدت بسيار برغزالي مي تاختند و اورا مخصوصاً باتهام كرايش به صوفيه ملامت مي كردند . ابوالفرح بن الجوزي رسالهيي بنام «اعلام الاحياء في اغلاط الاحياء، نوشت ونشان داد كهدر آن، احاديث غالباً بی پایه است و آنچه درباب صوفیه نیز در آن هست گزاف است و ناروا. ابن تیمیه (م ۷۲۷) مخصوصاً بروی اعتراس داشت که چرا در اولكتاب المستصفى منطق را براى هرعلمي لازم شمرده است و بسراى چه، كتابي راكه بنام «القسطاس المستقيم» نوشته است به تعليم أنبيا منسوب

کرده است درحالی که تمام تعلیم آن مأخوذ از ابن سیناست وازارسطوه. درمورد باطنی ها وشیعه نیز که غزالی در رد آنها کتاب نوشت وبا آنها مخصوصاً باطنی ها مبارزهٔ آشکار کرد، نظیر همین حال پیش آمد و بد بینان اورا بسب بعضی گرایش های تأویلی به باطنی ها منسوب شمر دند. حتی شیعه گاه وی را در پایان عمر خویش منسوب به تشیع شمر دند و گاه بسب فتوایی که در منع از لعن بزید بوی منسوب بود بر وی اعتراض می کردند.

تمام این اعتراضات و اتهامات مختلف از تعصب مخالفان ناشی بود وگویی دنیای عصروی - مثل دنیای عصرها - حتی دوشن ترین عقول دا دا به تعصب می کشانید بخود غزالی هم درمبارزهٔ بافلاسفه، در دد باطنیه، و درمعادضهٔ بافقهاء و متکلمان تمی توانست بکلی از تعصب خالی باشد اما آنچه اورا از سقوط در خامی و اشتباء کاری باز می داشت ایمان او بود به بعقاید خویش - ایمان بی خلل و نز دیك به یقین . این ایمان بی خلل در دنبال تحول فکری برای غزالی حاصل شدکه نتیجهٔ تفکر دقیق مستمر او بود درباب ارزش و حدود علم . ارزیابی فقه ، بررسی کلام و فلسفه مخصوصاً وی را اندك اندك بسوی شك کشانید . درین باب وی بحران روحانی وی را اندك اندك بسوی شك کشانید . درین باب وی بحران روحانی خویش را در کتاب «المنقذ من الضلال» تصویر می کند و اگر در آن کتاب دگر گونی احوال فکری کاملا نیز منطبق با ترتیب و توالی سنین عمر نباشد درست در تصویری که از مجموع احوال روحانی نویسنده بدست می دهد درست است و در آن جای تردید نیست .

شك غزالي آنگونه كه خود دى دركتاب المنقد بيان مى كندبجايي مى درسد كه يك چند درارزش محسوسات هم ترديدى بيمار گونمه پيدا

می کند و سرانجام هدایت نورالهی وی را از این بیماری می رهاند .
این شك غزالی از بعضی جهات یادآ ور شك دستوری دکارت است و در حقیقت پیش از دکارت غزالی هم كوشید تا معلومات خویش را از نو ارزیابی کند . بدینگونه بود که او سرانجام عقل را از ادراك حقایق مربوط به ایمان معزول شمرد ، و مشل پاسكال به قلب گرایید و به مكاشفات )

این توافق شك غزالی با طرزفكردكارت مثل توافقی که بین فكر غزالی باتفكر پاسكال درمعرفت قلبی و باتفكر لایب نیتس درمسالهٔ اتفان صنع هست هرچند بهیچوجهمستلزم تصور اقتباس آنها از اندیشهٔ غزالی نیست حاکی از وسعت نظر و دقت تفكر غزالی است. درمورد آنچهشك دستوری خوانده میشود غزالی برخلاف دكارت تا جایی پیش می رود که برای رهایی از آن جز با نیل بهیقین ایمانی به امری که در نظروی عقل برهانی جز به ندرت به آن دسترس ندادد بهیچ ملاك دیگر خرسند نمی شود و اینجاست که غزالی با پاسكال خویشاوندی فكری پیدا می کند ومثل او تكیه گاه و اقعی معرفت یقینی را در آنچه به قلمرو ایمان تعلق دارد در و رای عقل می جوید در قلب .

شباهت با افكار غزالى در نزد پاسكال شايد بكلى از نوع توارد هم نباشد. آنچه اين فيلسوف معروف فرانسوى در مجموعة «انديشهها»ى خويش به غزالى مديو نست ظاهر اً مأخوذ از آ تارريمون مارتين الم اسپانيائى (ح١٢٤٨م) است كه نام ميزان العمل، احياء العلوم ومقاصد الفلاسفة غزالى در آثار اوهست و پاسكال در هنگام تحرير «انديشهها» باتر جمة فرانسوى

<sup>&</sup>amp; Raymond Martin

آثار وي سروكار داشته است.

شرح کشمکشی که غزالی در دفع شکوال خویش کرد از بعنی جهات نیزیاد آور تلاشهایی است که آگوستینوس می کردماست، در دهایی از علایق مادی. جالب آنست که شك دکارتهم، حتی در زمان خود وی، بعضی صاحب نظران را بیاد آگوستینوس می انداخت که حاصل فکرش مخصوصاً بآنچه بعدها غزالی بدان دسید نزدیك تر بود - عرفان . به حقیقت ، غزالی هم در پایان راه طولانی و تیره یی که در قلمرو شك طی می کند روشنایی و اقعی دا درعرفان می باید .

یك نكتهٔ جالب در تصوف غزالی، آشنایی او بابعضی تعالیم هسیحی است. البته آ نچه آسین پالاسیوس معلی در اهمیت این آشنایی هی گویسد هبالغه آ هیزست. لیكن نه فقط درشام و فلسطین بلک حتی در عراق و خراسان هم غزالی همكن است با راهبان و كشیشان هسیحی ارتباط و آشنایی یافته باشد . اینكه وی مكر و سخنهایی از عیسی مسیح را در کتابهای خویش نقل می كند همكن است فتیجهٔ همین آشنایی با راهبان مسیحبوی کتابهای خویش نقل می كند همكن است فتیجهٔ همین آشنایی با راهبان مسیحبوی منسوب است اگر واقعاً ازغزالی باشد در آشنایی او باانجیل كه بهرحال از جای جای احیاء العلوم نیز بر می آید هجال تردید باقی نمی گذارد. با اینحال این مایه آشنایی آن اندازه نیست كه تأثیر قابل ملاحظه یی در طرز فكرغزالی نهاده باشد و بیش از تصوف سایر هشایخ قوم، رنگخاص سایر صوفیه تفاوت یافته باشد و بیش از تصوف سایر هشایخ قوم، رنگخاص

St. Augustinus

Do Asin Palacios, M.

مسیحی را منعکس کند .

تأثیرفلسفهٔ نو افلاطونی هم در غزالی هست اما مثل همین آشنایی با آیین مسیح است و نه بیشتر . اینکه بعضی اهل تحقیق گفته اند غزالی در کلام و الهیات یك مسلمان، درفلسفه وعلم یك نوافلاطونی، و دراخلاق وعرفان یك مسیحی است ۱٬ ادعایی است که بررسی در تحول فكر غزالی آن را فقط یك تعمیم مبالغه آمیز و شتاب کارانه خواهد یافت .

اما ابن تصوفكه زبدهٔ تعليم وخلاصهٔ سيرروحاني غزاليرا عرضه مي كند سرچشمهاش كجاست ؟ بدون شك تربيت نيمه صوفي او كه از دوران امام الحرمين وحتى از روز كار تحصيل درجرجان وطوس آغازشد اولین منزل این سلوك دوحانی است . دردورهٔ بحران فكرى نـزكه سر انجام او را به برك نمام دلستگی های خویش واداشت یك انعکاس این تمایل فکری او را می توان یافت . خود اوکه در کتاب المنقذ از سیر روحانی خویش سخن می گوید اعتراف دارد که یك چند با آثار صوفه مثل قوت القلوب ابوطالب مكى كتب حارث محاسبي ، وآنچه ازجنىد و بایزید منقولست ٔ سروکار داشت . در بین سایر آثار صوفیه که غزالی جداگانه از آنها نام نمی برد و بیشك در زمرهٔ مآخذ كتاب احاء العلوم وى بشمارمي آيد رسالة القشيريه وكثاب كشف المحجوب هجويرى دا بايد بادكرد. آيا بارسالات اخوان الصفا وكتب ابوحيان توحيدى نيز كه بعضى مخالفان غزالي آنها را از مآخذ انديشه غزالي شمردهاند، واقعا ارتباط داشتهاست ؟ باتوجهي كه او در دورة تحقيق درفلسفه بكتب حكماعداشت أين امربعيد نيست ، وطعني هم كه براخوان الصفا در كتاب المنقذ دارد از نشان آشنایی با آنها خالی بنظ نمی رسد . لیکن خود او در پایان کار

خاطر نشان می کند که در دنبال مطالعات خویش سر انجام در یافت که کار تصوف باعلم تمام نمی شود حاجت به عمل دارد ۱۲.

در دنبال این توجه، آنچه وی را بترك بغداد خواند وبهعزلت و انزوا درشام وقدس كشانید علاقه به كشف و حال بود ـ ودلزدگی از قیل و قال اهل مدرسه.

دربافته است یاد میکند اما درین موارد همه جا سخن به اشارت واجمال دربافته است یاد میکند اما درین موارد همه جا سخن به اشارت واجمال می داند وازپر ده دری می پر هیزد . از آنکه گمان می کند نقل آن احوال اسرارهویداکردن است وجرم . راما تصوف او از نوع عرفان بلند پر واز اهل سکر نیست از مقولهٔ تعلیم اهل صحوست وازهمین جاست که بااقوال امام قشیری، ابوطالب مکی، و ابوالحسن هجویری مناسبت دارد . وقتی خود او اعتراف دارد که در کتابهای صوفیه مدتها مطالعه کرده است اگر پاره یی سخنان او در آثار قشیری، هجویری، و ابوطالب مکی نیز باشد جای تعجب نخواهد بود \*

(تصوف غزالی که درعمل منشاء تحول بزرگی در زندگی او شد در واقع اصلا ناشی از تفکی فلسفی وی بود. واز تأمل درارزش وحدودعلم معهذا ، اعتقاد به عجز عقل را از ادراك حقیقت غزالی مثل سایر اشاعره از نقد مسألهٔ علیت نتیجه گرفت واین کاری بود که دیویدهیوم شاماعی انگلیسی نیز چنا نکه ارنست رنان می گوید درواقع چیزی جز آن نمی گفت ۱۰ ما مخالفت غزالی بافلسفه، که وی آنرا سبب کفی و مایهٔ حیرت می بافت مخصوصاً در اواخر عمر ناشی از اعتماد آمیخته به شوق و

<sup>◆</sup> David Hume 

◆

حيجان وي بود بعاش أف ومكاشفة صوفيه . الرنست و نان درست مي كويد که سد از اشتغال به فلسفه کسانی که از نومیدی و حیرت بنام به عرفان ميبرند غالباً سخت ترين دشمنان فلاسفه ميشوند الم وغزالي دردورة عزلت وانزوا حتى بيش از دورة تأليف كتاب نهافت الفلاسفه ازفلسفه نفرت داشت. بااینهمه هدف نفرت وی اعتمادی او نهعقل و تعقل کلی ملکهعقل وتعقل كساني بودكه تحت عنوان فيلسوف ومشائي ياحتى متكلم ومحقق می کوشیدند ازفهم محدود خود برای حقیقت مقباس درستکنند و هر چه را با طرز تفكر وطرز استدلال آنها توافق ندارد خلاف عقل جلوه دهند . حقیقت آنست که غزالی به عقل و تعقل اعتقاد دارد و لیکن دست يافتن بآنمايه الاعقل وتعقل راكه ماية وصول بهمعرفت يقيني باشد براى كم كسى ممكن مي يابد ـ ومخصوصاً براى كم كسى اذاهل فلسفه كلام . ىدەنكونە شىود تفكر اونەاصالت عقل \* است نەاصالت ا يمان، \* ملكه مبنی بر این امرست که آنچه را جز تعدادی معدرد نمی توانند از روى عقل ادراك كننه تعدادى بيشتر مى توانند از طريق ايمان تجربه کنند .

دررد اقوال فلاسفه، برخلاف آنچه بعدها بعض از سخالفانش عنوان کردند غزالی برعقل بیشتر تکیه داشته تا برسمع و درق . در واقع نه فقط منطق را درادراك حقیقت درهمهٔ دانشها ملاك عمده می شمر دبلکه حتی درمسایل ایمانی هم برهان عقلی را دلااقل برای کسانی که عقلتان از آلود کی های اغراض پاك است د وسیله یی برای نیل به معرفت

 <sup>☼</sup> Rationalisme

 ☼ Fidéisme

**یقینی می**شمود ،

در نقد آراء اهل فلسفه هم، شوق و کنجکاوی وی در بر رسی کتب فارا بی و ابن سینا محدود نماند بارسالات حکماء دیگر و مخصوصاً با آنچه حکماء اسکندریه متأخر در شرح و نقد اغراض ارسطو نوشته بودند آشنایی دقیق داشت واز نقل و نقدی که در تهافت الفلاسفه در مسأله «ذبول خورشید» راجع به قول جالینوس درین باب دارد این آشنایی نیك پیداست. نقدی که غزالی از اقوال فلاسفه می کند در واقع از نوع مجادلات متکلمان نیست که برعلمی اجمالی مبتنی باشد و فقط پیرامون الزامات ناشی از عبارات و الفاظ بگردد نوعی تحقیق انتقادیست که ناشی است از مطالعه دقیق در آثار فلاسفه و مخالفان آنها .

اینکه ابوالحن بیهقی و صمسالدین شهر زوری قسمتی ازاقوال اورا در تهافت الفلاسفه مأخوذ از گفتاریحیی النحوی دانسته اند درواقع نشان می دهد که غزالی در نقد فلاسفه از روی تحقیق و تعمق سخن می گوید نه محض تخیل و تفنن ، این ذکر مأخذ را هم که دربارهٔ کتاب تهافت الفلاسفه کرده اند نباید نوعی اتهام در حق وی تلقی کرد چون اخذ چاره یی اقوال و ادله از قدما لطمه یی به اصالت کاد غزالی در ترکیب و تدوین وارد نمی کند بلکه تبحر اورا درمقالات اهل فلسفه نشان می دهد .

در واقع مسأله یی که وی در کتاب تهافت با بسط و تفصیل تمام و همچون منشاء بیئتر تناقضات اهل فلسفه طرح و جرح می کند مسأله قدم عالم است که قبول آن هم تصدیق به مبد و معاد را برای عقول عادی دشوار می کند هم اعتراف به نبوت و شرایع را غیر ممکن می سازد . درین

صورت نباید تعجب کردکه غزالی بحث خودرا بافلاسفه ازین مسأله آغاف می کند و بخش عمده یی از کتاب خویش را نیز بدان موقوف می دارد ، بدون شك اگرغزالی درین بحث به اقوال یحیی النحوی توجه نکرده بود نمی توانست نشان دهد که در فهم مقاصد فلاسفه چنانکه باید بنل همت کرده است . چرا که این مسأله ، مخصوصاً در نزد متأخرین فلاسفهٔ اسکندر به موضوع مباحثات بود وازجمله آنچه را پروکلی (برقلی) \* درین بساب در تأیید قدم عالم بیان کرده بود یك فیلسوف دیگر می بودی غراما طیقوس \*\* (= نحوی) \_ ضمن اثبات حدوث عالم رد

آنار برقلس ویحییالنحوی هم، چنانکه از الفهرست ابنالندیم برمی آید در آن روز گاران در دنیای اسلام و در حوزهٔ اهل فلسفه پردازد بود وغزالی که میخواست بدون تعلیم و معلم به مطالعهٔ فلسفه پردازد نمی توانست آنها را فادیده گیرد. برقلس رساله بی مشتمل بسر هجده مسأله دراثبات قدم عالم تصنیف کرده بود و یحیی هم در رد آن رساله بی در هجده مقاله نوشت در حدوث عالم. شبهات برقلس در نزد فلاسفه معروف بود و تعدادی از آنها را شهرستانی هم در کتاب الملل والنحل ذکر می کند واین نکته که ابوالمظفر اسفراینی هم در کتاب التبصیر به شبهات برقلس در مسألهٔ قدم عالم اشارت دارد نیز خود نشانی است از شهرت و رواج آنها در عصر غزالی ۱۸۰۰.

يحيى النحوىكه بيهقى درتتمة صوان الحكمه احوالش را بالحوال

<sup>&</sup>amp; Proclus

Johannes Grammaticus

سحم دیگر خلط کر ده است و اور ا دیلمی و صاحب دیری در فارس پنداشته است چنانکه از قول خود او و از قول شهر زوری ـ که ظاهراً به تبعیت از بیههی و برای رفع این خلط بهدو یحیی النحوی قایل شده است که هم زمان بودهاند واحوالشان همشباهت دارد برمي آيد ملقب به «محب التعب، بوده است واین لقب که ترجمهٔ عنوان «فیلویونس» \* اوست نشان مى دهد كه مراد از يحيى النحوى همان يحيى غرما طيقوس استكه از حكماء مسحى اسكندريه بود وبسب آنكمه درتثلث عقيده بي خلاف رای کلسا اظهار کرد مورد مخالفت شدید رؤسای کلسا واقع گشت. دربارة جزئيات احوال وحتى زمان حيات اونيز اختلاف هست واخيارى هم درباب ملاقات او باعمل وعاص فاتح اسكندريه روايتكر دهاندكه در صحت آنها جاى بحث است ١٠٠ درهر حال اكرهم اسلام آوردنش مشكوك باشد وحتى ملاقاتش با عمروعاصكه روايت آن درتاريخ الحكماء قفطي همچون مقدمه يي براي خبر مجعول سوز انيدن كتابخانه اسكندريه تعمامي عمر خليفه آمده است محل شبهه باشد اذ كلام شهر متانى برمى آيدكه درین زمانها وی دا ازحکماء اسلامی میشمردهاند وبهرحال غزالی که قصدش بررسى تعاليم فلاسفه بوده است طبيعي است كه با آنجه يحيى النحوى درشرح ونقد آراء ارسطو یا در رد بعضی شارحان دیگر نوشته است آشنایی یافته باشد.

در واقع مقایسهٔ سخنان غزالی در رد قدم عالم با آنچه شهرستانی از شبهات برقلس نقل می کند نشان می دهد که در بعضی سخنان خویش غزالی تقریباً به جرح و رد شبهات مزبور نظی دارد و عجب نیست که از رسالهٔ یحیی النحوی نیز مخصوصاً در تقریب و نقد این شبهات استفاده

<sup>\*</sup> Philopones

كرده باشد واين اخذ واقتباسهم براى غزالي ماية ايراد نيست چنانكه خود يحيىهم بهاحتمال قوى پاره يى ازادلة خويش راكه درنفي قدمدارد از حكماء رواقي بايدگرفته باشدال. تأثير يحيى فيلوپونس دراقوالمتكلمين قديم اسلامهم پيداست وحتى ابن ميمون حكيم معروف يهودى نيز بدين نكته اشادىندارد ٢٠٠ اگر رسالة حدوث عالم يحيى نيز كهمتن آن باقى استدر پاره يى موارد در نفي قول بهقدم، همان ادلهٔ غز الي را دارد ٢٠ همين نكته، درعين حال نشان مى دهدكه رد غز الى براقو الفلاسفه ناشى از تعمق ومطالعه استوناشي ازجزموا يمان غزالي نهدر از دعواممتهم بهعقايد باطل بوده است تادر آخرين روزهای نظامیه بغداد خواسته باشد \_ آنگو نهکه این رشد می گوید \_ باانكارفلاسفه خويشتن را درنزدافكارعوام تبرئهكند، نه برخلاف اعتقاد واقعی خویش سخن رانده است تا آنگونهکه از ترجمهٔ عبری یك اثر منسوب بهوى برمى آيدبعدها كوشيده ياشد مكر آنجه را درتهافت براى عوام رد کرده است در رساله یی دیگر برای خواس تأیید نماید". فهم درست اندیشهٔ غزالی در دورهٔ بعد از تهافت در واقع موقوف به شناخت رأى او درباب قلب است، كه وى آن را لطيفة رباني و روحاني مي خواند وهمان را عبارت از حقیقت انانی می شمرد . لرد کتاب عجایب القلب از اجزاء احياءالعلوم مي كويدكه آتجه هاية برترى انسان برساير اصناف خلق میشود استعداد اوست برای معرفت خدا واین استعداد بوسیلهٔ هیچ یك از جوارح تحقق نمى يا بد فقط از طريق قلب استكه حاصل ميشود و اذين روستكه نزد وىشناخت قلب وحقيقت اوصاف آن اصل دينخوا ندم مرشود ۲۵ و همین نکته است که به روانشناسی و الهیات غرالی رنگ تصوف مى بخشد ومعرفت وى را صبغة ذوقى مى دهد يايك نوعنهن كرايي.

بدينكو نه غزالي بهيروي ازموفيه راه قلب را دركشف حقيقت از هرراه دیگر مستقیمتر می بابد ولیکن قلب در بیان وی مجموع حیات عالى روحاني استكه حس ونفس تابع آئست وعقل نيز جزئي از آن شمرده می شود ۲۶ و بهیچوجه امری ضه عقل نیست عالی ترین درجات قل هم در نزد غزالي تعلق بهنبي دارد كه معرفت را بهالهام رباني بطريقة كشف و وبدون اكتساب وتكلف تلقى مى كنها و مراتب اولياء و حكماء و علماء هریك حاکی از درجات آنهاست درمنازل سری که در راه حق دارند و البته هرسالك فقط از منزل خويش خبردارد و ازآنجه نيز يشت س گذاشته است واقف هست و از احوال مراتبی که درپیش روی دارد البته آگاه نیست اما بآن ایمان دارد . ازین روحال نبی راجز نبی درای نمی کند وحقیقت نبوت ورای معرفت دیگرانست . چنانکه جنین حال طفل را ادراك نمى كند ومعرفت طفل باحوالانسان بالغ نمى رسد و اهل مراتب عقلي هم بآنيه ازطريق كشف و اذباب لطف و رحمت الهي براولياء و انبياء نازل وافاضه ميشود دست نمي بابند . شك نيست كه اين رحمت و لطف ارجهت منعم بحل ومنعى ندارد اما قلبهايي بآنمزيت دستمي مابند که خود باستقبال نفحه های دوحانی دفته باشند و این استقبال، از داه تطهیر قل و تز کیدًآن از آلایش های جسمانی و اخلاقی حاصل می شود والبته همانگونه كه التزام صفات يسنديده قلب را ياك مي كند پيرويار صفات حیوانی هم قلب را تیره می دارد واین آیندیی راکه انسان با آن باید چهرهٔ حقیقت را مشاهده کند تاریك می کند و در زیر زنگار و غبار گناه و خطا پنهان می سازد و رابطهٔ انسان را بسا حق از میان مهربرد د تیره دلی . شباهت قل به آ منه درنظر غزالي اذلحاظ معرفت نيز درست است و می گوید نسبت قلب به حقایق معلوم مثل نسبت آینه است به صورتهای اشیاء ، چنانکه اشیاء تصویری دارند که در آینه انطباع دارد حقیقت اشیاء هم تصویری دارد که در آینهٔ قل انعکاس بیدا می کند . البته درموردآيته براىآنكه انعكاس تصويرى ممكن باشد نهفقط بايد خودآینه صورت واقعی یكآینه را واجد باشد بلکه نیزلازم است که نه زنگوغباری بر روی آن باشد و نه بین آن با چیزی که می بایست تصویر آن درآینه منعکس شود فاصله وحجابی واقع شود. تازه اگرآینه باشیشی مورد نظرروبرو نباشد وما آنکس که میخواهد تصویر شیئی را در آینه مشاهده کند نداندکه آینه را چطوربدستگیرد تصویر در آینه نمی افتد والبته، نمام این شرایط را غزالی درمورد قلب نیز لازم می شمارد . چنان كه اگر صورت قلب هم چنانكه بايد كامل نباشد و قلب في المثل قلب كودكى بي تميز باشد البته تصوير حقايق را نمي شود از آن انتظار داشت چنانکهزنگ کدورت حمکه ازگناه وشهوت ناشی است چهرهٔ این آینه را غیره میکند ومانع از انطباع تصویر درآن خواهد شد. همچنین اگر بين قلب وحقايق مانع وحجابي باشد وفي المثل ييروى اذ تقاليد وتعصبات مانع از ادارك حقيقت كردد قلب نمى تواند تصوير حقيقت اشياء راادراك كند. بعلاوه آنجاكه آينة قلب اصلا رويش بجانب حقيقت نباشد وكسي که صاحب قلب است نداند آن را چگونه با چهرهٔ حقیقت روبر و سازد عمى توان توقع داشت كه حقيقت در آينه قلب تصوير بيندازد<sup>٢٢</sup>.

وقتی چیزی ازینگونه، مانع از انعکاس چهرهٔ حقیقت در قلب انسان نباشد قلب می تواند بر تمام رموز و اسرار کاینات احاطه پیداکند

وآن «امائت» که آسمان و زمین ازکشیدن بارش درماندند و آن را فقط انسان پذیرفت، همین معرفت حقایق است که قلب هرانسانی مستعد آن هست و آنکس که قلب را تز کیه می کند می تواند به عالی ترین درجه ایمان برسد که ایمان عارفان است و غزالی خاطر نشان می کند که آنچه برای آن «شرح صدر» آلازم است همین نوع ایمان است که نور و تجلی برای آن «شرح صدر» آلازم است همین نوع ایمان است که نور و تجلی است نه ایمان متکلمان که براستد لال مبتنی است یا ایمان عوام که مبتنی بر تقلیدست.

چراكه ايمان عوامشبيه بهمعرفت كسي است كه مرداندفي المثل زيد درفلان خانه است اما اينعلم وي فقط ميني برشهادت وقولكساني است که وجود زید را درآن خانه تصدیق کردماند و بدینگوندآنکه ایمانعوام دارد برقول کسانی که بهوی خبر دادهاند اطمینان پیدامی کند و ایمانش تقلیدیست و ممکن هست بکلی مبنی برخبر نادرست باشد . ايمان متكلمان هم هرچند قطعي تر از ايمان عوام است اماحال آنها فيز همچو حال کمانی است که صدای زید را از پثت دیوار ننیدهاند و از روى قياس و استدلال يقين كردهاند كه زيد بايد درخانه باشد . شك نیت که وفتی چنین کسی به وجود زید در خانه بی تصدیق می کند تصدیق او خیلی بیشترقابل اطمینان است تا تصدیق کسی که فقط ازروی گفتهٔ دیگران بروجود زید در آن خانه آگاه باشد . اما باز بریقین او جای ابراد هست چون ممکن است صدایی که وی آن را صدای زیند می پندارد در واقع از زید نباشد و وی درین امر دچار توهم شده باشد یا اینکه صدای زید را در آن خانه کے بعمد تقلید کرده باشد . اما تصدیقی که درباب آن هیچ جای شبهه نیست تصدیق کی است که نه

بنهادت دیگران انکاء کند و نه تسلیم صدایی که از پشت دیوارمی شنود بشود بلکه بداخل خانه برود و زید را درون خانه مشاهده کند و این بقول غزالی معرف ایمان عارفان وصدیقان است که به نوریقین به مشاهده می رسند وعالی ترین درجهٔ معرفت همین است که در آن شبهه و خطا نیست جزآ نکه درین نوع معرفت همین است که در آن شبهه و خطا هست جنانکه ممکن است بیننده زید را در تاریکی یا در گوشهٔ پنهانی و یا از پشت پرده یی نازك مشاهده کند یا آنکه وی را در روشنایی روز و در صحن خانه بی پرده و آشکارا به بیند و تقاوت این مراتب ایمان حاکی از تقاوت احوال قلب است درقیاس با علمی که بر ایش حاصل شدنی است ...

درهر حال شك نيست كه قلب استعداد آن را دارد كه حقيقت در آن تجلى بيابد اما وقتى اسباب و لوازم حاصل نباشد و يا آنچه مانع انعكاس تصوير حقايق است درميان افتد تجلى حاصل نمى شود وسعى صوفيه در تصفيهٔ قلب ومر اقبت آن در واقع براى جمع آوردن شروط و احوالى است كه انعكاس حقيقت را در آرنهٔ قلب ممكن مى سازد .

این نوع معرفت که ابوحامد آن را دربرابر معرفت برهانی قرار می در واقع بکاربر دن طریقهٔ صوفیه است در حل مسایل مربوط به کلام . اما این طریقه می است که قبول آن چنانکه خود وی می گویسد جز برای کسی که از نوق مکاشفه بهره دارد ممکن نیست . از این رو عجب نیست که منکران وی را متهم به گرایشهای ضد تعقلی بدارند و حتی ابن باجهٔ اندلسی (م ۵۳۳ ؟) که خود از طریقی مشابه فارابی به موفان گراییده بود شیوهٔ تفکر وی را نامعقول بیابد .

این حکیم معروف اندلی در رسالهٔ تدبیر المتوحد برغزالی و صوفیه که می خواهند بدون تعلم وفقط از طریق عزلت و خلوت به مشاهده جواهر روحانی دست بیابند طعنه می زند او در «رسالهٔ الوداع» می گوید غزالی با این گونه دعاوی هم خود باشتباه افتاده است و هم مایهٔ اشتباه دیگران شده است این دعوی، حتی ابن طفیل دیگران شده است در بحقیقت تر دید در صحت این دعوی، حتی ابن طفیل و ابن رشد را به تر دید در صمیمیت و صدق غزالی کشانید ، چنانکه محقق امروز نیسز شاید این دعوی را جز نوعی شورش بس ضد تعقل نخواند ،

شورش؟ شاید. اما نهبرضد تعقل، برضد افر اطدر تعقل گرایی. بعلاوه، چون قضیه مربوط بمسایل کلام است از یمك گرایش ضد تعقلی بمعنی فلمفی کلمه نمی توان صحبت کرد. برای غزالی نیز ظاهراً مشکل عمده همان بود که بعدها کانت با آن در گیرشد. هر دومتفکر هریك از راه خویش باین نکته برخوردند که ایمان را نمی توان تنها بکمك عقل نظری بنیاد نهاد. بی اعتمادی غزالی به عقل با آنچه کانت در نقدعقل نظری عنوان کرد چندان تفاوت نداشت و حتی در زمان ما نیز کسانی ما نند ارنست ماخ و ویتگن اشتاین می کوشند مثل غزالی اما با طرز بیان خاص خویش ما را متقاعد کنند که مسایل مربوط به ماوراه طبیعت چون از روی تجر به علمی قابل بررسی نیست به مقولهٔ امور «لایمنی» شاخ تملق دارد معنی قلمرو چیزهایی که در باب آنها نه فقط جواب مورد ندارد سئوالهم مورد ندارد "".

<sup>&</sup>amp; E. Mach.

DG L. Wittgenstein .

<sup>♥♥♥</sup> Nonsense .

بادی گرایش ضد تعقلی در نزد غزالی اگرهست ازمقولهٔ گرایش ضد متافیز بك محسوبست واگر آن را دستاویزی برای تردید درصدق و صمیمیت وی سازند نارواست. تمایلات انزوا جویانه، و مخصوصاً اقدام وی در ترك تدریس وخروج از بغداد که حیات اورا بکلی دگر گون کرد ممکن نبود بریك تحول فکری صادقانه مبتنی نباشد. اما اگر درصدق ادعای وی در نیل به آرامش یك یفین بی تزلزل نیز تردید شود بی شك در صدق وصمیمیت جست و جویی که برای نیل به این یقین انجام داده است جای تردید نیست همین صدق واخلاص بود که اورا واداشت در فلسفه تعمق ورزد وقبل از آنکه تیحر کافی در آن حاصل کند درصدد نفی و رد آن بر نیاید . خود وی در کتاب المنقذ و همچنین در مقدمهٔ مقاصد الفلاسفه ضرورت این تعمق را برای جوینده یی که می خواهد عیوب فلسفه را در كند بیان هی دارد .

شاید اینکه غزالی می گوید در مدت دوسال بی آنکه از در سمعلم کمك گیرد توانست بر تمام علوم فلاسفه احاطه بیابد لااقل از جهت مدت خالی از مبالغه نباشد اما آنچه اهمیت دارد شوق وعلاقه بی است که او را حتی برای نفی ورد علوم فلاسفه واداشت تا در آثار آنها تبحر حاصل کند ومثل متکلمان زمان به مطالعه بی سطحی در آن آثارا کتفا نکند . معهذا تبحر او در فلسفه بجایی رسید که رسالهٔ مقاصد الفلاسفه او در تبین تعلیم مشائیان از کتب فلاسفه پیشتر افتاد . حتی وقتی در اروپای قرون وسطی ترجمهٔ لاتینی آن انتشار یافت نام غزالی بعنوان یك فیلسوف اسلامی بر زبانها افتاد. نه فقط کسانی چون البرت \* بزرگی، توماس ا کویناس \*\*

و راجربیکن \* اذ وی نیزهمچون ابن سینا وابن رشد بمثابهٔ حکما عرب یاد کردند ، بلکه پاره بی اذآباع کلیسا برآنچه وی در مقاصدالفلاسفه نوشته بود همان ایرادهایی را واردآوردند که خود وی بعدها در نهافت برفلاسفه گرفته بود آ.

ردر واقع فلسفه و هرگونه کوششی که می خواست مسایل مربوط به ایمان، به روح، و به خدا را باعقل وبرهان حلکند در نزد او بی حاصل می نعود وازین رو بود که وی هم کلام را کنارگذاشت و هم فلسفه راعاری از جاذبه یافت. یقین ایمانی که او در نمام عمر خویش آنرا با صدق و صمیمیت در مدر سه طلب کرده بود در چهار دیوار تنگ مدر سه و در لا بلای اوراف ملال انگیز کتاب گنجیدنی نبود. قول اهل تعلیم هم که به حجت ول امام می می شدند نمی توانست خاطروی را که از طوفان بی آرام شک گذشته بود آرام کند. فقط جاذبه تصوف برایش بافی مانده بود و اتکاء بریقینی که متکی به وحی باشد. این صمیمیت که در جستجوی حقیقت بریشینی که متکی به وحی باشد. این صمیمیت که در جستجوی حقیقت داشت سرانجام اور ا به فراد از مدر سه واداشت فراد از قیل وقال.

چیزی که فقهاء و متکلمان دا برضد وی برمی انگیخت بی شك کراهت و نفرتی بود که وی نسبت به مناظرات متکلمان و مباحثات فقهاء نشان می داد . با آنکه خود وی در فقه صاحبنظر بود این علم دا بهیچوجه بعنوان چیزی که در ارتباط با خدا اهمیت بسیار داشته باشد نمی نگریست و آن دا در شماد امودی تلقی می کرد که دستاویزیست برای جاه و مقام . در مناظرات اهل کلام با آنکه خود وی در آن دشته در عسر خویش دگانه می صوب می شد با چشم بی اعتنایی می نگریست . تصوف دا هم که همچون محصوب می شد با چشم بی اعتنایی می نگریست . تصوف دا هم که همچون

<sup>&</sup>amp; Roger Bacon

میراث اهام قشیری و ابوسعید هیهنه و جنید تلقی می کرد وسیله یی هی یافت برای بازگشت به حیات ساده و ساده دلی های عوام: نوعی ساده دلی و کهنه گرایی که میخواست دورهٔ صحابه و تابعین را احیاء کند ً

البته محقق امروزی با سانی می تواند آراء غزاای دا در باب عجز عقل از ادراك حقایق ایمانی تخطئه كند و آنرا با محك علوم نظری عصر ما كم ارج بشمر د اما در طی چندین قرن كه از روزگار غزالی گذشته است كدام فلسفه ـ شرقی یا غربی ـ توانسته است اصول مشترك مربوط به ایمان و تمام آنچه را بقلمر و مسایل مربوط به وجود خدا، روح و معاد ارتباط دارد نه باذرق ایمانی كه غزالی فقط آن را مایهٔ نیل به یقین درین امود می شناخت بلكه بابر هان عقلی اثبات كند و جایی برای شك و تردید باقی نگذارد ؟ غزالی را بحقیقت با توماس دا كویناس حكیم بزرگی اسكولاستیك می باید مقایسه كرد و حتی می توان ادعا كرد كه از بسیاری جهات نیز بر توماس برتی دارد ".

از خرالی از جملهٔ دانشمندان بسیار معدودی بودک کثرت مطالعه به قدرت خلاقهٔ آنهالطمه نزد . وی فقیه، متکلم، فیلسوف، عارف، وصوفی بود و تمام این جنبه ها درمورد وی معرف تجارب واقعی زندگی بشمار می آمد . درفقه تصنیفات وی تأثیر قوی بجای نهاد وحتی بعضی از آنها از جهت دقت واحاطه بر مسایل نوعی معجزه تلقی شد . این که بخش عمده یی از کتاب الوجیز او در جای جلی مجموعهٔ فناوی یک اسقف سریانی تقل شده است حاکی از اهمیت و تأثیر کار اوست درفقه آگردر کلام ، تفکر او معرف اصالت واقعی بود و در فلسفه هم هر چند کار اوبیشتر جنبهٔ ویر انگری

داشت تا سازندگی، باز تأثیرفکرشکم اهمیت نماند. برای تصوف، وی همگرایش بهاعتدال را هدیه آوردهم شناسایی رسمی اهل شریعت را، و در تمام این رشته ها ابو حامد خود را اهل تحقیق نشان داد نه اهل تقلمد .

آنچه تأثیر تعلیم اورا در دنیای بعد از او بارزتر نشان داد نفوذ آراء اوبود درتصوف. بحقیقت ابن الجوزی، ابن تیمیه، ابن قیم الجوزیه و تمدادی از حکماء و فقهاء وی را درست بهمین سبب درخور ملامت یافتهاند. معهذا تأثیر وی درتبر تمصوفیان از تمام تهمت ها وبدبینی های فقهاء رنگ خاصی به فرهنگ دنیای اسلام داد که آنرا نمی توان کم اهمیت شمرد.

دربین کسانی از مشایخ صوفیه که از تعلیم وی تأثیر پذیر فته اند، می توان عبدالقادر گیلانی وشهاب الدین سهر وردی را نامبرد) عبدالقادر گیلانی در حدود هجده سالگی بسرای تحصیل به بغیداد آ مید و درست در همان سالی بآ نجا وارد شد که غزالی نظامیه را بقصد سفر رهایی وگریز ترك کرده بود . معهذا بی شك خاطرهٔ نعلیم استاد بزرگی نظامیه وگرایش نهایی وی به طریقهٔ صوفیه می بایست در وی تأثیر قوی کرده باشد . در فتوح الغیب وی مخصوصاً مواردی هست که یاد آور تعلیم غزالی باشد . در فتوح الغیب وی مخصوصاً مواردی هست که یاد آور تعلیم غزالی نشانها دارد از تأثیر احیاء العاوم . بعلاوه نام محیی الدین بن عربی، نشانها دارد از تأثیر احیاء العاوم . بعلاوه نام محیی الدین بن عربی، ابوالحسن شاذلی، امام یافعی، و شاه نعمة الله ولی دا نیز باید در شمار کسانی یاد کرد که در تصوف از غزالی تأثیر پذیر فته اند ". این تأثیر که مربوط یاد کرد که در تصوف از غزالی تأثیر پذیر فته اند ". این تأثیر که مربوط به تصوف غزالی است یك نشانش مخصوصاً مغایرت صریحی است که با

فلسفه دارد \_ وباتعليم يوناني .

( تصوف كه حاصل تأملات دوران فوار ازمدرسهبود، ومقدمات آن را صحبت فارمدى ومطالعة كتابهاى قوم وشايدگى ايش هاى برادرش احمد وحتى تربیت آن صوفى طوس که بعداز یدر وبموجب وصیت او در دوران، کودکی وی را سرپرستی کردهبود پدید آورده بود، آنچه را ابوحامد در قيل وقال مدرسه نتوانسته بود بيابد درعزات خانقاه با دراوقات سياحت. و آوارگی بهوی عرضه کرد: آرامشی برای روح و نوعی یقین برای. عقل . وقتى وى دريايان مناظرات مربوط به فلسفه و كلام به اين نتيجه رسیدکه عقل نظری از دریافت آنچه بهقلمرو ایمان تعلق دارد عاجزست در واقع خویشتن را هم از آن شك سوفسطایی كـ ه چند هفته یی ـ آن. گونه که در المنقذ می گوید \_ قلبش را تسخیر کرده بود آسوده یافت و همآن نوع یفین را که به زندگی دینی او رنگی از یك نوع تجربهٔ «اصالت عمل، مى داد، درقال معرفت ندقى صوفيان قابل حصول ديد/. معهدا، شك سوف طايي \_ آنگونه كه خود وي ازين تعبير در می بافت \_ در وجود وی رسوخ نیافت و آ نیمه رنگ خاص به نظریه او درباب معرفت مهدهد نوعی شك ديگرست: شك منتقدانه كه هدف آن بررسی ارزش وحدود معرفت بود نه نفی امکان هر گونه علم. بدین گونه وى،چنانكهاوبرمان ﴿ بدرستى خاطرنشان مىكند ٢٨ يك سالك پيشرو در همان جاده یی است که بعدها کانت آن را زیرقدم گرفت . در واقع با آنکه باره بي از اجزاء اين شك منتقدانه غزالي، هم درتعليم متكلمان وهم در اقوال اهل تعلیم و صوفیهٔ عصروی نیز وجود داشت، غزالی دربررسی اردش وحدود معرفت در دنیای خویش تك روی بی پرواست و وی دا نمی توان

<sup>-</sup> Obermann

تنها همچون یا مامادی مسلمان که از اوضاع واحوالعقاید عصر خویش بدرستی خبر داردنگریدت. بعلاوه، این تکته که در بر رسی تفکر عصر خویش غزالی تنها به افق دنیای اسلام می نگر د و یك جا در المنقذ تصریح می کند که اگر حقیقتی هست از قلمر و چهار فر قلم متكلمان، فلاسفه، اهل تعلیم واهل تصوف بیرون نیست، تباید این فکر داپیش بیاورد که شاشمنتقدا نه غز الی دریك قلمرو کوچك محدودست آجرا که هم فلم قارابی و ابن سینا که وی به تقد و بعث آنها می بر داند در واقع معرف تفکر فلسفی جهانی درعص او بوده است، و هم مناظرات کلام از قلمروقی قه های اسلامی به مناقشات ادیان مختلف یهود، تصاری، مجوس، و حتی بر اهمه به تجاوز می کرد و در د و جرح آنها رد و جرح تمام این جریانهای فکری و دینی بود . این تکته نیز که شک غز الی ریشه های دوانی و شخصی دارد و بیشتر برای توجیه احوال شخصی او در بر محورد با عقاید جاری بوده است ما نع از آن نیست که جنبه نقادی شك او با آنچه بعده اکانت و هیوم نیز تأثیر ایمان و کلیسا را در پیدایش تفکر انتقادی نمی توان کانت و هیوم نیز تأثیر ایمان و کلیسا را در پیدایش تفکر انتقادی نمی توان خادیده گرفت .

(چیزی که زندگی فکری غزالی را بر رغم انتقادهایی که بر آن وارد هست عظمت و درخشندگی می بخشد صمیمیت و صدقی است که در لحن بیان اوهست و در گذشته فقط حاسدان و معاندان وی در قبولش تر دید داشته اند . در واقع و قتی انسان کلام غزالی را در باب آنچه به حقیقت و بقین دینی مربوط است می خواند تمام دنیای اسلام را در حالشهادت می باید، تمام شای و تر دید فیلسوفان، تمام تاباوری ماده پرستان، و تمام بیقیدی کسانی که بدنیای روح علاقه یی ندارند در مطالعهٔ آثار غزالی فرومی شکند و در هم فرو می دیز د و

برای خوانندهٔ محقق ، این احساس دست می دهد که گویی دارد همهٔ دنیای اسلام دا در تمام سادگی وصفای خویش مشاهده می کنیا . کسی که از قرآن سخن می گوید انگاد از خدایی ناطق حرف می زندو کسی که به سخن غزالی گوش می داددگویی صدای کسی دا می شنود که دعوت به سکوت می کند. برای شنیدن این ناطق . درین صدا نه تلخی هست نه نومیدی دهمین است که بآن آهنگی دلپذیر می بخشد . حتی تصویر مرگی ، تصویر قبر و عذاب که در آهنگ مطمئن و مهیب این صدا موج می زند چنان نیست که انسان که در آهنگ مطمئن و مهیب این صدا موج می زند چنان نیست که انسان دا به بدیینی و نومیدی بکشاند . می گوید در عالم چیزی که بهتر از آن میکن باشد و جود ندارد ، واین آهنگ که تئودیسهٔ لایب نیتس انعکاس تازه یی از آن شک و نومیدی برااز انسان زایل می کند . تصویری که از صاحب این لحن شک و نومیدی برااز انسان زایل می کند . تصویری که از صاحب این لحن دلاویز در از هان مسلما نان نقش می بندد تصویری که از صاحب این لحن صمیمی ، و یک روح بیریاست .

اعتراضی که غزالی بر بیحاصلی فقه و کلام در پرورش ایمان دینی داشت چیزی بود که صوفیه نیز از مدتها پیش آن را زمزمه می کردند لیکن جاذبهٔ شخصیت و قدرت بیان غزالی در تأیید این دعوی چنان بود که جایی برای مخالفت نگذاشت و اگرهم از جانب فقهاء و حتی حکماء بر قول او اعتراض شد قوت و تأثیر این اعتراضها در حدی نبود که دعوی غزالی را مورد انکارسازد و اعتراضها هم دنبال نشد و تأثیری باقی نگذاشت. بهمین جهت تمام مخالفت ها نتوانست نصویر اورا که رفته رفته درهاله بی از قدس فر و می رفت نیره و تباه کند.

(زندگی مردی که دنیای اسلام را از تو قف در چون و چرای متکلمان،

ازمحدود ما ندن درکو ته فکریهای فقیهان، وازگرایش به کستاخی های باطنیان بازداشت برای تمام پادسایان نمونهٔ یك زندگی مقدس تلقی شد . زندگی او بدنیای اسلام آموخت که بخاطر آنچه انسان آن را حقیقت می خواند، می توان همه چیز دیگر را فدا کرد . جرئت وهمت بی نظیری که او در فرار از مدرسه و در رهایی از آنچه بگمان وی عصر ومحیط وی را تباه کرده بود نشان داد، چنان عظیم بود که زندگی او را در نظر تمام نسلهای آینده می تواند یك زندگی پرمایه و بی همتا جلوه دهد \_ زندگی یك قهرمان .

٩

۱ ـ و كان والده يغزل الصوف ويبيعه في دكانه بطوس . سبكي ، طبقات الشافعيه طبع اول ج ۲ / ۲ ، ايضاً : ويحكى ان اباه كان فقيراً صالحا لاياً كل الامن كسب يده في عمل غزل الصوف ۲ / ۲ ، ۱

۷- ابن خلکان ۱ / ۲ - ۱۸؛ مقایسه شود با ابن الاثیر، اللباب فی تهذیب الانساب، قاهره ۱۳۵۶، ج ۲ / ۲۰ ، اینکه یك تن از اعقاب غزالی، که در داقع خود را از اعقاب ستالمنی دختر ابوحامد می دانسته است گفته باشد (اتحاف الساده، مقدمه، الفصل الحادی عشر) که در نسبت ادوجیش، غزالی به تخفیف درست است واینکه ذهبی درسیر اعلام النبلاء (مقایسه شود باسیرة الفزالی ۲۸) اذقول ابن صلاح نقل می کند که اذخود غزالی هم نقل است که گفته است مردم در نسبت من اشتباه می کند که اذخود غزالی هم نقل است که گفته است مردم در درخور اعتماد نبست. نه ققط همین روایات رواج نسبت غزالی یا تشدید زاء را نشان می دهد بلکه محلی بنام غزاله هم در اطراف طوس مشهور نیست وحتی ابن نشان می دهد بلکه محلی بنام غزاله هم در اطراف طوس مشهور نیست وحتی ابن مونتگامری وات که در 3- ۱8۱ / Muslim Intellectual اقوال مختلف را در باب تشدید و تخفیف نسبت غزالی بر رسی کرده است تخفیف دا ترجیح می دهد . باب تشدید و تخفیف نسبت غزالی بر رسی کرده است تخفیف دا ترجیح می دهد . برای نامه ۲۰۰۶) اشهرست مناسب تر می نماید واز آن گذشته شغلی که پدر رای در حامد داشت و آنچه ابن خلکان درباب افزودن یاه در دنبال اینگونه نسبتهای ابر حامد داشت و آنچه ابن خلکان درباب افزودن یاه در دنبال اینگونه نسبتهای ابر حامد داشت و آنچه ابن خلکان درباب افزودن یاه در دنبال اینگونه نسبتهای

مربوط به شغل دولهجهٔ متداول اهل خوارزم وجرجان نقل کرده است (۱/ ۱۸) ومخصوصاً توجه بداین نکه که محلی بنام غزاله در نزدیك طوس مشهور نبوده است، درمورد این نسبت احتمال تشدید راء را قوی تر می کند.

٣- سبكى، طيقات الشافىيه ٢ ر ٢٥- ٢٥

۳- کنیه را دراین نمانها غالباً پدر ومادر برای اولاد انتخاب می کردند،
یاخویشان و دوستان ، ابوسعید ابوالخیر کنیهٔ خوددا بیك فرزند امام ابوالقاسم
قشیری داد (اسرادالتوحید ۴۷) ازگفتهٔ مالك بن احمدالبانیاسی نقل کرده اند که
گفت پدرم نام مرا مالك نهاد و کنیه ام را ابوعبدالله، مادرم بمن نام علی داد با
کنیه ابوالحسن . گویند بهمین سبب وی هرچند بیشتر بآن نام که پدر بر وی
نهاد شهرت یافت اما دونام داشت و دو کنیه که بهرحال هردو را پدر ومادر بر
وی نهاده بودند (منتظم ابن الجوزی ۹۸ ۴۹ نیز رك ۱۲۰) .

۵\_ اسرادالتوحيد ۱۷\_۱۸

ع احسن التقاسيم ٣١٩.

که آسین بالاسیوس ماخو دست از Mecenas Del Oriente که آسین بالاسیوس محقق اسپانیائی در : Mecenas Dogmatica I32 محقق اسپانیائی در : Asin Palacios, M., Algzel, Dogmatica I32 درحق وی بکار برده است محناس یامیسن نام یك تن از اعیان دم بوده است که با اگوست معاصر و در عین حال دوست و ندیم وی بود . بجهت حمایت و تشویقی که از شعرا و نویسندگان عصر خویش می کرد نام اومرادف معنی حامی و مشویق و درادب اروپائی بکار می دود . خواجه نظام الملك دا هم آسین پالامیوس بسبب تشویق و حمایتی که از اهل علم و معرفت کرده است معناس یامیسن شرق خوانده است .

٨\_ اسرارالتوحيد ٧٧

٩\_ احسن التقاسيم ٣١٩ ح

- ١- المنتظم ٨/ ٢٧٢

۱۱ ـ عبدالغافر قادسی می گوید : ولاشك انه سمعالاحادیث فی الایام الماضیه و اشتغل فی آخر عمره بسماعها ولم تتفقله الروایه . مقایسه شود با سبكی ۴/ ۱۰۹

١٠٩\_١يناً، همان مأخذ ١٠٩\_١٠٠

١٣ - ابن حوقل، صورة الارض ٢ / ٣٨٢-٣٨٢

١٤- احسن التقاسيم ٣٥٤

۱۵ ـ مقایسه شود با قصیده یی بسطلع ذیل :

ودع ذكر جرجان فان شيوخنا

ببلدة نيشابور اعلى فما الحزن

که آنرا می بایست در جواب مفاخرات اهل جرجان به شیوخ و دجال خویش سروده باشند . تاریخ نشابود، در مجموعهٔ تواریخ نشابود، طبع عکمی ۲۹ (الف) .

۱۷۵۷ ـ مقلمی ۲۵۷

۱۸ ـ مقدسی ۲۶۸

١٩\_ ابن حوقل ٣٨٢-٣

٢٠ احسن التقاسيم ٢١٣

٢١ ـ احسن التقاسيم ٢٥٨

۲۷- احسن التقاسيم ۲۷۰

۲۳ در تادیخ بیهقی این عبادت که منسوب به ابوالفضل بدیع است بدین گونه آمده است : حرجان، وما ادریك ما جرجان ! اکلهٔ من التین و موته فی الحین، والنجاد اذا دأی الخراسانی نحت التابوت علی قده ، دجوع شود به تادیخ بیهقی، طبع دکتر فیاض، مشهد ۵۸۰

۲۴ یاقوت ، معجم البلدان ۲ / ۵۰

۲۵\_ این حوقل ۲/۳\_۲۸۲

۲۶و۲۷\_ مقدسی ۲۶۸

۲۸ این عساکر، تبیین ۱۱-۲۸

٢٠٨ ابن عساكر ،ايضاً ٢٠٨٠

٣٠ ابن عماد حنبلى، شدرات الذهب، طبع قاهره ١٣٥٠ج٣/ ٣٥۴

۳۱ شهرت آنها به حثویه بدان جهت بود که آنها متهم بودند باینکه احادیث بی اصل دا که حاکی انتجسیم و تشبیه بود در احادیث صحیح وارد می کردند بسنی این احادیث را که دراصل متون وجود نداشت در حثو احادیث می آوردند . حثو عبارت از چیزیست که باآن بالش و وساده را پر می کنند و خودش چیز مهمی نیست . حشویه خداوند را به نفس وید وسمع و بصر موسوف می کردند و در نقل حدیث بی پروا بودند چنانکه گاه می گفتند هر کس از اهل علم که مودد وثوق باشد و خبری باسناد از پینمبر نقل کند آن خبر حجت است: حشویه غالبا وثوق باشد و خبری باسناد از پینمبر نقل کند آن خبر حجت است: حشویه غالبا مقابل باطنیه بشمار می آیند چون باطنیه ظواهر دا انکار می کرده اند و درمقابل آنها حشویه باطن دا نادیده می گرفته اند (مشکاة الانوار غزالی ۷۲) . رجوع

شودبه الحور العين ٣٤١، ابن المرتضى، الملل والنحل ١١ وهمچنين به (2), كان كان المرتضى، الملل والنحل ١١ وهمچنين به Vol 3/304

۳۲ این الاثیر، الکامل ۱۸ ۸ ۸ – ۱۷۷ در ضمن حوادث سنه ۴۸٪ به واقعه یی ازین گونه اشادت دادد. برای تفصیل بیشتر درباب کرامیه رجوع شود به سعید نفیسی، تادیخ بیه قی، ج ۲/ ۹۶۸ – ۹۱۵

۳۳ قضیه اذبینج سال قبل از ولادت غزالی، در سنه ۴۴۵ شروع شد که در آن سال بدستور عمیدالملك کندری درمنابر خراسان اقدام بهلمن دا فضیه و اشاءره شد و بعضی علماء چون امام موفق، امام الحرمین، وامام ابوالقاسم قشیری سخت بمحنت افتادند و دنبالهٔ واقعه نزدیك یا ده سال طول کشید و برای تفصیل بیشتر درین باب رجوع شود به ابن الاثیر ، الکامل ۸۱۸ ، ابن الجوذی ، المنظم ۸۱۸ ، ۵۷۱ ، ابن عساكر ، تبیین کذب المفتری ۸۰۸ ، سبکی، طبقات المنتظم ۸۱۸ ، ۸۶۱ ، ۲۵۷ ، ۲۵۲ ، ۲۵۸ نیز مقایسه شود با :

Beaurecueil, S. De L., Khwèdja Abdullah Ansari/94-96

٣٠ المنقذ من الصلال ١٠

۲۵\_ همان کتاب ۲۸

۳۶\_ تذكرهٔ آتشكسه ۲/ ۸۰۶

٣٧ اصطخرى، مسالك الممالك ٢١٢

مادداشتها

طبقات  $\gamma_1 - \lambda - \lambda - \gamma_1$  ، مقایسه شود با طبقات الحفاظ  $\gamma_1 = 100 - \gamma_1$  ، وکتاب الانساب سمعانی، چاپ عکسی اوقاف گیب  $\alpha = 100$  . بدینگونه فقیه اسماعیلی مذکور در دوایت احتمالا باید ایوالقاسم اسمعیلی باشد نه ابونسر .

۳۹\_ سبكى، طبقات ۱۰۳/۴ ۴۰\_ منتخب السياق ۱۷۱ (الف)

Ÿ

۱- روایت ازعبدالنافر فارسی!ست در ذیل تاریخ نیشابود: ثم قدم نیشابود مختلفاً الی درس امام الحرمین فی طائفة من الشبان من طوس ، سبکی ۴/۱۰۱ ابن عساکر ۲۹۱ ، ذهبی درسیر النبلاء نسخهٔ عکسی دارالکتب المصریه شمادهٔ ۱۰۷۸ ج ورق ۴۷۰ (ینقل عبدالرحمن بدوی، مؤلفات الغز الی ۵۲۷۵) بی آنکه اشاره یی به سفر حرجانش کند می گوید: تفقه ببلده اولا، ثم تحول الی نیسابود فی مرافقة جماعة من الطلبه فلازم امام الحرمین .

٢\_ احسن التقاسيم ١٥-٣١٢

۲ تاریخ نشابود، فارسی، طبعفرای، تواریخنشابود ۴۴ ب

۴\_ احسن التقاسيم ۲۳

۵\_ أبن حوقل، صورة الارض ٢/ ٣٣٣

٧- اسرادالنوحيد / ٢٢ مقايسه شود با٢٢٠٨٠١٢٢١

٧ منتخب السياق عبد الغافر، تو اديخ نشابود، طبع فراى ١٣١ ب

٨\_ ابن عاكر، تبيين٢٨١\_٢٨٠

۹\_ سبکی ۱۳ ۲۵۷

۱۰ ـ سبكي، طبقات ۲/۴

۱۱ دوایتی داکه وی درین باب نقل می کرد عبدالغافر درالسیاق آورده است . دال : السیاق، تواریخ نشابود ۱۷۵ الف، وبرای صورت دیگر آن حکایت مقایسه شود با اسراد التوحید، طبع احمد بهمنیاد ۶۹

۱۲\_ سیکی ۳/۲۵۲

۱۳ ـ سبکی ۴/۴

۱۳۱-۲/۸ کامل ابن أثير ۱۳۱-۲/۸

۱۵ منتخدالساق ۸۸ ب

۱۶ ــ بنداری، تاریخ دولة آلسلجوق، مص ۱۹۰۰ ۶۹ مقایسه باسیکی

91/4

٧١٨ ابن الجوذى، المنتظم ١٩٨٨

۱۸ ـ المنظم ۹ / ۱۹

۱۹- سبکی ۱۵۳/۳

۲۰ سبکی ۱۳ ۲۵۳

۲۱ عبدالرحمن بدوی، مؤلفات الغزالی ۵۰۷ و۵۲۷ (که وی این دو نکتهٔ احیر را از سیر اعلام النبلاء ذهبی ، و از طبقات الشافسیه ابن شهبه نقل می کند .)

۲۲\_ سمعانی که این قول را نقل می کند خود نتوانسته است دراطراف طوس جایی بدین نام پیداکند .

۲۳ دراشعار قدیم فارسی وعربی مثلا المعجم ۲۵۰، ۲۷۶ ، الهی نامه عطار ۱۳۴ ، ۲۷۶ غزالی باتشدید زاء آمده است و درمثنوی فحر الدین عراقی به تحقیف نیز هست رجوع شود به فصل ۱ ، یادداشت ۲

۱۹۳ المنتظم ۱۶۹ معهذا درآخر کتاب المنخول که غزالی کتاب دا منسوب به اقوال امام الحرمین می کند و صریحاً می گوید که اذخود چیزی برآن نیفز و ده است ازامام الحرمین باعبادت «رحمه الله» یاد می کند . مؤلفات الغزالی ۷ ، درینصورت احتمال دارد نشر کتاب بینوان یك تألیف غزالی فقط بعد از وقات امام الحرمین که از تدوین آن خوسند نبوده است صورت گرفته باشد . البته ممکن هم هست ناخرسندی امام الحرمین از تألیف این کتاب بسبب طعنهایی باشد که در آن بر ابو حنیفه است و شاید وی نشر آن اقوال دا که در آن ایام موجبات بعدید مشاجرات حنفی ها و شافتی ها می شده است دوا نمی دید . بعدها انتساب کتاب به غزالی هم مورد تر دید ابن حجر الهینمی و اقع شد اما باذ کری که از کتاب در آثاد و اخباد غزالی هست شك در انتساب آن ظاهراً موردی ندارد .

٢٥٠ سبكي، طبقات الشافعيه ٢٥٩/٣

۲۶ نظیر این قضاوت راگویند صاحب بن عباد نیز داجع بابن الباقلانی، این فودك، واسفراینی کرده است (ابن عماکر، تبیین ۲۴۴)

۲۷\_ یافعی، مرآةالجنان ۲٫۷۴/ ۲۸\_ طبقات!لشافعیه ۲۰۵۴

۲۹ درمکاتیب غزالی، طبع عباس اقبال ۲۳ ۳۳ مکتوبی اذغز الی هست در توصیهٔ شباك (مرحوم اقبال شکل سباك را ترجیح می دهد) به وزیر ضیاء الملك بن نظام الملك طوسی، که علاقهٔ غزالی وسوابق اورا با امام شباك نشان می دهد . امام شباك را باطنی ها در جرجان کشتند باین اتهام که علی را ناسزاگفته بود (جامع التواریخ رشیدی، چاپ دانش پژوه و زنجانی ۲۳۶) قاتل حسن سراج نام داشت و قتل در ۲۸۳ دوی داد . ظاهر آنست که اتهام و اقعی وی مخالفت با باطنی ها بوده است. یك شیخ زاهد عالم مشکل بنظر می آید که در جرجان به علی نام اگفته باشد .

• ۳- حتى دریك نامه كهدر خراسان خطاب به فخر الملك نوشته است می گوید كه هنگام عزیمت بنداد تنها بود وهم زن وفر ذند نداشت . و دامروز علایق و فرزندان پیدا آمده » . دك مكاتیب غزالی ۴۶

٣١ ابن الاثير، الكامل ٨ / ١٣٢ ـ ١٣١

۳۲ از جمله حکایتی چند از قول وی نقل شده است دراس ادالتوحید ۱۴۸-۱۵۱

معدد و کتابی هم در تصوف تصنیف کرد بنام کتاب الملوه ، دلا معجم البلدان حلی بود و کتابی هم در تصوف تصنیف کرد بنام کتاب الملوه ، دلا معجم البلدان جلد دوم ۱۹۸

۳۹\_ ابن خلکان ۱/۲۱۲

۲۶۰ مبکی، طبقات ۲۲ ۲۶۰

۲۸ سبکی، طبقات ۲۲ - ۲۳

۳۹\_ دوخة الادواح شهر ذوری ، حواشی، قزوینی، چهارمقالهٔ عروضی، طبع معین۳-۲۱۳، مقایمه باکنز الحکمه (ترجمهٔ دوخة الادواح بهقلمضیاء الدین دری) ۲۲/۲

۴۰ امام الحرمين، الاوشاد ۵ - ۳

۲۱ ـ ایشاً ادشاد بترتیب در ۲۳۴ ، ۲۵ ، ۱۸ –۱۷

۲۶- سبکی ، طبقات ۲۶۰/۳

۴۳\_ ایشا سبکی ۲۶۲/۳

۴۴\_ المنتظم ۱۰/۹

۴۵ احسن التقاسيم ۲۹۷۴۶ ابن عساكر، تبيين ۵ - ۲۸۴

Ÿ

۱\_ این خلکان ۲ ۱۲۲٫

۲ عبدالغافر، السياق ۹۰ الف، مقايسه شود با ۲۷ب، تواديخ نشابور،
 طبع عكسى .

۲\_ عسكر بموجبروايت ياقوت (٢٢/٤) محلهيي بودهاست بهنشابور، واصطخری (۶ ـ ۱۴۵) می گوید مسجد جامع نشابور در داخل ربض آن شهر بمكانى است كه آن دا معمكر كويند و داد الاساره در جايي است كه معروف است بهميدان الحسين . روىهم دفته از عهد طاهريان بانمعمول بوده است كه قرارگاه لشكر در بيرون شهر باشد و درين باب حكايتي هم دركتابها نقل شده است ــ داجع به بنای شادیاخ . امامعسکریالشکرگاه که بموجب دوایات، غزالی بعداد وفات امام الحرمين بآن ييوست عبادت بوده است اذ خيمه گاه سلطاني . بقول ذهبي ، در سير النبلاء ، ثم سارا بوحامد الى المخيم السلطاني فا قبل عليه نظام الملك . در واقع مهاجرت ازبك محلة شهر بهيك محلة مجاور چه فايدهيي مى توانسته است براى غزالى داشته باشد ؟ مگرآنكه وى دا يه دستگاه سلطان و وزير نزديك كند . اذبيضي مواضع راحةالصدور (مثلا ۲۶۳ : ۲۶۵) وچهار مقالة نظامي عروضي (مثلا طبع دكتر محمد معين ٥٩ ، ٧٩ ، ٨١) و تاريخ سلجوقيان كرمان تأليف محمد بن ابر اهيم (مثلا ١١٥،۶٧) برمي آيد كه لشكر كاه سلطان درهنگام اقامت طولانی غالباً مشتمل بربناها و بادارها می شده است . براى وضع لئكر كامها درغير اينكونه مواقع مي توان رجوع كرد به كتاب آداب الحرب والشجاعه ٢٨٢

۴- ابن اثیر، الکامل، ۱۱۵/۸

۵\_ كتاب تاريخ دولة آل سلجوق، من انشاء عماد الدين اصفها ني، اختصار الشيخ البنداري، طبع مصر ۱۹۰۰ ۵۳/۱۹

ع\_ آثار الوزراء عقيلي ٢٠٧ ، مقايمه شود با راحة المدور ١٣٧

٧- تجارب الملف ٢٥٨

٨ عبدالغافر، السياق ١٩ الف، مقايسه يا ١٢٠ ب

۹\_ تتمة صوان الحكمه، طبع محمد شفيع ۱۰۰ مقايسه شودباكنز الحكمه ۶۸-۶۹/۲

١٠ - سبكي، طبقات الشافسيه ٢/٩

۱۱ مضمون شعر داعماد كاتب بدينگونه نقل مى كند : انك لاتتأثر بالغيبة عنى فانك تجد من تأنس به غيرى وانا اتاثر بغيبتك فانى لااجد الانس بغيرك . تاديخ دولة آلسلجوق ۵۷ ممكن است اصل فارسى شعر آنگونه كه ملك الشعراء بهاد (سبك شناسى ۲ / ۳۶۱) حدس مى زند اين بيت باشد :

ترا خوش است ترا هركمي بجاى منست

مرا بترکه مرا هیچکس بجای تو نیست

۱۲ این الاثیر، الکامل، ۱۲۱، ۱۲۱، برای تفصیل بیشتر درمورد دفتار سلطان باسیدالرؤساء ونظام الملك رجوع شود به قصل ۴ کتاب حاضر.

١٧٤ جواهرالمضيئه ١/٥-١٧٤

۱۴ سیکی، طبقات الشافعیه ۲۸ ۹۹

۱۵ برای متن نصیحت نامه و انتساب آن رجوع شود به :

Bertels, Sufism I Sufiskaïa 300-309

در بارة داستان واعظ و تحریك شیخ الاسلام انساری نگاه كنید به ابن الجوذی المنتظم ۱۶/۹ ـ ۱۵ ومقایسه شود با :

Beaurecueil, De., Khwádja Abdulláh Ansári 139-143

۱۶ - اخبار دولة آلسلجوق ۶۵ - ۶۴

۱۷ محمد شفيع ، حواشى تتمة صوان الحكمه ۲۰۰ ، بنقل اذ ذبدة التواريخ .

۱۸ ـ عباس اقبال ، وزارت در عهد سلاطین بزرگ سلجوقی ۴ ـ ۲۲ ، ایضاً ۷۵ ـ ۶۷ بنقل از جوامع الحکایات .

١٩ ـ سياست نامه ٥٣

٢٠ تاريخ دولة آلسلجوق ٨ ـ ٧ اخبار الدولة السلجوقية ٢٢ ـ ١٨

۲۱ ـ سیاست نامه ۱۳۲

٢٢ ـ درباب فعاليت باطنيه درخراسان دجوع شود به: الفرق بين الفرق

بعدادی ۶ ـ ۱۷۵، سیاست نامه ۱۶۷ ـ ۱۶۱، مقایسه شود باالفهرست ابن الندیم ۲۶۶، سرگذشت سیدنا درجامع التوادیخ ۹۷؛ انقدیمترین ددهای که برعقاید باطنیه بزبان فارسی نوشته اند بایدفقره بی دا ذکر کرد که در تاریخ بلمی، طبع ملك الشعراء بهاد پروین گنابادی ۴۳۹ ـ ۴۳۷ هست واین که بموجب قول مؤلف واین بحث نه ازعلم محمد جریرست ، حاکی است از اینکه اوضاع واحوال عصر مقتض طرح این بحث بوده است ـ درماوراء النهر .

۲۲\_ سیاست نامه ۶ ـ ۲۳۵

۲۴ ، همان کتاب ۲۰۰ یا ۲۹۰

۲۵ ایضاً ۶ ـ ۲۳۵ ، مقایسه شود بامجتبی مینوی، اذ خزاین ترکیه، مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات طهران ۲٫۴

۲۶ عبدالحمین درین کوب، ملاحظاتی درباب تادیخ ایران کمبریج ، مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات طهران ۱۱۷۷ و ۲۲۵ - ۱

۲۷ چهاد مقاله ، بکوشش دکنی محمد معین ، چاپ پنجم ، طهران ۶۶٬۱۳۲۷

۲۸\_ تثمة صوانالحكمه ۱۱۱\_۱۱

۲۹ لباب الالباب ، طبع معید نفیسی ۲۵

۳۰ همان کتاب ۶۵

G. Sarton, Intoduction I 772 \_r1

۲۲ مقایمه با کاردین نیشابودی، چاپکلالهٔ خاور ۳۴ مقایمه با داحة الصدور ۱۲۵

٣٢\_ تتمة صوان الحكمه ١١٥\_١١٦

۳۴\_ تقی زاده، گاه شماری ۱۶۷

۳۵\_ قزوینی، آثارالبلاد طبع و وستنفلد ۳۱۸

٣٤ تاديخ الحكماء قفطى لايبزيك ٢٤٣-٢

۲۰۶ سبکی، طبقات ۲۰۶۲

٣٧ ابن الجوذي، المنتظم ٩٥/٩

۳۹\_ تبیین کذب المفتری ۲۸۰

۴۰ تاریخ بیهق ۱۱۲

۴۱ مفدى، الوافى بالوفيات ۱ ۲۷۶ نبز مقايمه شودبا: طاش كبرى زاده،

مفتاح السعاده، طبع حيد آباد ٢٠٢/٢

## ۲۷۷ تجادب الملف ۲۷۷

ર્શ

۱۱۰/۱ المتنظم ۱۷۰/۹ ۲۰ ایضاً ۹۶

۳ ادواح که بر درش گذشتند فردوس مهین ودا نوشتند . . .
 دودیست که کو ثرش عدیلت آبش سلمال وسلمبیلست . تحفهٔ العراقین

خاقانی، چاپ دکتریحیی قریب، طهران ۱۰۰-۱۰۳/۱۳۳۳

۴\_ دحلة ابنجبير، طبع ينداد ۱۷۲/۱۹۳۷

۵- المنتظم ۹/۸ - ۵۷

9 مطایق قولسبکی نظامیه اولین مندسه بی بودکه در آن بر ای طلاب، معلوم معین شده بود، اما البته اولین مندسهٔ اسلامی نبود ۱۳۷/۳

٧ - رحلة ابنجبير، طبع بنداد ١٨٣/١٩٣٧

۸\_ تجاربالملف ۲۷۰

۹\_ معجم البلدان ۵ / ۱۲ ۸

١٠ ـ تجارب السلف ٢٣٤

١١ ـ سبكى، طبقات الشافعيه ٢٣١ / ٢٣١

۱۲\_ اینخلکان ۷۱۱ ـ ۲۹۶

١٣- سبكي، طبقات الثاقعية الكبرى ٩٢/٣

۱۴۔ تجارباللف ۲۷۷

۱۵\_ المنتظم ۱۹ ۵۳

۱۶ ایضاً همان کتاب، همان جلد ۱۶۹، مقایسه شود با ۲۱۲٫۹ نیز هقایسه شود با طبقات الحنابله للقاضی ایمالحسین محمد بن ابی یعلی ، مصر

۲۵۸/۲ ، ۱۹۵۲ و ذیل ابن شهاب ۱۴۲/۱

۱۱۷ سبکی، طبقات ۴ ر۱۱۳

۱۸- المنتظم ۱۹ ۵۹

۳۱۶ قرار از مدرسه

۱۹ این قتوی دا غزالی ظاهراً مقادن اوا خرعهد تددیس در نظامیهٔ بنداد باید داده باشد . اصل خبر در این خلدون، مصر ۱۲۸۴ ج ۱۸۲۶ آمده است . دربارهٔ تاریخ صدور آن قول گولد تسیهر در کتاب این تومرت (۲۱ - ۱۱) آنست که می بایست مربوط به اوا خر عهد تددیس در نظامیه باشد ، بویژ، دربن باب تردید دارد جهت تفصیل بیشتر رجوع کنید به عبدالر حمن بدوی، مؤلفات الغزالی، ۴۶ - ۴۶

۰۲- اذ دلایل مجعول بودن کتاب اینست که مؤلف یك دوجا اذابوالعلاء المعری سخن می گوید و اشعاری دا نقل می کند که ابوالعلاء برایش خوانده است درصورتی که معری در ۴۴۸ دوسال قبل از ولادت غزالی وفات یافته است مملاقات آنها ممکن نیست برای دلایل دیگر نگاه کنید بهبدوی، مؤلفات الغزالی ۲ - ۲۷۱

۲۱ در باب ابن تومرت و داستان ملاقات او با غزالی رجوع شود به مقالهٔ این جانب تحت عنوان : ابن تومرت، مهدی مغربی ، مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات وعلوم اضانی، مشهد، شماره چهارم، سال هفتم ۲۵۹/۱۳۵۰ ۲۴۸

۲۲\_ ابن شهاب، كتاب الذيل على طبقات الحنابله، طبع مصر ١٩٥٣ج

٢٣ ـ اين رجب، ذيل طبقات الحنابله ١٨١١ ـ ١٥٨

٢٤ - تاريخ دولة آلسلجوق ٧٥

٢٥ - اخباد آل سلجوق ٥٤

۲۶\_ المنتظم ١٥٩ ح

۲۷ حمان کتاب ۲۵٫۹ و۲۰

۲۸ ایناً ۱۵۵/۹

۲۹\_ ابن الاثير، الكامل ١٥٣\_ ١٩٣

۲۰\_ المنتظم ۹/۴

٣١ - ابن الاثير، الكامل، ١٥٣/٨ - ١٤٢؛ مقايسه شود باالمنتظم ٩ ٦٣٠

999

۳۲ المنتظم ۹۹۵ درباب اقدامات مکردی که سلطان، ظاهر اً بتحریك خواجه، برای عزل و تحقیر ابوشجاع کرد وسر انجام نیز حتی بعد انعزل وی که خلیفه یا واجازهٔ سفر حج داد سلطان وی را از ورود به بغداد مانع آمد رجوع شود به به یکی، طبقات الشافعیه ۲۳ ۵۹ - ۵۷

۳۳\_ ابن خلکان ۲۹۷/۱ نیز رجوع شود بهمقالهٔ نگارنده درباره تاریخ ایران کمبریج ، مجله دانشکده ادبیات ۵۴/۱۷ ـ ۱

۳۴\_ معجم البلدان، طبع مصر ۲۱/۳

در ۱۹۹۷ ، پسر وی مظفر عبادی و بادی چندسال بعد درمرو وفات یافت در ۱۹۹۷ ، پسر وی مظفر عبادی (۲ ۱۹۹۷) هم واعظ بود ومثل پدر یك چند در بنداد، در مدده نظامیه و تاجیه، وعظ كرد و كتاب التصفیه فی احوال المتصوفه معروف بهصوفی نامه از اوست كه به تصحیح دكتر غلامحسین یوسفی در طهران بسال ۱۳۴۷ انتشار یافته است . عمادی شهریادی وقوامی دازی درمدح همین مظفر عبادی اشعاد سروده اند و آنچه در داحة الصدور ۲۰۹۹ درباب عمادی وعبادی آمده است داجع به همین پسرست . بدینگونه پدر و پسر هردو واعظ مشهور بوده اند، هر دو در بنداد وعظ كرده اند و هر دو نیز در بنداد مورد علاقه و سپس مخالفت واقع شده اند . در بنداد وعظ كسانی كه در سخن آنها طامات و شطحیات بود، غالباً مورد توجه عامه واقع می شد ولیكن اهل حدیث مخصوصاً حنا بله آنها دا نمی پسندیدند و مجالس احمد غزالی، مظفر عبادی، و ابوالفتح خزیمی بسبب در نزد حنا بله غالباً نكوه ش می شد . درجوع شود به این الجوزی ، المنتظم ، در نزد حنا بله غالباً نكوه ش می شد . درجوع شود به این الجوزی ، المنتظم ، در نزد حنا بله غالباً نكوه ش می شد . درجوع شود به این الجوزی ، المنتظم ، ۲۲۱-۲۷۲

۳۶ دیوان معزی ، طبع اقبال ۴۰۵ :

رفت دریك مه بفردوس برین دستود پیر

شاه برنا ازیمی او رفت در ماه دگر

كردناكه قهر يزدان عجز سلطان آشكاد

قهر یزدانی به بین وعجز سلطانی نگر

٢٧\_ المنتظم ١٩٨٩ - ٢٧

۳۸\_ ابن حَلكان وفيات، ۲۸ - ۴۵ - ۴۴۹ دميرى حياة الحيوان ، طبع

149/1 = 1797 in

٣٩ نصرين مزاحم، كتاب صفين ١١٥

۴۰ المنتظم ۱۹۸۸

٣١ المنقذ من الضلال، طبع دمشق ١١٨/١٩٣۴ ، درباب كتابعجوع

كنيد : بعوى، مؤلفات الغزالي ۴ ـ ۱۳۲

٣٧\_ المنتظم ٥١ ٥٩ - ٥٨

۴۳ المنتظم ۱۹۷ - ۸۶

F. Jabre, La Biographie, in Mideo, Le Caire, I,91-94\_FF
Macdonald, Life of Al-Ghazzali 98 \_FO

۲۹ - ابن عما کر، نبیین کذب ۲۹۲

ر\_ یافعی، مرآة الجنان ۲۲۶/۱۹۵۸ ۲\_ التبصیر اسفراینی، بنداد، ۱۲۶/۱۹۵۵ - ۱۲۵ ۲\_غزالی،فضائح الباطنیه،عبدالرحمن بدوی،۱۹۶۴/۱۹۶۲مقایسه شودیا :
Goldziher, Streitschrift 6-8, 15 cf. 23

> ۴\_ المنتظم ۹ / ۲۰ ۱ ۵\_ المنتظم ۹ / ۱۳۰-۲۹ ۱

و مدهدا ادعای عبدالرحمن بدوی، در مقدمه فضائح الباطنیه / ه، که اشارت به بعضی مندرجات کتاب الملل والنحل شهرستانی می کند ومی گوید: و الغزالی لاشك قداطلع علیه، سهوی واضح است چرا که کتاب شهرستانی در ۵۲۸ بدرخواست نقیب ترمد ابوالقاسم علی بن جعفر الموسوی، تألیف شده است و شهرستانی که درطبقهٔ امام محمد بن یحیی از شاگردان غزالی است و در ۵۴۸ وفات یافته است ممکن نیست کتابش جزو مآخذ غزالی بشمار آید. فسول حسن مباحهما گرمستند غزالی می بود ذکرش دردسالهٔ وی می آمد.

Kraus, P., in Islamic Culture 1938 C. f. Kholeif., و المحدد من المحدد تقيد المحدد تقيد المحدد تقيد المحدد تقيد المحدد تقيد دانش پژوه، ومحمد مدرسي دنجاني ۱۰۸ ـ ۱۰۸ ـ محدد تقي دانش پژوه، ومحمد مدرسي دنجاني ۱۰۸ ـ ۱۰۹ ـ ۱۰۹ همچنين مقايسه شود بافرقه اصباعيليه تأليف مارشال کي . س . ماجس، ترجمةفريدون بدرماي، ۱۲۰ ـ ۱۲۰

٩\_ التيصير ١٣١ ، مقايمه شود يا :

Carra de Vaux, Ghazali 57

١٠٠ مفاتيح العلوم، طبع وان فلوتي ١٠٠

١١\_ المنقد من الضلال، فريد جبر ١٩

۱۲ ـ می کوید :

هفت الحنيفة و النصارى ما اهتدوا

و يهود حارت و المجوس مظله

اثنان اهل الارش ذو عقل للا

دين و آخر دين لاعقل له

۱۳ معرى :

و لکن قول دور سطروه فجاه وابالمحال و کــدروه فلا تحسب مقال الرسل حقاً فكان الناس في عيش دغيد

14/40-14

۱۵ برای تفصیل بیشتر دراقوال زنادقه رجوعشود بمقالهٔ نویسنده این مطور تحت عنوان کشمکش ادیان در قلمرو اسلام ، زنادقه ، درماهنامهٔ آموزش و پرورش دورهٔ چهل و دوم شماره پنجم ، بهمن ماه ۱۳۵۱ و داهنمای کتاب سال هفتم شماره ۲

۱۶ برای تفصیل دجوع شود مخصوصاً به حنیف ندوی، سرگذشتقزالی ۱۶ برای تفصیل دجوع شود مخصوصاً به حنیف ندوی، سرگذشتقزالی (اددو) ج ۲ ، شماره درمجله ثقافت (اددو) ج ۲ ، شماره با دقت کافی بردسی شده است نیز دجوع شود به با دقت کافی بردسی شده است نیز دجوع شود به با Quadri, G., La Philosophie Arabe 123

1,40 2 47,40 2 14,4 - 14

۱۸ مین اداقوال فلاسفه ۷۷ میرای تفصیل روشنی اداقوال فلاسفه درین باب رجوع شود به :

Saced Sheikh, in A History of Muslim Philosophy 601-608

١٩٨ ابن عساكر، تبيين كذب المفترى، دمشق، ١٩٨٨ ١٩٨٨

۲۰ ابن خلدون، السر٣١٩م١١٩

۲۱ المنتظم ۱۲۵۸

٢٢ ـ اصل شعر اين است :

و خلفك الجهد اذاسعوا

اخنت باعشا دهم اذونوا

واصبحت تهدی ولاتهتدی و تسمع وعظاً ولا تسمع فیا حجرالشحد حتی متی نمن الحدید ولا تقطع زیدی، اتحافالسادة، مقدمه، الفصلالرابع، این ابیات بااندك اختلاف به ابن تومرت منسوب است . دك این خلکان ۱۴۵/۴۰۸

٦

۱ با آنکه خود غزالی در کتاب المنقذ ۴۹ خروج خویش را از بنداد در ذی القعده ۴۸۸ می نویسد قول سبکی که آن را در ذی الحجه ثمان و ثمانین ضبط می کند (طبقات ۲۰/۴) درخور توجه نیست مخصوصاً که معهود نیست کسی که در بندادقصد حج می کند درماه ذی الحجه از آنجا باین قصد بیرون بیاید از آن که داه چند روزه نیست .

٣ - المنقذ ٣٧ - ٣٣

۳ دسالة الوعظ یا مواعظ غزالی مقصودست که درجزو جواهر الغوالی مجموعة رسایل غزالی در قاهره ۱۳۴۳ هجری قمری طبع شده است . سبکی خلاصه یی از دساله را نقل می کند طبقات ۱۱۲/۴ برای تفصیل بیشتر دجوع شود به بدوی، مؤلفات الغزالی ۱۹۱ ـ ۱۹۰

٧\_ المنقذ ٧٧

۵ چنانکه اذمحاسبهٔ جداولگاه شمادی برمی آید چون اول محرم سال ۴۸۸ موافق با ۱۱ ژانویه ۱۰۹۵ میشد اول دی القدده با ماه نوامبر اذتقویم مسیحی مطابق بود .

9\_ سبكى، بنقل اذ ابن السمعاني، طبقات ٢٠٥/۴

٧- رجوع شود بهسبكي ١٠٨/١-١٠٨

۸ـ وهي جنة الارض بلاخلاف . ياقوت، معجم البلدان، بيروت ١٩٥٥ ج

یادداشتها ۲۲۱

۹ وقالوا : عجائب الدنيا ادبع : قنطرة سبخه ، و منارة الاسكنديه و كالم كنيسة الرها و مسجد دمشق . يا قوت ، معجم البلدان ، طبع بيروت ، ١٩٥۶ ٢ ٢ ٢٥٥٨

١٠ اين بطوطه، سفرنامه، ترجمهٔ محمد على موحد ٧٨-٧٩

۱۱\_ ابن جبیر ۲۶۶ مقایسه شود با یاقوت ۲ ر ۵۹۶

۱۲ عبداللطیف الطیبا وی، النزالی فیدمشق والقدس، مجلةمجمعاللفة المربیه بدمشق ۱۹۶۹، الجزءالاول ۱۰۴ در واقع هرچند تصور آنکه غزالی بفداد را بخاطر ملاقات شیخ نصر ترك کرده باشد معقول نیست اما فکر ملاقات شیخ ممکن هست تاحدی موجب توجه وی بدمشق شده باشد هرچندنه یك موجب قوی چون آنانقلاب درونی که وی را از بنداد و بحث و درس منقطع کرد وجود شیخ و مرشد و عالم و متعلم را برنمی تافت و ظاهر آ بیشتر هدف آن بدست آوردن یك خلوت انزوا بود نه جستجوی یك صحبت .

۱۰۴ سبکی، طبقات ۲،۴،۴

۱۴ ذهبی، سیرالنبلاء ۷۴ ب ، یدوی، المؤلفات ۵۲۸

۱۵ - تبیین کذب المفتری ۲۸۷

۱۶\_ اسرادالتوحید ۲۲ و۳۵

۱۷ ـ سبکی۴ر۵ - ۱۰۴

۱۸ این مطلب دا علاءالدین الصیر فی نقلمی کند در کتاب زاد المالکین اذ قول قاضی ابی بکرین العربی، نیز نگاه کنید به شدرات النصب ۱۳/۴

۱۹ می بوده باشد که ناصرخسرو دین زمانها می بایست بهمان وضعی بوده باشد که ناصرخسرو دید ازین دو اینجا غالباً احوال بناها و معاید از کتاب ناصرخسرو اخذ شد. مخصوصاً دك: سفر نامه ناصر خسرو، طبع محمد دبیرسیاقی، طهران ، ۱۳۳۵، ۳۲ م ۳۲

• ٢- طبقات سبكى ٣٠٥/٣ ونقلت من خطالحافظ ابى سعدبن المعانى فى كثابه لقية المشتاق الى ساكنى العراق ما صورته: سمعت ابا الفتوح نصربن محمد بن ابراهيم المراغى مذاكرة بآمل طيرستان يقول اجتمع الامام ابوحامد الغزالى واسماعيل الحاكمى وابوالحسن اليصرى، وابراهيم الشباك الجرجانى، و جماعة كثيرة من الغرباء الصلحاء فى مهد عيسى عليه السلام ببيت المقدس فانشد قوال هذين البيئين:

فديتك لولا الحب كنت فديتني

ولكن بسحر المقلتين سبيتني

اتيتك لما ضاق صدرى من الهوى

ولو کنت ند*دی ک*یف شوقی اتیتنی

فتواجد ابوالحن البصرى وجدا اثر في الحاضرين و توفي محمد الكاذروني من بين الجماعة في الوجد قال المراغي وكنت معهم حاضرا وشاهدت ذلك،

۲۱\_ المنقذ، طبع بيروت ۲۸

۲۲ ـ سفرناه اناصر خسرو ۴۳

۲۳ ذکی مبارك، الاخلاق عندالنزالی ۱۵

۳۴ ـ از جمله نگاه کنید به المنتظم ۹ / ۱۷۰ ـ ۱۶۹ ، و بآنچه سبکی ۲ / ۱۲۲ ـ ۱۴۵ ـ ۱۴۵ ـ ۱۳۲ ورده است ، خود سبکی ۴ / ۱۸۲ ـ ۱۴۵ ـ تعداد زیادی از احادیث احیاء را جمع آورده است که برای آنها اصلی نثوانسته است بیابد . نیز رجوع شود پائین تر ، ۲۲۴

۲۵ متن قول ابن عربی نگاه کنید به عبدالرحمن بدوی، مؤلفات النزالی، ۵۴۷ م ۵۴۶

۱۹۹۰ ابن الاثیر، در الکامل ۱۸۹۸ درضمن وقایع سال ۴۹۲ نام این اشخاص را درین واقعه ذکرمی کند : قاضی ابومحمددامغانی، ابوبکر الشاشی، ابوالقاسم الزنجانی، ابوالوفاء بن عقیل، ابوسعد الحلوائی، ابوالحسن بن سماك ومی نویسد که آنها در حلوان از قتل مجدالملك بلاسانی و زیر سلطان مطلع شدند و نومه بازگشتند .

۷۲ ابن الاثیر، الکامل، ۲۸ ۱ وقول این مودخ که دقتش در ضبط حوادث کم نظیرست جایی برای قبول روایاتی که بموجب آنها اقامت غزالی دربلاد شام وقدس ده سال طول کشیده است باقی نمی گذارد . ابن اثیر می نویسد که غزالی احباء العلوم را در همین سفرشم نوشت و در دهشق بسیاری کسان آن را از وی سماع کردند . با توجه به وسعت و تفصیل کتاب البئه قول ابن اثیر را باید باین معنی گرفت که آنچه را درشام غزالی تحت عموان احیاء علوم الدین نوشت می بایست بعدها تکمیل کرده باشد و سماع آن در دمشق و بغداد مر بوط به اجزائی از آن بعدها تکمیل کرده باشد و سماع آن در دمشق و بغداد مر بوط به اجزائی از آن بعده است که در حدود ۴۹۰ کامل به ده است .

۲۸\_ ابن خلکان ۳ر ۳۵۳ ۲۹\_ یاقوت، معجم ۲۸ ۵۶۱ ۳۰ دوایت از ابوالفرج بنالجوزی است که ازمخالفان غزالی بود و کتابی هم درنقد احیاءالعلوم دادد . یافعی درمرآةالجنان ۴ ۱۷۸ خاطرنشان می کند که این قول باآنچه خود غزالی درالمنقذ می گوید سازگاری ندارد . بعلاوه درحالیکه غزالی دربغداد ازصحبت پادشاهان می گریخت وجاه وحشمت را بمیل خویش ترك کرد چگونه ممکن است بعد ازآنهمه ریاضت و ترك ، باز میل دیدار پادشاه مغرب کرده باشد وبهجاه وحشمت بنظرعلاقه نگریسته باشد ۶ این احتمال نیز که قصد در گاه یوسف بینتاشفین و سپس انسراف ازینقصد در دنبال آگهی ازمر گه وی می بایست مربوط به سالهای بعد ودرواقع مقارن پایان دوره تعلیم غزالی درنشابور باشد، باآنکه سندندادد بخاطر بعضی محققان آمده دوره تعلیم غزالی درنشابور باشد، باآنکه سندندادد بخاطر بعضی محققان آمده است از جمله دجوع شود به :

اما با توجه بدوری خراسان اذ مصر ومخصوصاً با در نظر گرفتن احوال دوحی غزالی درین سالها تصور این احتمال حتی اذاحتمال مسافرت اذشام باسکندریه هم بعیدتر بنظر می دسد .

۳۱ داین الجوزی المنتظم محمد بنعلی در این الجوزی المنتظم ۳۴/۹

٣٢ كامل ابن اثير ١٥٩/١٠

۲۲٪ اسرارالتوحید چاپ جمنیار ۲۹۴،۲۰۰

٣٣ المنتظم ٩/١١ - ١٠

٢٥\_ المنتظم ١٧٠/٩

۳۶\_ همان کتاب ۲۹ ۱۳۹

۳۷ مقری، از هارالریاس ۱۸۳

٣٨ مكاتيب غزالي، طبع اقبال ٣٨

٣٩\_ المنتظم ٩/ ١٧٠

. ۴- نفح الطيب ١ / ٣٣٨ ، ٣٣٢

۴۱ شدرات الذهب ۱۳٫۴

۴۲ أبن الجوذي، المنتظم ٨٧/٩

۴۳ مکاتیب غزالی ۴۵ : واین مقداد ضیعتکی که بطوس است بکفایت این. ضعیف واطفال و فامی کند. عبادت از نامه بی است که غزالی به نظام الدین احمد بن نظام الملك می نویسد در اعتذاد از سفر عراق، مکاتیب غزالی ۴۲-۴۵. این نکته هم. در خور یاد آوریست که هنگام عزیمت از بغداد غزالی چنانکه در کتاب المنقذ.

۳۲۴ فرار از مدرسه

تصريح مي كندكفاف عيال دا بهمال عراق حواله مي دادد وچون مي كويد درهمة دنيامالي كه رواباشد علماجهت عيال خويش اخذ كنند ازمال عراق شايسته ترسراغ نداشتم بنظر مى آيد كه ضيعتك طوس هم مى بايست اذ همين مال برايش حاصل شده باشد و در هر حال این اعتقاد غزالی در باب مال عراق مبنی است بر آنچه ا بوسعیدا سطخری و بسیاری ازائمهٔ شافی درین باب می کویند. دموجه قول اصطخری عمربن خطاب تمام سواد را بركافة مسلمين وقف كرد وعراق بااين عمل درحكم فيئي درآمد نه آنگونه كه مخموس باشد ملكه وقف برعامه مسلمين كشت ومصرف مال (= خراج) آن هم عبارت شد اذعموم مسالحکه غیر اذ ادزاق سیاه وبنای جوامع وبلها و استواد كردن ثغرها وامثال ابن امور ارزاق قضات و فقهاء و قادیان و اتمه و مؤذنان را نیزشامل بود وبا آنکه ابن سریج خراج عراق را عبادت اذ ثمن بيع آن كه سال بمأل دريافت ميشود مي داند باز مصرف آن دا درهمان مسالح، مسلم می دادد. برای تفصیل اقوال درین باب و تعریف سواد و عراق رجوع شود به فضائح الباطنية غزالي ١٨٩ وهمچنين به كتاب الاحكام السلطانيه ماوردی طبع مسر ۱۲۹۸ ۲-۱۶۶ و۵-۱۶۴ درباب مال مسالح وشروط راجع به اخذ علماء اذآن مال رجوع شود به احياء علوم الدين ١٣٨/٢ دربارة معاملة عمر باسواد وعراق که خلیفه چون می خواست حقی از آن برای نسلهای آینده مسلمین هم منظور شود و تقسیم اراضی هم سبب سکونت سپاه در سواد و بروز اشكال در ادامهٔ جهاد وفتوح نباشد بافاتحان گفت وشنودى بيش آورد وسرانجام وضع این اداضی دا با آنچه فیئی خوانده می شد و درقر آن، ۱۵۹، ۱۰، ۱۵۹ وضع بآن سحن هست تطبيق كرد نكاه كنيد يه كتاب الخراج ابويوسف ١٤ درهر حال مقارن ترك نظاميه، غزالي خواه بآن سبب كه هنوز اطمينان بعقطميت تصميم خويش نداشته است خواه بآن جهت كه نمى خواسته است عزيمت خويش را درتر التطعي بنداد اعلام کرده باشد عیال خود را در بندادگذاشت و برادرش احمد را هم به نیابت خویش کماشت . معهدا اینکه درپایان دوسال مسافرت شام و حجاذ خود وى به هنگام ورود به بغداد درخانقاه ابوسمدواردشد حاكي از آنست كهمي مايست عيال وى نيز درين زمان بطوس بازگفته باشد . ممكن است ضيعتكي همكه در باذكت بدخرامان وسيلة تأمين معيشت عيال غزالي شده است ، اذ همين مال مصالح ، که در واقع غزالی مالی حلال تراز آن نمی شناخت حاصل شده ء بائد

V

١- المنقد من الضلال، فريدجبر١٠

۷ ـ همان کتاب ۱۰

٣ - ايضاً ١١

۴\_ سبكى، طبقات ٢ / ١٢٧ ، مقايسه شود با قول غزالى درباب اخوان الصفا ، المنقذ ٢۶

۵\_ تهافت الفلاسفه، طبع سليمان دنيا ١٩٥٨ / ٢٧-٩

ع\_ تهافت الفلاسفه ۲۰۶۰

۷ در القسطاس المستقیم ، طبع شلحت ۶۹ - ۴۷ غزالی نشان می دهد که اقسام سه گانهٔ قباسات اقترانی دا می توان به میزان تعادل، واقسام دو گانه قیاس شرطی (=متعلومنفصل) دا می توان به تر تیب به تلازم و تعاند بر گرداند واین هرسه میزان دا وی ازاحتجاجات قرآنی استخراج می کند . در مقدمهٔ المستصفی درعلم اصول هم اهمیت علم منطق دا به عنوان میزان خاطر نشان می کند وهمین نکته وی را هدف انتقادهای سخت مخالفان از جمله ابن الصلاح و ابن تیمیه کرده است . در باب نظر غزالی داجع به علم منطق و باده بی از تحقیقات اخیر که در باب منطق در نزد مسلمین و مخصوصاً در نزد غزالی ، انجام شده است مخصوصاً در نزد غزالی ، انجام شده است مخصوصاً در نزد غزالی ، انجام شده است مخصوصاً در نود عواره و شود به :

Jabre, F., La Notion de Certitude 97-113 معهذا برخلاف قول این مؤلف آنچه درین باب درماً خذ ذیل آمده است :

Prantil, C., Geschichte der Logik II 391-73

چون ققط مبتنی بر ترجمهٔ لاتینی مقاصدالفلاسفه است نمی تواند ممرف درست. تفکر غزالی درباب منطق باشد . مقایسه شود با :

Nallino. C. A., Ghazzàli, in: Raccolta di Scritti,, 284

٨\_ تهافت الفلاسفه ٧٧

٩\_ مقاصدالفلاسفه ٣٢

١٠ المنقنسن الضلال ٢٨-٢٩

١١\_ الجامالعوام ٥٤

۱۲ دربارهٔ روایت شهر زوری رجوع شود بهغزالی نامه، طبع دوم ۲۱ ممهذا برخلاف بندار استاد همایی این خبر منحصر به روایت شهر زوری نبست و قبل از شهر زوری در تثمة صوان الحکمه بیهشی ۲۴ هم آمده است .

۱۳ \_ كتاب النجات ۴۱۵ ـ ۴۱۵ ، مقايسه شود با شبهه برقلس در الملل والنحل ج ۴۲۷ ـ ۲۸ / ۲۲۷ ـ ۴۲۷ ـ

۱۴ درباب تنازعهای چهادگانه که کانت دراحکام مربوط بهجهان شناسی نشان می دهد رجوع شود به:

Körner, S., Kant 113-118

مقایمه شود با : سیر حکمت درارویا، ج ۲ (چاپ اول) ۲۵۸-۲۵۲

١٥ ـ تهافت الفلاسفه ٨٠

۱۶ ـ تهافت النهافت، طبع بویش ۷

۱۷- قرآن ۱۸۱۳-۱

C. f. Van den Berg, S., Tahafut Al-Tahafut, II \_1A 56-57

١١٢ تهافت الفلاسفه ١١٢

۲۰ تهافت الفلاسفه ۲۱۱۳ تها

۲۱ ـ تهافت ۲۲۳ ، درباب وقوع معجزه و ارتباطآن با مسألهٔ علیتاذ خطر فلاسفه، رجوع شود به گفتارغزالی درتهافت ۲۲۲-۲۲۴

۳۲ مثال آتش و پنبه در سخنان سکستوس امپریکوس شکاك معروف . یونانی هم هست برای مأخذ رك به:

Van den Berg. S., Op. Cit. II 176 Leibniz, Theodicée, 2., C. f Van den Berg. S., \_ rr Op. Cit. II 183

۲۲- تهافت الفلاحقه ۲۲۲-۲۲۲

معد شباهت اقوال غزالی وسایر اشاعره با بعضی آراء مالبرانش و بو ترو نیز از بعضی جهات قابل توجه است مالبرانش که توالی اسباب و مسببات را نوعی تقادن اتفاقی و منسوب به مشبت و سنت الهی می داند در تبیین این قول یك جا مثل غزالی به حركت دست انسان اشاده می كند كه انسان می بندارد حركتش بسته

به ارادهٔ خود اوست و در واقع اذخداست رجوع شود به :

Entretiens sur la Metaphysique, VII, 11)

همچنین بوتروعلاوه بر نفی ضرورت در تقادن بین علت و معلول اصل بقاءانرژی راهم ضروری نمی داند. نیز رجوع شود به: سیر حکمت درارو پاج۲/۲۲–۲۱، و ج ۲/۲۸–۲۷۴

۲۶ المنقذ ۲۴ مقایسه شود با احیاء ۳۲۶/۳

Jabre, F. La Notion de Certitude 257 \_YY

Wensinck, A. J., La Pensée de Ghazzáli 124 - TA

Quadri, G., La Philosophie Arabe 137 \_ r 9

۳۰ درباب تصوففادایی نگاه کنید بهمقالهٔ فادایی تصوف، درمجموعهٔ مقالات و اشعاد استاد بدیعالزمان فروزانفر ۲۹۳ س ۲۸۳ داجع بهابن سینا مخصوصاً دجوع شود به کتابالاشادت والتنبیهات ۳۶۳-۳۹۵ وبرای شباهت بین تفکر غزالی و دأی ابن سینا، درباب فلاسقهٔ ملحد دجوع شود به خاتمه و وسیه شیخ درپایان کتاب اشادات ۳/۹۷

۲۹ ۱ حیاء ۱ ر ۲۹

Jabre, F., Notion de Certitude 75-95 Gadet-Anawati, Introduction 157-160

٣٥ ـ الاقتصاد في الاعتقاد، طبع مكتبة تجاريه، قاهره ٨

۳۶ احیاء ۱ر۲۶

۳۷ تعبیر مأخود از غزالی است که درالمنقد من الفلال می گوید : انی علمت ان الصوفیة هم السالکون بطریق الله تعالی خاصة ... فان جمیع حرکاتهم فی ظاهرهم و باطنهم مقتبسة من نورمشکاة النبوة علی وجه الارض نوریستضاء به ، ۸۲ ماین تمثیل درادب صوفیه وغیر صوفیه دواج بسیار

دارد، رجوع شود به : مآخذ قصص وتمثیلات مثنوی ۳۵–۳۳

دة، رجوع مود به : ماحد فقص . ٣٩ـــ المنقدَمنالضلال ٣٤

74,4 sles -4.

٢١ ـ قال ابو بكر بن العربي: شيخنا ابو حامد بلع الفلاسفة و ادادان يتقيأهم

فما استطاع ـ ذهبی، سیر اعلام النبلاء ج ۱۱۲ به نقل اذبدوی ، مؤلفات الغزالی ۵۳۰

۲۰/۳ المنقد من الضلال ۵۵-۵۵ ، مقایسه شود با احیاء ۱۳۲۳ Macdonald, B. D., Emotional Religion, in JRAS ۴۳ 1901-2/278

۴۴\_ مكاتيب غزالي ۲۳-۲۲

Wensinck, A. J., Pensée de Ghazzali 4,9 \_F \( \Delta \)

۳۶ احیاء ۱۹۳، عبارت غزالی: فکذلك كلمولودیولد متدلا سحیح الفطرة وانما ابواه یهودانه اوینسرانه اویمجسانه ای بالاعتیاد والتعلیم تكب الرذایل، یاد آور کلام ژان ژاك روسوست در سر آغاز کتاب امیل:

Rousseau, Emile I,

۴۷ ما ۵۸ ۵۸ ۵۴ ۵۴

۴۸ احیاء ۴ ر ۹ ۸ ۸ ۲۵۸

۴۹ برای تفصیل درین باب رجوع شود به:

Saeed Sheikh, in A History of Muslim Philosophy I 625

Carra de Vaux, Ghazali 163 \_4.

۵۱-۲۶۹/۴ حیاء ۱۴ ۴۵۱-۲۶۹

۵۲ احیاء ۲۳/۴ مقایسه شود بامیزان العمل ۷۵ ؛ عراقی، المعنی عن حمل الاسفاد : حدیث : الناس نیام فاذا ماتوا انتبهوا، لم اجده مرفوعاً و انها یغزی الی علی بن ابی طالب عملی تنام احیاء العلوم ۲۲/۴

٥٣ الدرة الفاخر، طبع لئون كوتيه، دنو ١٨٧٨ ٥

۵۴ درصحت انتساب این کتاب به غزالی بعضی محققان از جمله آسین پالاسیوس تردید کرده اند رك : بدوی، مؤلفات الغزالی ۲۲۴ اما چون کتاب، معرف عقاید عوام درباب مرگ است و گرایش غزالی به عقاید عوام در پایان عمر نظیر گرایش استادش امام الحرمین به «دین المجایز» است می توان قول لئون گوتیه را که به دستاویز یك اشارت که دراحیاء بآن رفته است انتساب آن را مقبول می شناسد پذیرفت و آن دا معرف طرز فکر غزالی درسالهای عزلت و ان وانزوای صوفیانه اش دانست .

۵۵ احیاء ۳٫۰۳۲-۲۶۸

يادداشتعا

444

۵۶ غزالی، كتاب الادبمين ۲۱۵ ، احباء ۲۸۸ :

لاتبعث الاموات قلت اليكما اوصح قولى فالخسار علبكما قال المنجم و الطبيبكلاهما ان سع قولكما فلمت بخاس

A

۱ جواب وی چنین بود: محمد بن عبدالله سیدالا نبیاء ، محمد بن ادریس الشافعی سیدالائمه ومحمد بن محمدالغزالی سیدالمصنفین ، دك: مرآة آلجنان حوادث سنه ۵۰۵

۲ جمهور افلاطون، کتاب ۲، فدون ۴۲/۳۶ ، ومقایمه شود با : Smith, M., Al-Ghazail 110

۳ یرای تفصیل نگاه کنید به : یادداشتها و اندیئهها ۱۲۶-۱۲۶
 ۲ دلائل الاعجاز ۲۳-۹

۵ مواعظ و ن که مجموعه بی هم از آن درست شد، غالباً رنگ کلام صوفیه داشت . پاده بی اذ سخنان هم بوی منسوبست که ظاهراً از دستکاریها بی خالی نباشد \_ تحریف با اضافات . برای نمونه رجوع شود به ابن الجوزی ، المنتظم ۹ / ۲۶۲ - ۲۶۲

9\_ مكاتيب غزالي ١٠ ١٠

٧- طبقات ۴/۱۲/

٨ ـ فغايح الباطنيه طبع عبدالرحمن بدوى ٨٠٨

Carra de Vaux, Ghazali 54 \_9

۱۰ در تذکرهٔ دولتشاه (طبع طهران ۱۱۱) نامه یی کو تاه ازغزالی نقل شده است درجواب وزیر که لطف و حالی شگفت دارد و اینکه در فضائل الانام با آنکه مفصلتر ازمتن مذکور دولتشاه است نامه، بآن لطف و حال نیست، شاید بیشتر حاکی از دستکاریهایی درفضائل الانام باشد تا در و تاریخ استظهاری و که مرجع دولتشاه است د و گرچند دولتشاه خود از اتهام بیدقتی مصون تیست ، بااینهمه مجموعه یی که فضایل الانام خوانده میشود، تعدادی از جالب ترین مکتوبات غزالی دا در بردارد .

۱۱\_ مآخذ قصص مثنوی ۹۶\_۹۸

۱۲ ما بوحیان توحیدی، مقابعات ۲۵۹

Zarrinkoob, A. H., Persian Sufism in its Histor-\_1r ical Perspective 185-216

۲۴۲-۲/۴ احياء ۱۴

۱۵ - احیاء ۴ م۵

١٤- كماني چون ابن الملاحوسيكي كه درصحت انتساب كتاب المضنون على غير اهله به غزالي ترديد كرده اند دستاويز شان اين است كه بعض مطالب این کتاب شیاهت به اقوال فلاسفه دارد و مآنجه غزالی در کتاب تهافت در رد سخنان فلاسفه دارد سازگارنیست. البته ممکن است گفته شود که برخلاف پندار سبكي و ابن الصلاح مانعي نداردكه غزالي ابن را در دورة اشتغال به فلسفه نوشته باشد وقبل اذعهد تحول . اما اشكال ابنجاست كه ذكر واحياء ودين كثاب آمده است وقبول انتمابآن درصورتي معقول بنظر مي رسدكه ذكر احياء بعدها بآن الحاق شده باشد . كتاب المضنون على اهله يا مضنون صفير هم مشتمل بن نقد اشمریه و براقوال دیگریست که بعید می نماید غزالی در دورهٔ بعد از احیاء بآن كونه اقوال معتقد بوده باشد . در هرحال ممكن است آنجه بنام المضنون على غيراهله بهغزالى منسوبست اذآن كتابهايي كه وى بنأ لبفآنها اشادت كرده است نباشد اما فقدان عقاید افراطی را درین دو رساله نمی توان کاملا دستاوین رد انتساب آنها به غزالی ینداشت و بر خلاف آنجه این طفیل و این دشد و موسی یهودی نریونی گفته اند از یك كتاب دمضنون، هم كه غزالی نوشته باشد نباید توقع سخنانی را داشت که با روح تعلیم او دراحیاء منافات داشته پاشد بلکه با توجه بداحوال وافكار غزالي همين قدركه يك ائل او از بعضي جهات با عقايد جمهود تفاوت دارد ممكن هستكه مؤلف براى اجتناب اذغوغاآن را «مضنون» بشمرد . درهرحال مأله هنوزمحتاج بردسي است و قبل انهرچيز بايد متن دقیق انتقادی هی دو رساله نشر شود .

۱۱۷ طبقات سبكى ۴ / ۱۳۴ مقايسه شود باذكى مبادك، الاخلاق عندالغزالى

۱۸ ـ ذهبی، سیراعلام النبلاء، مقایسه شود با عبدالکریم عثمان، سیرة الغزالی ۷۳

١٩ ــ نقض المنطق، قاهره ١٩١٥ ، ٢٥-٥٣

٢٠ محاضرة الابرادج ١٢٥/١

۲۱ ابوبكربن العربي، مقايسه شود با ابن تيميه، موافقة صحيح المنقول بصريح المعقول، طبع قاهره، ٢/١٩٥١

۲۲ صحتانتساب میزان العمل موجود به غزالی بوسیله مونتگامری وات (JRAS, 1949) محل تردید واقع شده است، ولیکن شباهت مطالب آن با بسنی مطالب احیاء العلوم، واشادت بنام آن در آخز معیار العلم، در قبول تردید وی جای تأمل باقی می گذادد . برای تقصیل بیشتر رجوع شود به : ، ، Rouyges, M.، ترجمهٔ وعبد الرحمن بدوی مؤلفات الغزالی ۲۸ – ۲۹ و در باب ترجمهٔ عبری کتاب نگاه کنید به:

Steinschneider, M., Die Hebraische übersetzungeni 519

۲۳\_ ابن تغری بردی، طبع قاهره، ۱۹۴/۳ ۲۴\_ مؤلفات الغزالی ۵۲ ـ ۵۰ حاجی خلیفه درکشفالظنون (شماده

Gairdner, W., Al-Ghazali 109 \_\_Y o

۲۶ زبیدی، اتحاف الساده ج ۲/ ۴۲

۲۷ محمد ابوزهره، الغزالي الفقيه، مقالة في كتاب مهر جان الغزالي ٢٤٠ محمد ابوزهره، الغزالي الفقيه، مقالة في كتاب مهر جان الغزالي

۲۲/ ۱۳۵۵ دازی. المناظرات. مطبعة العثمانيه حيدرآباد، ۲۸ Saeed Shaikh, in History of Muslim Philosophy \_ ۲۹

اینکه غزالی خودش هم کتاب تهافت را اذنوع کتب کلام میشمرده است اذقول وی در جواهر القرآن برمی آید . رجوع شود به سلیمان دنیا، تهافت

الفلاسفه ۵۵-۵۴

۳۰ ابوحامد الغزالى ، فضائح الباطنيه، حققه وقدم له عبد الرحمن بدوى، القاهره ۱۹۶۴ م

٣١\_ فضائح الباطنيه ٢١٧

٣٢ ـ ايضاً ، همان كتاب ١٧ ـ ١۴ مقايسه شود با ابوالمظفر اسفرايني التبصير في الدين ٢٥ ١

٣٣- فشائح الباطنيه ٣٣-٣٣

Goldzher, I., Streitschrift IV \_\_T\*

۳۵ ـ مقدى، الوافى بالوفيات، باعتناء ه . ديتر، ويسبادن ۱۹۶۲ ج

Bouyiges, M., Essai 42 \_r9

٣٠٧ بدوى، مؤلفات الغزالي ٣١٧ ٣٠٧

٣٨ سبكي، طبقات الشافعيه ٢١/٣

۳۹\_ بدوی، مؤلفات ۱۱۹ دوجزء اذین ترجمه اخیراً باهتمام و کوشش حسین خدیوجم درجز و انتشارات بنیاد فرهنگ ایران انتشار یافته است .

۰۴- ابواب چهارگانهٔ فقه عبارتست از عبادات، عقود، ایقاعات وحدود (= سیاسات) که مباحث فقه منحصر در آنهاست . درباب این ادباع فقه غز الی دراحیاء العلوم ۱ / ۱ / ۱ مخنمی گویدو تقیم احیاء هم به ادباع چهادگانه: عبادات، علاکات، ومنجیات چنانکه دراحیاء ۱ / ۱ / ۱ می کند تقلیدیست از ادباع فقه، داجع به اینکه غز الی فقه ظاهر دا همچون یك دشته از علوم دنیوی تلقی می کرد نگاه کنید به : احیاء ۱ / ۲۸ - ۲۲ ، برای تبیین حصر مباحث فقه در ابواب چهادگانه رجوع شود به ادوار فقه، استاد محمود شهایی ۲ / ۲ / ۱ - ۱ در ابواب چهادگانه رجوع شود به ادوار فقه، استاد محمود شهایی ۲ / ۲ / ۱ - ۱ در ابواب حیارگانه رجوع شود به ادوار فقه، استاد محمود شهایی ۲ / ۲ / ۱ - ۱ در ابواب حیارگانه رجوع شود به ادوار فقه، استاد محمود شهایی ۲ / ۲ - ۱ در ابواب حیارگانه در بود به ادوار فقه به استاد محمود شهایی ۲ / ۲ / ۱ می در این به در این د

به تصنیف به تصنیف یا تکمیل آن دارد از جمله در پایان ربع دوم کتاب احیاء علوم الدین، (۲۲/ ۳۸۸) یا تکمیل آن دارد از جمله در پایان ربع دوم کتاب احیاء علوم الدین، (۲۲/ ۳۸۸) ابو حامد بمنا سبت صحبت از قرآن تصریح دارد که دوقد انقر اض الیوم قریب من خمسمائة سنة فلم یقدر احدعلی مماد ضنه ه وازین دهگذر آسین پالاسیوس گمان کرده است که تألیف کتاب می بایست بین سالهای ۴۹۹ و ۵۰۰ هجری انجام شده باشد (دك متالیف کتاب می بایست بین سالهای ۴۹۹ و ۵۰۰ هجری انجام شده باشد که غزالی تا اواخر عمر همچنان به اصلاح کتاب و افزودن اجزاء و فصول تازه بآن اشتغال داشته است اما لفظ دقریب در عبارت احیاء حاکی از آنست که قدری.

کمتر اذخصمائه مودد نظر بوده است بعلاوه با توجه بآنچه ابوبکربن عربی درباب سماع احیاء از وی نقل می کند که درسال ۴۹۰ دربنداد آن را از وی شنیده است، ومخصوصاً با توجه به روایاتی که حاکی از تألیف احیاء در دورهٔ اقامت درحامع دمئق ومسافرت قدس هست، می بایست تصود کرد که غزالی در ایام عزلت وانزوای خراسان درباده یی مطالب کتاب تجدید نظر کرده باشد ویا بعضی از اجزاء بر آنچه در هنگام مسافرت قدس و شام بعنوان احیاء تصنیف کرده بود افزوده باشد . دجوع شود بسیدمر تضی، اتحاف المادة ۱ ۱ ۴۴٬۲۵۸ و مقایسه شود با :

Bouyges, M., Essai 41-44

۹.

۱ - مكاتيب غزالی ۱۲ ۲ - ابن عاكر، تبيين ۵-۲۹۴ ۳ - ابن الاثير، الكامل ۱۹۲۸ ۵ - همان كتاب ۳۱ ۴ - تاريخ بيهق ۴۶۶ ۸ - همان كثاب ۲۶۸ ۱ - ۱ - اصل شعر چنين است : ولم ار ظلماً مثل ظلم ينالنا بساء الم مبكی ۴/۳-۱۲

يساء الينائم نومىء بالشكر

Guillaume de Tyr, in Grousset, s Histoire des \_ 17 Croisades, I 161

١٣\_ چنانكه درمقالهٔ شيخ صنعان، مجلهٔ يغما ٢٤/ ٩٤-٢٥٧ نگادند.

درین باب اظهاد تردید کرد ، معهذا غزالی در کتاب الوجیزهم اقوال ابوحنیفه و مالك را نقل می كند ولیكن لحن وی درین تحفق الملوك نه فقط مناسب حال كمال خودغز الی بلكه نیز مناسب مقال است در خطاب به یك سلطان حنفی مذهب.

۱۴\_مكاتيب غزالي ۲۸-۲۲

١٥- المنقذ ٢٩

9/ مكاتیب غزالی ۱۱ مقایسه شودباالمنقد سابق الذكر كه در آن اشارت می كند به منامات سالحان كه این حركت دا منشاء خبر می شمردند و اینكه خداوند این تجدد در اسلام دا در آغانسده مز بودجهت ایفاء وعده خویش بوسیله وی تحقق می دهد . در عبارت داحیاء دینه علی داس كل مائه به اشادتی هم هست به كتاب احیاء الملوم . تصور آنكه عبارت كتاب المنقذ الحاقی باشد درست نیست . بی شك تا حدی با همین امید بود كه غزالی تعلیم مجدد دا در نظامیه نشابود دند مقایسه شود یا :

Obermann, Phil. Rel. Subj. Ghaz. 24

۱۷\_ مكاتيب غزالي ۱۱

١٠٩ سبكى ١٠٩ ١٠٨

١٩\_ ابن الاثير الكامل ٢٢٨/٨

۲۰ کتاب السیاق ، تواریخ نشابور طبع عکسی دیچارد فرای ۷ ورق الف .

۲۱\_ تادیخ دولة آل سلجوق ۲۴۳ ، ابن الاثیر ۲۲۷/۸ المنتظم ۱۴۹/۹

۲۲ دراظهارشك داجع به اسالت كتاب ظاهرا قددى مبالغه شده است . قدمت اول رساله البته دنگ نوافلاطونى دارد اما نه آنگونه كه و نسينك آن دا نقل واخذى از تاسوعات فلوطين مي خواند :

C. f., Semietische Studien uit Natalenschap Van A. J., Wensinck, Leiden 1941, PP. 192-212

دراین مورد هم غزالی بیشتر به حکماء اسلامی امثال فارایی واخوان الصفا باید مدیون باشد نه به حکماء اسکندریه . قسمت اخیر کتاب هم در باب حجابهای هفتادگانه که مونتگامری وات (۱۹۹۵, ۱۹۹۶) احتمال می دهد به کتاب غزالی الحاق شده باشه چنانکه ابوالملاء عفیفی نشان می دهد (مقدمه مشکاة الانواد ۱۱) در اواخر جزء ثالث احیاء الملوم هم نظیر دارد . بعلاوه مشرب تاویلی که درین

رساله هست و از اسباب تردید درانتساب آن به غزالی شده است آن اندازه هم که ادعا میشود با طرز فکر غزالی مغایرت ندارد . چون تاویل غزالی دارای جنبهٔ باطنی نیست و وی برخلاف آنها تأویل دا مجوز انسراف از سریح عبادت نمی داند . نسخه بی از رساله مورخ دمشان ۹ - ۵ در کتابخانه شهید علی استانبول تحت شماده ۱۷۱۲ نشان داده اند که نزدیکی تاریخ تحریر آن با تاریخ وفات غزالی تردید درانتساب آن دا بیوجه می کند .

٢٣ فضايل الانام ١١

۲۴\_ فضايل الانام ۲۴

۲۵ ابن الاثير، الكامل، ۱۳۷۸

۲۶ مكاتيب غزالي ۴

۲۷ همان ۶-۵

۲۸ ایضاً ۲۰۰۰

۲۹\_ ایناً ۲۳-۲۲

٣٠ كتاب الاملاء ، درحاشيه احياء العلوم ، مصر ١٩٣٩ ج ١ / ١٧٩ \_

**\ Y** \

٣١ مكاتيب غزالي چأپ عباس اقبال ٣٢-٣١

٣٢\_ همان کتاب ۶۰-۶۱

٣٣\_ ايضاً ٥٨

۳۴ ازجمله رجوع شود بهمتن چاپ جلال همایی ، طبع دوم ۱۰۱،

۳۵ مختصات نسخه ها در مقدمهٔ نصیحت الملوك، چاپ مذكور درفوق: بیست وشش تا سی وشش ، آمده است و مصحح با آنكه متوجه بعض از اشكالاتی كه درانتساب متن هست بوده است، باز مثل چاپ اول، درایده، را درین طبع هم آورده است .

۲۶\_ تجاربالملف ۲۷۲-۲۷۲

۳۷\_ کیمیای سعادت ۴۰۷

٣٨ عبدالناقر، السياق ٥٩ الف؛ سبكي ١١٢/۴

٣٥٠ - أبن خلكان ج ٣/ ٣٥٤

۴۰ دریك نمخه خطی این کناب متعلق به کثبخانه شهید علی استانبول بنماده ۱۷۱۲/۱ گفته شده است که ابو حامد تألیف آن دا در جمادی الاخر ناسنه

۵۰۵ تمام کرد و خود وی در ۱۴ جمادی الاخر سنه ۵۰۵ وفات یافت، بدوی مؤلفات الغزالی ۵ و ۲۳۱

۲۱ یاقوت ۲۱ ۵۴۱ منهاج العابدین دا منسوب به ابوالمعالی الحسن بن علی بن الحسن الداودی می داند ومی گویدآن دا به ابو حامد غزالی منسوب کرده اند در سودتی که دسم غزالی نیست که در تصانیف خود شعری اذ خود نقل کند و درین کناب مؤلف اشعاد خویش دا نقل می کند . محیی الدین بن عربی هم در محاضرة الابراد (مصر ۱۳۲۴، ج ۱۲۵/۱) آن دا به ابوالحسن علی مسفر السبتی منسوب می کند . معهذا انتساب کتاب دا به غزالی بعض محققان تأیید کرده اند. برای اقوالی که درین باب هستدجو عشود به بدوی مؤلفات الغزالی کتاب کرده اند. برای اقوالی که درین باب هستدجو عشود به بدوی مؤلفات الغزالی

۴۷ نسخه بی ازین رساله در ذیل مکاتیب غزالی بوسیلهٔ استاد عباس اقبال نشر شده است (۹۱-۱۱۲) ولیکن ناشر متوجه انطباق آن با دسالهٔ ایها الولد نیست ازقراینی که نشان می دهد نسخهٔ عربی ایها الولد ترجمه بی اذمتن فادسی موجود باید باشد وجود یك بیت شعرقادسی است درمتن عربی که نشان می دهد اصل کتاب برای فادسی زبانان و بزبان فادسی باید تحریر شده باشد مقایسه شود بین فرزند نامه درمکاتیب غزالی ۹۴ با دسالهٔ ایها الولد طبع توقیق سباغ ۱۲

٣٣ عبدالغافر، منتخب الدياق ٢٠ الف، مقايمه با سبكي ١١٠/٣

۲۴ مکاتیب، چاپ عباس اقبال ۲۲

۲۵\_ همان کتاب۲۳-۲۳

۴۶ ـ سبكى ۲۴ ۱۹۰ بنقل ادعبدالغافر

۴۷ یافعی، مر آة الجنان ۴۷ بموجب اخباد، وی برخلاف غزالی به دی برخلاف غزالی به دیث علاقه خاص داشت و درمناظره بعضی اوقات بجای قیاس وبرهان بنقل حدیث می برداخت سبکی ۲۸۲/۴

۴۸ ابن عساكر، تبيين كذب المفترى ۲۹۶، مقايسه با عبد الغافر منتخب السياق ۲۰ ب

۴۹ سیکی ۲۹/۴۹

۵۰ منتخب المياق ۲۹ (الف) و ۲۱ (س)

۵۱ المنتظم ۱۶۶٫۹ مقایسه شود باشندات ۲٫۴

۵۲ شدرات الذهب، طبع قاهره، ۱۳۵۰ ج ۴ / ۹ ۸ ۸

بادداشتها

۵۳ مكاتيب غزالي ۴۵

۵۴\_ ابن عساكر، تبيين كذب المفترى ۲۹۶

۵۵ دوایت ابوالعباس احمد الخطیبی، بنقل انسیر النبلاء ذهبی ج۲ ۱ / ۲۸

ب، مقایمه شود با بدوی ، مؤلفات الغزالی ۵۳۷

۵۶\_ مكاتيب غزالي ۴۵

۵۷ ابن ائیر، کامل ۱۸۱۸

۵۸ قابوسنامه، طبع دکتر یوسفی ۱۶۱

٥٥ حبكي ٢ / ١٠٥ بنقل اذ ابن الجوذى: النبات عند الممات نيز دك :

عين عقد الجمان ۴۶۶ مقايسه بابدوى، المؤلفات ٥٢٠

. ع\_ المنتظم ٩ / ١٧٠

٧٤ - اتحاف الساده ٤٣ مقايمه شود با :

Smith, M., Al-Ghazali 36-37

مطلع قصيده اين است :

قل لاخوان رأوني ميتاً فبكوني ورثوالي حزنا

قصیده ۲۷ بیتدارد، وعبدالغنی النابلسی شرحی هم بر آن نوشته است بنام الکو کبالمتلالی بشرح قصیدة الغزالی. درین شرح، دوایت باقدری تفاوت نقل شده است . دجوع شود به بدوی ، مؤلفات ۴۳۴-۴۳۴

۶۲ درباب آنچه امروزگمان می رود محل قبرغز الی باشد، رجوعشود به رسالهٔ آرامگاه غز الی، بقلم دکتر عیسی صدیق استاد دانشگاه طهر ان از انتشارات انجمن آثار ملی، طهر ان ۱۳۴۷ مقایمه شود با یادداشت عبد الحمید مولوی دربادهٔ هارونیه، درنشریهٔ الهیات ومعارف اسلامی مشهد، پائیز و زمستان ۱۳۵۲

30

۱ ـ دربارهٔ نفوذ احتمالی کتاب الاقتصاد در آراءدنس اسکات رجوع شود به:
Gardet-Anawati, Introduction 208-209

راجع بهتعلیم نیکلادتر کورکه در آراء بعضی متفکر ان قرون وسطی تأثیر بخشید شرحی اجمالی درکتاب ذیل هست : Gilson, E., La Philosophie de Moyen Age 665-673

دریاب احتمال تأثیر غزالی درآراء نیکلادتر کور نگاه کنید یه:

Van -den Berg., S., Tahafut Al-Tahafut, I /XXX رو المقال، طبع لثون گوتیه ۱۰-۱۷ و ۲۰-۲۲ کی در المقال، طبع لثون گوتیه ۱۰-۱۷

٣- تهافت الفلاسفه، طبع بوين ٨-٥٨٤

٣\_ حى بن يقظان، رجوع شود به زندة بيداد ترجمة فرودا نفر ٣٧-٣٣

۵\_ کتاب الرد علی المنطقین، طبع بمبای ۱۹۴۹، ۱۵–۱۴

9 درین ایام اختلافات مذهبی، علماء دا غالباً به طعن یکدگر وامی داشت و کسانی هم بودند که تعصب آنها دا واداد می کرد در آنچه داجع به آن اطلاعی هم ندادند بریکدگر طعن وادد کنند. أبن حزم اندلسی از شیخ ابوسعید ابوالخیر در حقیقت فقط یك نام شنید، بود با اینهمه چون تصوف وی دا با مذهب ظاهری مخالف می یافت درمذمت وی سخن گفت. دا سبکی، طبقات ۲۰/۱

Gardet, L., Mystique Musulmane 47 \_y

Pascal, B., Les Pensées, Brunschwig éd. 459 -A

Raymond Martin, Fugio Fidei, C. f. Smith, M. \_9 Al-Ghazăli 225

Gilson, E., Etudes sur le role de la Pensée \_1.
Medievale 191

Wensinck, A. J., La Pensée de Ghazzali 199 \_11

١٢ ـ المنقذمن الضلال، قريد جبر ٣٥

۱۳ خود او مى گويد: فظهرلى ان اخس خواصهم مالايمكن الوصول اليه بالتعليم بل بالذوقوالحال و تبدل الصفات ... فعلمت يقيناً انهم ارباب الاحوال لااصحاب الاقوال وان مايمكن تحصيله بطريق العلم فقد حصلته ولم يبق الا مالا سبيل اليه بالسماع والعقل بل بالذوق والسلوك . المنقذ ۲۵–۲۵

۱۴ درباب مآخذ آراء سوفیانهٔ غزالی هنوذ جای تحقیق هست معهذا برای مقایسه بین قوت القلوب مکی و کتاب احیاء علوم الدین نگاه کنید به شبلی نعمانی، الغزالی ۱۰۷، همچنین درباب مقایسه بین کتاب المنقذو کتاب الوصایای حادث محاسبی مراجعه شود به :

A. J. Arberry, Sufism 47-50

#### نیز نگاهکنید به:

Smith, M., Al-Ghazäli 123-132

۱۸ شهرستانی، المللوالنحل، قاهره۱۹۴۸، ج۲/۴۳۸-۴۲۷ مقایسه شود با آنچه ایوالمظفر اسفر اینی متوفی در ۴۷۱ که ظاهراً غز الی باید درنشا بود از وی استفادت کرده باشد آورده است، در کتاب التبصیر فی الدین ، طبع محمد زاهدالکو تری ۱۳۱

از النحوى (Johannes Garmmaticus) حكيم مسيحى از النحوى (Johannes Garmmaticus) حكيم مسيحى از شارحان ارسطو و انعلماء عهد اخير اسكندريه بود و به قول جرج سار تون بعضى آداء وى در فيزيك ومكانيك بطور حيرت انگيزى به اسالت موسوف است (دك: (G. Sarton, Introduction, I 422)

متن یونانی رسالهٔ او در رد شبهات برقلس موجودست و در ونیز بسال ۵۳۵ نشر شده است و ترجمهٔ لاتینی آن نیز در ۱۸۹۹ در لایپزیگ انتشار یافته . فهرستی اذ آثار او هم در الفهرست هست طبع مصر ۲۵۶۷ الکندی ظاهرا از او متأثرست ، متأسفانه درباده حدود آشنایی مسلمین با آثاراو بهمقالهٔ ذیل که در کتاب سارتون بآن اشارت شده است:

M. Steinschneider, Johannes Philoponus bei den Arabern, Mém. de L'acad. des Sciences de st. Petersbourg 1869, Tome 13/152-176

دسترس نيافتم . اذنسخهٔ موجود رسالهٔ حدوث عالم وي، چنانكه انقول سارتون برمی آید، بعضی استنباط کرده آندکه این رساله باید آندکی بعد ازسال یانصد و بیستونه . که مکتب فلمفی بامر ژوستی نین تعطیل شد\_تصنیف شده باشد. ازین روى زمان حيات وفعاليت علمي فيلوپونس را درنيمه اول قرن شثم قرار داده اند ودرین صورت باید قبل از ولادت بیغمبر اکرم درگذشته باشد و خبر مربوط به اسلام آوردنش منتفى است. معهدًا مؤلف الفهرست اذبك موضع تفسيرى كه وى درباب کتاب سماع طبیعی ارسطو دارد ، نقل می کند که خود وی بمناسبت بحث درباب زمان، بهزمان تألیف آن رساله اشارتمی کند و آن راعبارت ازسال قبطی ۳۴۳ مربوط به دقلطبانوس ( \_ Diocletianus ) می داند واین تاریخ که به قول ابن النديم با ذمان تأليف الفهرست نزديك سيصد سال فاصله دادد در واقعمبنى است بر سال جلوس این امیراطور در ۲۴۸ م . پس سال ۳۴۳ قبطی مربوط به دقلطیا نوس مطابق با سال ۴۲۲۷ می شود . درینسورت اکر در هنگام فنح مصر بدست عمروعاس (= ۴۶۴م) خیات داشته است می بایست تفسیر سماع طبیعی را چنانکه از این الندیم نیز بر می آید درستین جوانی نوشته باشد . دراحوال او آنكونه كه اذتتمهٔ صوان الحكمه وازتاريخ الحكماء قفطي برمي آيد دوايات بسيار هست که بعضی از آنها افعانه است و بعضی شاید ناشی از خلط . معالهٔ تکفیراو اذجانب دوحانيان مصروبيزانس كه مربوط بدرأى اودرمما لله تثليث بايدباشد نيز ممكن است مبتنى باشد بر امتناع او از قبول عقيده بي كه امير اطور هر اكليوس در ترویج آن می کوشید ومخالفان را حتی آزار و تعقیب می کرد . درینصورت اكر فيلويونس، برخلاف آنچه يكدسته ازاهل تحقيق كفنهاند، واقعاً عهد اسلام را درككرد. باشد ممكن است ورود عمروعاسرا همچون مژدميي براى رهايي از تضييقات حكومت تلقى كرده باشد . رك :

Hitti, Ph., The Arabs 165.

c. f. Dodge, B., The Fihrist, II 612-613

درباب آثار یحیی وهمچنین تطبیق یحیی فیلوپونس با یحیی اسکندرانی مناقشات زیاد هست، وجون این مسأله ارتباطی به قضیهٔ منشاء تهافت الفلاسفه ندارد، اینجا به آن مناقشات نمی برداذم . برای تفصیل بیشتر و تحقیق در بعضی مراجع بحث نگاه کنید به :

Krumbacher, K., Geschichte der Byzantinischen Litteratur, Zweite Auflage, 1897, I 582, c. f. 53 ۰ ۲ ـ قفطی، تاریخ الحکماء ، ترجمهٔ فادسی ۴۸۳-۶ ، در باب داستان سوختن کتابخانهٔ اسکندریه رجوع شود به : کارنامهٔ اسلام ۱۸۱،۳۶

Van den Berg, S., Tahafut, I /XXX \_Y1

Gardet-Anawati, Introduction 287 \_YY

Van den Berg, S., Op. Cit. II, Index \_rr

Munck, S., Melanges de Philosophie 380 \_YF

Obermann, J., Philos. und Relig. Subjekt. 113 \_Y &

۲۶ برای سابقهٔ استعمال «قاب» درنظیر این معنی وحتی استعمال آن در مهد عتیق وجدید و درکلام عرفای قدیم شرق رك به :

Zarrinkoob, A., H. Persian Sufism 185-189,216

٢٧ ـ در مورد مقايسة قلب و آئينه نگاه كنيد به : احياء علوم الدين

17-17/4

۲۸\_ قرآن ۲۲/۲۳

۲۹ قرآن ۹۴/۱

۲۰ احیاء ۲۱۵/۳

Asin Palacios, M., El Regimen del Solitario, Por \_r's Avempace 21,59. Texto Arabe 27

Munck, S., op. cit. 387 LTY

Passmore, J., A Hundred years of Philosophy 359 \_\_٣٣ ... از جمله دریك كتاب مجهول المؤلف لاتینی موسوم به:

De Erroribus Philosopharum

که درقرن سیز دهم میلادی تألیف شده است غزالی بسبب عقایدی از نوع آنچه در ترجمهٔ لاتینی مقاسد الفلاسفه وی هست مورد عتاب و سرزنش و اقع شده است در حالی که خود او همانها دا در کتاب التهافت دد کرده است ـ نگاه کنید به :

Nallino, C. A., Al-Ghazzali, in Enciclopedia Italiana.

vol 17,887 c. f., Raccolta di Scritti, vol. VI, 283

Sarton, G., Introduction, I, 739 \_ra

۱۲۶ مقصودمجموعهٔ فقهی Bar Hebraeus (حابن عبری) است موسوم به اشادات یا Nomocane برای تفصیل رجوع شود به :

Nallino, C. A., il Diritto Musulmano nel Nomecanone Sirico Cristiano di Barhebreo RSO, 9/542-80

Smith, M., Al-Ghazali 204-215 \_rv
Obermann, J., op. Cit 32 \_ra

Jabre, F., Notion de Certitude 31 \_rq

### ذيل بادداشتها

اگرچه بیشترینهٔ غلطهای چاپی را که گاه در متن هست خواننده خود اسلاح تواند کرد بازیاره یی غلطها هست که اگر خاطر نشان نشود ممکن است در فهم مقصود دشوا دیها یی پیش آید. یك دومورد افتادگی نیز هست که از نمخهٔ ماشینی در چاپ راه یافته است و برای تدارك آنها توجه به نكات زیر را از خواننده در خواست مامد داشت:

صفحه ۶، آخرسطر۱۵، افزوده شود: درینهردوباب قول به نفی کهدر نظرمعتزله لازمهٔ دتوحید، بشمارمی آمد درنزداشعریانهمچون گرایش به تعطیل بنظرمی دسید .

صفحه ۱۱ سطر ۱۱ خوانده شود: چون طالب علم هستید صفحه ۲۴ سطر ۱۱ خوانده شود: خویش می دید، با خشونت مفحه ۳۵ سطر ۲۱ خوانده شود: در تعریف آن گفت: صفحه ۲۹ سطر ۲۱ خوانده شود: هرچند قبل ازبر ادر مفحه ۱۳۰ سطر ۲۱ خوانده شود: آنچه وی از مال عراق برای مفحه ۱۹۵ سطر ۲۱ خوانده شود: می کردند فرومی خواند صفحه ۲۹۲ سطر ۲۱ خوانده شود: نشا بور دا برنینگیزد

صفحه ۲۶۳ سطر ۱۸ افزوده شود: رساله یی هم بنام المقصد الاسنی که در عین ایام در بیان اسماء و صفات الهی نوشت حاکی بودانه شربی عرفانی که در عین المازمقالات اهل سکرفاصلهٔ بسیاد داشت. چنانکه دسالهٔ موسوم به بدایة الهدایه نیز که ظاهر آدرهمین سالها نوشت چنان برنامه یی برای زندگی زاهد انه عرضه می کرد که خوانندهٔ آن امروز از خود می پرسد اگر بدایت هدایت این است که می تواند به نهایت آن بیندیشد؟

# كتابنامة كزيده

دراین کتابنامهٔ مختصر گذشته از پاره یی کتابهای عمدهٔ غزالی که از آنمیان غالباً بدانچه درمتن حاضر مورد بحث، نقد و پانقل بوده است اکتفاد فته است از برخی تحقیقات نیز که دربارهٔ زندگی و آثار غزالی و جنبه های گونه گون اندیشهٔ وی انجام شده است سخن رفته است. در آنچه مربوط به آثار غزالی است چون پاره یی از یادداشتهای کتاب طی مسافر تهای طولانی اخیر نویسنده فراهم آمده است گه گاه چاپهای مختلف یاد شده است . دربارهٔ ترجمه های آثار غزالی نیز تنها به ذکر آنچه درمتن یا حواشی کتاب بمناسبتی مورد رجوع یا ارجاع بوده است اکتفا شده است، چنانکه درمورد تحقیقات هم جمع و استقصاء تمام مواد مورد نظر نبوده است. تعدادی از مراجع نویسنده نیز بسیب آنکه در ضمن یاداشتها و درجای خویش معرفی شده است در این کتابنامه نیامده است:

# ١\_ ازآثار غزالي

- ـ احياء علوم الدين، ومعه كتاب المعنى عن حمل الاسفاد، وبالهامش ثلاثة كتب: الاول تعريف الاحياء، الثانى: الاملاء عن اشكالات الاحياء، الثالث عوادف المعادف. ٣ جزء، قاهره ١٣٥٨ ه ق
- \_ الاربعين في اصول الدين، قاهره ، ١٣٢٨؛ ايضاً قاهره ١٣٤٩ ه ق \_ الاقتصاد في الاعتقاد ، طبع مكتبة التجاديه ، قاهره ، بي تاريخ ؛ ايضاً قاهره ١٣٢٧ ه ق
  - \_ الجامالموام عن علمالكلام، قاهره ١٣٠٥ ق

۳۴۴ قراد اذ مدرسه

ـ الاملاء عن اشكالات الاحياء ، درهامش احياء طبع مذكور در فوق ، ودرهامش اتحاف الساده مذكور در ذيل : ب

- ـ ایهاالولد، طبع وینه با ترجمهٔ آلمانی۱۸۳۸؛ طبع قاهره۱۳۴۹ه ق ایضاً بیروت ۱۹۵۹
  - \_ بدایة الهدایة ، طبعقاهرم ۲۴۹ مق
- ـ تحفة الملوك امام ابوحامه محمد غزالي، بكوشش محمد تقي دانش پژوه مجلة دانشكدة ادبيات مشهد، سال اول ١٣٤٢
- ــ تهافت الفلاسفه ، طبع بویج ، بیروت ۱۹۲۷ طبع و تحقیق سلیمان دینا طبعة ثالثه ، مصر ۱۹۵۸
- ـ الجواهر الغوالى من دسائل الامام حجة الاسلام الغزالى؛ تشتمل على سبع دسائل وهى: الادب في الدين، وايها الولد، وفيصل التفرقد، والقواعد المشره، ومشكاة الانواد، ورسالة الطير، والرسالة الوعظيد، طبع مصر ١٣٤٣ ه ق .
  - \_ جواعرالقرآن،طبع قاهره ١٣٢٨ ه.ق ؛ ايضاً ١٣٢٩ ه. ت
- ــ الدرة الفاخر. في كثف علوم الآخره ، طبع با ترجمهٔ فرانسوى الثون گوتيه ١٨٧٨
  - ـ فضائح الباطنيه، حققه وقدم له عبدالرحمن بدوى، قاهره ١٩۶٤
- \_ فيصل التفرقه بين الاسلام والزندقه باهتمام مصطفى القباني، مصر١٣١۶
  - ه ق ؛ ایضاً با مقدمهٔ فیکتورشلحت، بیروت۱۹۵۹
- کیمیای سعادت طبع بمبئی ۱۳۲۱ ه ق ؛ طبع احمد آدام ، طهران ۱۳۲۱ ه . ش
  - ـ المستصفى من علم الاصول، مصر ٢٣٢٢ . ه. ق
- ـ مشكاة الانواد، حققها وقدم لها الدكتورا بوالملاء عفيفي، قاهره ۴ م
- ـ المضنون الصغير ، در هامش الانسان الكامل عبد الكريم جيلى ، قاهره ١٣٢٨ ه. ق
- \_ المضنون الكبير، ايضاً درهامش الانسان الكامل عبد الكريم جيلى قاهره ١٣٢٧ ه ق
  - \_ معارج القدس، قاهره ١٣٤٠ ه . ق
  - \_ معياد العلم ، قاهره ١٣٢٩ ه . ق
- ـ مقاصدالفلاسفه ، قسمت منطق، جزواول طبع G. Beer ليدن ١٨٨٩ أيضا شاعل منطق، طبيعيات، والهبات، تحقيق الدكنور سليمان دينا ، دارالمعارف

يمصر ۱۹۶۱

- ـــ المقصدالاسنى فىشرح اسماءالله الحسنى ، مصر ١٣٢٢ ه ق ، ايضاً : حققه وقدم له الدكتورفضله شحاده ، بيروت ٩٩٨ ا
- ــ المنقد من الضلال، قاهر ۲۰۴۰ ه ق ، ایضاً با ترجمه فرانسوی فرید جبر ، بیروت ۱۹۵۹
  - \_ ميزان الممل، قاهره ١٣٢٨ ه.ق
- نسیحة الملوك ، تصحیح جالال همائی، طهران ، ۱۳۱۷، چاپ دوم انتشادات انجمن آثارملی ، ۱۳۵۱ ه ش
  - \_ الوجيز في فقه مذهب الامام الشافعي، مصر ١٣١٧ ه . ق

## ب \_ ترجمهها وشروح

- اتحاف السادة المتقين بشرح اسراد احياء علوم الدين ، للبيد محمد بن محمد الحديثي الزبيدى، الشهير بمرتضى طبع قاهره ، ١٠ جلد ١٣١١ه. ق
- ترجمة احياء علوم الدين، اذمؤيد الدين محمد خواد زمى، بكوشش حسين
  - حديوجم انتشارات بنياد فرهنگ، بخش اول و دوم : طهر ان ٢-١٣٥١
- ـ سرگذشت غزالی ، ترجمه اردوی المنقذ من الضلال ، با مقدمه محمد حنیف ندوی ، لاهور ۱۹۵۹
- ــ مذاق العادفين، ترجمه احياء العلوم بزبان اددو، مولانا احسن ۴ جلد لكنهو ٩٥٥)
  - \_ الممادف المقليه ولياب الحكمة الالهيه رجوع شود به :

Dario Cabanelas

- \_ مقاصدالفلاسفه ، ترجمه دكترمحمد خزائلي، طهران ١٣٣٨
- Asin Palacios, M. EL Justo Medio En La Crancia, Madrid 1929
- شامل تسرجمه اسپانیائی کتاب الاقتصاد فی الاعتقاد ، والجسام العوام و محك النظر، وقطعاتی ازممیار العلم ، المقصد الاسنی ، والمستظهری
- Bagley, F. R. C., Ghazali s book of counsel for Kings, London 1964
  - Basser, H., die Dogmatik AL Ghazalis, Halle 1912 شامل ترجمه خلاصه مانندی از قواعدالمقاید
  - Bousquet, G. H., L, ihya ou verification des sciences

de la foi, Analyse et index, Paris 1955

- Brugsch., M., Die Kostbare perle ueber tod und jenseits, uebersetzt, Hanover, 1924
- \_ Dario cabanelas, un opuscolo de Algazel; el libro de las instruciones intellectuales, Al\_Andalus, Vol. xxi fasc. i. 1952.

این چاپ فقط شامل باب ثالث کتاب است که منن عربی آن با مقابلهٔ پنج نمخه از کتاب و همراه با مقدمه و ترجمهٔ اسپانیایی چاپ شده است. در زمان این طفیل این رساله هم دراندلس بعنوان کتاب الممننون غز الی مشهود بوده است و این شهرت بقول وی اساس نداشته است .

- Field. C., the Alchemy of Happiness, translated from Hindustani, Longon. N. D.
- Frick, H. Gkazalis selbstbiographie; Ein vergleich mit Augustins konfessionen, Leipzig 1919
  - Gauthier, L., la perle precieuse de Ghazali, Genève 1878
- Muckle. J. F., (Edit). Algazali's Metaphysics, A medieval translation, Toronto 1933
- Pretzel, otto., die Streitschrift des Ghazalis Gegen die Ibahija, Munchen 1933 = الرد على الاباحيد
- Ritter, H, Das Elixir der Gluecksecligkeit in Auswahl uebertragen, Jena 1923
- Rullio, J., la Logica del Gazzali posada en rims por ramon Lull, Annuaire de L, institut d, Etudes catalans, 5, 1913\_1914
- Wilzer, ..., Untersuchungen zu ghazzalis kitab at\_Tauba, Der islam, 1957

جـ زندگی و فهرست آثار

ا بوحامد محمد غزالی ؛ زندگی ، آداء فلمفی و اخلافی اودر کیمیای سعادت والمنقذ من الضلال ، مهدی بیانی ، مجلهٔ مهرسال دوم .

ـ الغزالى ، شبلى نعمانى (اردو) ، طبع محمد ثناءالله خان ، لاهور

- \_ الغزالي في دمشق والقدس ، عبد اللطيف االطيباوي ، مجلة مجمع اللغة العربيه ، دمشق ١٩۶۶
- ے غزالی نامه ، شرح حال و آثار وعقاید و افکار فلسفی امام ابوحامد محمد بن محمد بن احمد غزالی طوسی ، تصنیف و تالیف جلال همائی ( چاپ اول ) طهران ۱۳۱۸ شمسی ، چاپ دو۱۳۲۲.
  - \_ مؤلفات الغزالي تأليف عبدالرحمن بدوى ، طبع قاهره ١٩۶١
- Asin Palacios, M., la espritualidad de Algazel y su sentido cristiano, 4 vols. Madrid 1934-1941
  - Asin Palacios, M., Algazel, Dogmatica, Moral, Ascetica, prologo de Menendez y pelayo, Zaragoza 1901
- Bovyges, M., Essai de chronologie des oeuvres de Al Ghazali, par M. Allard, Beyrouth 1959
- Gaeirdner, W. H. T., An A count of Ghazzali's life and Works, Madras 1919
- Gosche, R., ueber ghazalis Leben und werke, Abh. der konig. Akad der wiss. zu Berlin 1858
- Jabre, F., la Biographie Et L, oeuvre de Ghazali, reconsiderées a la lumière des Tabaqat de Subki, in Melanges De L'institut dominican D'Etudes Orientales du Caire, 1954
- Macdonald, D. B.: the life of al Ghazzali, journal of the American oriental society, 1899
- Montgomery watt, W., the Authenticity of the works attributed to al Ghazali, in Journal of royal Asiatic society 1952
  - Nallino,C. A. al-Chazzali, in Raccolta Di Scritti,Vl,1948 د ـ غزائی و دین و کلام
- \_ الغزالى الفقيه ، محمد ابوزهره ، مقالـة في كتاب مهرجـان الغزالي
- Arnaldez, R. controverses theologiques chez ibn Hazm de Cordoue et Ghazali, paris 1956
- Beaurecueil. s\_de., Ghazzali et St. Thomas d, Aquin sur la preuve de I, existence de Dieu proposée dans l,Iqtisad et sa comparaison avec les vues thomistes, BIFA 1947

- Asin palacios, M., un faqih siciliano, contradictor de al Ghazzali, in centenario di Michele Amari, vol 11
- Asin palacios, M., los precedentes Musulmanes del pari de Pascal, santander 1920
- -Goldziher, 1., Streitschrift des Ghazali Gegen die Batinijjasekte, Leiden 1916
- Montgomery watt, W., the Faith of al \_ Ghazali, London 1953

Padwick, G, J., Al - Ghazali and the arabic versions of the Gospel, in Muslim world 1939

- Robson, j., al - Ghazzali and the sunna, Mnslim world 1955

Van leewen, A. Th., Ghazzali als apologeet de Islam, Leiden 1947

## ه ـ غزالي وفله

ـ تهافت النهافت لابن رشد، ضميمة كتاب التحكيم شامل منن تهافت الفلاسفه

غزالی، تهافت ابن رشد، و تهافت خواجه زاده برسوی، طبع مصر ۱۳۰۳ ه ق \_ فصل المقال و تقریر مابین الشریمه والحکمة من الاتصال، طبع متن با

ترجمه ومقدمه فرانسوى لئون كوتيه ، پاريس، طبع سوم ١٩٣٨٠

کتاب مثل تهافت التهافت ددیست بردای غزالی در تکفیر فلاسفه وقول غزالی دا درین باب جرح می کند.

\_ الحقيقه في نظر الغز الى، سليمان دنيا ، طبع مص ١٩٤٧

- De Boer, T, J., Geschichte der philosophie im islam, Stuttgart 1901
- Jabre, F., la notidn de certitude selon Ghazali, Paris
- Jabre, F., la notion de Marifa chez Ghazali, Beyrouth 1958
- Montgomery Watt, W., Muslim intellectual, Edimbourgh
- Mubahat Turker., uc Tehafut Bakimiddan Felsefe ve Din munasebeti, Ankara 1956

- Obermann, J., der philosophische und religiose subjektivismus Ghazalis, vienna 1921
- Quadri, G. la ohilosophie arabe dans l, Europe Medievale, Paris 1960
- Saeed Sheikh, al ghazali, in M. M. sharif, s A history of Muslim philosophy, Vol. i, wiesbaden 1963
- Van den Bergh, S., Averroes' Tahafut al-Tahafut, English translation with notes, GMS., Oxford-London 1954
  - Wensinck A. J., la pensee de Ghazzali, paris 1940

# و ـ غزالي و تصوف واخلاق

ـ الاخلاق عندالفزالي، محمد ذكي ميادك ، مصر ١٩٢٤

- Carra de vaux, Ghazali, paris 1902

Foster, F. H., Ghazali on the inner secret and outward Expression of religion... in Muslim world 1933

- Maisignon, L., le Christ dans les evangiles selon al-Ghazali, Revue des études islamiques 1933
  - Smith, M., al\_Ghazali, the Mystic, London 1944
- Umaruddinn, M. the ethical philosophy of al Ghazali, Aligarh 1969
- wensinck, A, J., the Relation between al Ghazali, s cosmology and his mysticism, Amsterdam 1933
  - Zwemer S. M., A Moslem seeker After God, London 1920

# ز\_ازساير مآخذ

\_ الاشارات والتنبيهات للشيخ ابى على حسين بن عبدالله سينا ، مع الشرح للمحقق نصير الدين محمد بن الحسن الطوسى و شرح الشرح للعلامـــه قطب الدين الراذى، طبع طهران، ٣جلد، ١٣٧٩ ه ق

\_ تاریخ دولة آلسلجوق، من انتاءالامام عمادالدین محمدین محمدین حامدالاصفهانی ، اختصار المیخالامام الفتح بن علی بن محمدالبنداری الاصفهانی مصر ۱۹۰۰

\_ تتمة صوان الحكمه ، على بن زيد البيهقى ، باهتمام محمد شفيع استاد

دارالملم بنجاب، لاهور١٩٣٥

\_ الجواهر المنيئه في طبقات الحنفيه تاليف محيى الدين عبد القادر الحنفي ٢ جزء ، مطبعة مجلى دائرة المعارف النظاميه يحدد آياد دكن ١٣٣٢ هي ق ـشدرات الدهب في اخبار من ذهب لابي الفيلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي

٨ حزء، قاهره ١٣٥١ ٥٠٠ ه، ق

- طبقات الشافعيد الكبرى، لشيخ الاسلام تاج الدين ابي نصر عبد الوهاب بن تقى الدين السبكي، الطبعة الاولى، مطبعة الحسبنيه، مصر (١١٣٢٣)

... مرآة الزمان في تاريخ الاعيان، القسم الأول (والثاني) من الجزء الثامن لشمس السدين ابي المظفر بيوسف بن قزاوغلى التركي الشهير سبط ابن الجوذي حيدرآباد دکن۱۹۸۱

\_ مرآة الجنان وعبرة اليقظان تأليف امام ابومحمد عبدالله بن اسعد يافعي ع حلد، حدد آماد دکر،۱۳۳۷ ه. ق

- المناظرات للإمام فخر الدين الرازى، مطبعة العثمانية ، حيدر آباد دكن ۱۳۵۵ ه ق

\_ منتخب المياق عبد النافر فارسى ، بضميمهٔ مختصرى از كتاب المياق و

کتاب فادسی احوال نشا بود، چاپ عکمی دك يائين تربه ؛ Frye, R. N

\_ المنتظم في تاديخ الملوك والامم تاليف الشيخ الامام ابي الغرج عبد الرحمن ابن على بن محمد بن على بن الجوزى ، الطبعة الأولى ، دائرة المعادف العثمانيه حدد آماد د کن ۱۳۵۹ ه . ق.

\_ وفيات الاعيان و انباء ابناء الزمان لابي العباس شمس الدين احمدين محمدبن ابي بكربن خلكان ، حققه وعلق حواشيه محمد محيى الدين عبدالحميد ع جلد قاهره ۱۹۴۹

- Asin Palacios, M, el regimen del solitario for Avempace Madrid \_ Grenada 1946
- Beaurecueil, S. de I., kawadja Abdullah Ansari. mystique Hanbalite, Beyrouth 1963
  - Bertels, E., Sufism 1 Sufiskaia literatura, Moskva 1963
- Frye, R. N., (edit.) the histories of Nishapur. Harvard orintal series, London-the Hague\_Paris. 1965
  - Goldziher, I., le Dogme et la Loi de l, Islam, nouveau

#### Tirage, Paris 1958

- Gilson, E, Etudes sur le role de la pensée medièvale dans la formation du systeme cartesien, Paris 1951
- Munck, S., Melanges de philosophie juive et arabe, Paris 1859 Reéd, 1927
- Renan, E., Averroes et l, Averroisme, 8 ème Ed. Paris 1925
- Steinschneider, M., die Hebraische uebrsetzungen des Mittelalters und die juden als dolmetscher, Berlin 1893

#### ح ـ از انتشاراتجدید فارسی

- خدیوجم، حسین؛ سخنی از مصحح، درمقدمهٔ ترجمه احیاءعلوم الدین، ج ۱ ، ۱۳۵۱
- به خوانساری ، محمد : غزالی ومنطق ، در مجموعهٔ سخن دانی ههای انجمن فلسفه و علوم انسانی ، ۲ ، ۱۳۵۲
- دشتی ، علی ، غزالی وحجاج بن یوسف ، داهنمای کتاب ، ۱۳۵۲ مولوی، عبدالحمید؛ بقعهٔ هارونیه، مجله دانشکد الهیات مشهد ۱۳۵۲ مینوی ، مجنبی، غزالی طوسی ، مجله دانشکدهٔ ادبیات مشهد ۱۳۲۹ همائی، جلال؛ مقدمهٔ نصیحة الملوك، چاپ انجمن آثارملی، ۱۳۵۱

# فزالی ، شمار نامهٔ همر \* ۱\_ از ۴۵۰ نا حدود ۴۶۵

-درطابران طوس بدنیا آمد وابوحامد محمد نام یافت ـ سال ۴۵۰ محمد - هنوز با برادر کهترش احمد طفل خردسالی بودکه پدرشان محمد ابن محمد بناحمد غز الطوسی و فات یافت و سرپرستی کودکان را بامختص اندوختهٔ خویش به یک دوست صوفی و اگذاشت ـظاهر اً بین ۴۵۰ تا ۴۶۰ اندوختهٔ بدری که احتمالاً دردنبال یک قحطی و سختی عام روی دادکودکان را واداشت که به اشارت صوفی سرپرست خویش به مدرسه یناه جو بند ـ حدود ۴۶۴

### ۲ \_ از حدود ۲۶۵ تا ۲۷۸

- درطوس ابوحامد یك چند نزد امام ابوعلی احمد را ذكانی مقدمات فقه شافعی آموخت.

دربن شمارنامه گذشته از حوادث مهم زندگی به پاره یی آثار غزالی نیز
 که تاریخ قطعی یا تقریبی آنهادا می توان تعیین کرد اشادت رفته است .

۳۵۴ قراداذ مدرسه

- چندی بعد به جرجان رفت و آنجا نزد فقیه خاندان اسمعیلی به تلمذ پرداخت و آن اندازه در آنجا ماند که توانست از تقریر استاد تعلیقه یی فراهم آورد که قابل ضبط وحفظ باشد ـ ظاهرا قبل از ۴۷۰ - درباز گشت به طوس تقریباً سه سال دیگر در زادگاه خویش ماند و به حفظ و ضبط پرداخت .

- باعده یی از یاران به نشابور رفت و در نظامیهٔ نشابور نزد امام ـ الحرمین ابوالمعالی جوینی به تلمذ اشتغال جست .
- با ابوعلى فارمدى صوفى معروف وحكيم عمر خيام منجم وفيلسوف آشنايى يافت.
- همدرسان : كيا الهراسي، ابوالمظفر خوافي، ابوالمظفر ابيوردي ابوالقاسم حاكمي وابراهيم شباك.
- ورود امام ابواسحق شیرازی به نشابور و مناظرهٔ امام الحرمین با اوظاهراً تأثیر قابل ملاحظه یی در وی کرد ـ ۴۷۵
- با وفات اهام الحرهين دوران اقامت ابوحامه وتحصيل او درنشا بور يايان يافت \_ ۴۷۸ .

# آثار و تأليفات :

- = التعليقه في فروع المذهب، درجرجان تأليف شد، قبل انسنه ٢٧٠ = المنخول من تعليق الاصول، درنشا بور تأليف شد، قبل انسنه ٢٧٨ تا ٢٨٨
- بعد از مرگ امامالحرمین به عسکر رفت وهمراه موکب وزیر یك چند بهمسافرت پرداخت بعد از۲۷۸.
- مناظره باعلماء وفقهاء معروف عصركه بهعسكر آمدورفت داشتند

شمار نامهٔ عمر ۳۵۵

تدریجاً وی را نز د وزیر مقبول و مقرب کرد .

-شسسالي بعد ازورود به عسكر، نظام الملكوى را بالقب زين الدين وشرف الاثمه به عنوان مدرس به نظامية بغداد فرستاد - جمادى الاولى ۴۸۴.

- -ظاهراً دربغداد ازدواج كرد چنانكه چهارسال بعد به هنگام ترك بغداد برخلاف وقتى كه به آنجا مى آمد مجردنبود.
- هنگام قتل خواجه نظام الملك و مركك سلطان ملكشاه ، وى در نظامية بغدادكار تدريس خودرا دنبال مى كرد ـ ۴۸۵ .
- در مراسم جلوس و بیعت باخلیفه المستظهر بالله شرکت کرد و خلیفه ازوی خواست تا کتابی در رد باطنیه بنویسد و وی آن را فضائح الباطنیه وفضائل المستظهریه نام نهاد ـ محرم ٤٨٧ .
- دردنبال یك بحران روحی که ششماه طول کشید نظامیه و بغداد را رها کرد و به بهانهٔ حج از بغداد بیرون آمد ـ ذی القعده ۴۸۸.

# آ تار و تأليفات :

- = البسيط، در فروع مذهب شافعی که تأثیر امام الحرمین در آن محسوس است و ظاهراً در دوران اقامت عمکر باید تألیف شده باشد، قبل از ۴۸۴.
- = مآخذالخلاف ، درمسایل خلاف که شیوهٔ «اسالیب» امام الحرمین را دارد ، دورهٔ عسکر.
- = شفاء الغليل في القياس والتعليل (= في اصول الفقه) ايضاً ازامام الحرمين با تكريم بسيار ياد مي كند و بايد در دوره عسكر و احتمالا اوايل آندوره تأليف شده باشد، قبل از ۴۸۲.

= رسالهٔ غایه الغور در مسألهٔ سریجیه ، در اوایل ورود به نظامیهٔ بغداد باید تألیف شده باشد ، حدود ۴۸۴ .

= مقاصد الفلاسفه ، ياالمقاصد في بيان اعتقاد الاوايل كه بلافاصله قبل اذشروع به تأليف تهافت الفلاسفه بايد تصنيف شده باشد ، حدود ۴۸۷ عنهافت الفلاسفه ، كه دراواخر دورة تدريس در نظامية بغداد تأليف شد و بموجب يادداشتى كه دريك نسخة خطى اين كتاب كه دركتب خانة فاتح استنبول بشمارة ۲۹۲۱ هست آمده است پايان آن بايد مقارن باشد، با ۱۱ محرم ۴۸۸ .

= معيار العلم كه بايد بعداذ كتاب تهافت واحتمالاً قبل از المتعظهرى تأليف شده باشد ، بعد از مخرم ۴۸۸ .

= میزان العمل ، که قبل از معیارالعلم تصنیف شده است و نشان تمایلات صوفیانهٔ غزالی در آن پیداست ، بین محرم وذی القعده ۴۸۸ .

= فضائح الباطنيه و فضائل المستظهريه، معروف به المستظهرى كه به المستظهري كه به المستظهر بالله تأليف شده است ، وظاهراً اندك زمانى قبل از ترك نظامية بغداد ، در ذى العقده ۴۸۸ .

= الاقتصادفى الاعتقاديا كتاب الاقتصاد فى قواعد الاعتقاد، بايدظاهراً مربوط به اواخر دوران تدريس در نظامية بغداد باشد، قبل اذذى القعده ٢٨٨.

## ع \_ از ذی القعده ۴۸۸ تا ذی القعده ۴۹۹

- ترك بغداد، پوشیدن لباس صوفیه، سیروسیاحت درشام وقدس، اعتكاف درجامع دمشق ومعاهد بیت المقدس، و به جا آوردن مناسك حج در پایان دومین سال، خلاصهٔ سفر رهایی و گریز او درشام وقدس بود ـ

شماد نامهٔ عمر ۳۵۷

ذى القعده ۲۸۸ تا ذى الحجه ۴۸۹.

در راه بازگشت به « وطن» دربغداد یك چند در رباط ابوسعد به تدریس آن قسمت از کتاب احیاء علوم الدین که درسفر شام وقدس به تصنیف آن توفیق یافته بود پر داخت ـ سال ۴۹۰.

- درطوس نیز که به خاطرعیال وفرزندان بدا نجا بازگشت همچنان تاسالها عزلت وانزوای خودرا ادامه داد واوقات خود را غالباً به ریاضت صوفیانه یا تفکر و تألیف می گذرانید .

در آغاز دواز دهمین سالی که از داستان ترك نظامیهٔ بغدادمی گذشت دعوت فخر الملك پسر نظام الملك را برای تدریس در نظامیهٔ نشابور پذیرفت \_ ذی القعدهٔ ۴۹۹.

# آثار و تأليفات :

= احیاء علوم الدین که ظاهراً تصنیف آن درشام و بیت المقدس آغاز شد و درطوس و نشا بور پایان یافت ، ۴۸۹ تا حدود ۵۰۰ .

= تحفة الملوك ، رسالة فارسى كه ظاهراً مقارن وصول اخبار راجع به سقوط بيت المقدس بردست صليبيها تأليف شد ، بمداز ۴۹۲ .

= مشكاة الانوار درتفسير آيات نور وحديث حجابها، كه ظاهر أمقارن اواخى دوران انزوا بايد تصنيف شده باشد ، حدود ۴۹۹ .

= القسطاس المستقيم در رد باطنيه كه به احتمال قوى بايست قبل ازپايان دورهٔ انزوا نوشته شده باشد ، حدود ۴۹۹ .

= کیمیای سعادت ، که درخراسان تألیف یافته است ومقارن شروع تدریس غزالی درنشابور ظاهراً دردست مردم بوده است ، حدود ۴۹۹ . \_\_\_ بدایة الهدایه که بعد از احیاء تألیف شده است و مقارن تدریس نشابور دردست مردم بوده است ، حدود ۴۹۹ .

### ۵ \_ از ۱۹۹ تا ۵۰۵

- باصرار فخس الملك و اشارت سنجل در نظامية نشابور بتدريس پرداخت، ذي القعده ۴۹۹.
- عنگام کشته شدن فخرالملك بر دست باطنیه ، تدریس وی ادامه داشت ، محرم ۵۰۰ .
- در دنبال جار و جنجالی که بتحریك فقهاء نشابور برضد وی شد بدر گاه سنجر احضار شد و سرا نجام ، ناچارشد تدریس را ترك کند و به خلوت انزوای طوس بر گردد ، حدود ۵۰۲ یا ۵۰۳.
- دردنبال وفات کیا الهراسی دعوت مجددی را که ازوی برای تصدی تدریس در نظامیهٔ بغداد شد ردکود، سنهٔ ۵۰۴.
- درا نزوای طوس به سن ۵۵ سالگی وفات یافت و درطابران به خاك رفت ، ۱۴ جمادی الاخر م سنهٔ ۵۰۵ .

### آثار و تأليفات :

- = المقصد الاسنى فى شرح معانى اسماء الله الحسنى، كه ظاهراً بعد از احياء وقبل ازالمنقذ من الضلال تأليف شد، حدود سنه ٥٠٠.
- = كتاب (فيصل) التفرقه بين الاسلام والزندقه، كه بعد از القسطاس المستقيم وقبل از المنقذ من الضلال بايد تأليف شده باشد ، حدود سنه ٥٠٠ = المئقذ من الضلال كه در حدود بنجاه سالكي مؤلف تصنيف شده

است درنشابور ، حدود سنه ۵۰۱ .

= المستصفى من علم الاصول كه بموجب روايت ابن خلسكان پايان تأليف آن بايد مطابق باشد ، باهجرم ٥٠٣ .

== الاملاء على مشكل (== اشكالات) الاحياء كه در اواخر تدريس نشابور يابلافاصله بعد ازترك نشابور بايد تأليف شده باشد، حدود ٥٠٣٠٠.

- نصيحة الملوك ، رسالة فارسى كه ظاهراً مقارن ترك نشابور بايد تأليف شده باشد ، حدود ۵۰۳ .

# فزالی ، گارنامهٔ آثار \*

احیاء علوم الدین ـ درشام وقدس تصنیف شد اما بعد درطوس و نشابور تکمیل و تهذیب شد: ۱۲۷ ، ۱۹۵ ، ۳۲۲

- \_ سماع آن در رباط ابوسعد دربغداد: ۱۵۰ ، ۲۲۴، ۱۵۳ ، ۲۲۴
- ـ ذکر سنه ۵۰۰ به عنوان برگهیی جهت تعیین تاریخ آن: ۳۳۲\_۳۳۳
  - \_ توجمهٔ فارسي آن: ۲۲۵ ، ۳۳۲
- \_ اشتمال آن بر ۴۰ کتاب و توافق تعداد اجزاء آن با ارباع فقه : ۲۲۷\_۲۲۴ ، ۳۳۲ .
- \_ تلخيص و تهذيب آن بوسيلة ابن الجوذى تحت عنوان منهاج

لا ددین فهرست از آثار غزالی آنگونه که درین کتاب آمده است باد دفته است دونته است دور باب آنچه مفکوك بامکروست بابسبب دیگر درین کتاب نیامده است باید به فهرست های مودیس بویژ وعبدالرحمن بدوی که نام آنها در بخش کتابنامه از کتاب حاضر مذکووست رجوع کرد.

- القاصدين: ٢٢٥.
- \_ تحليل مندرجات آن: ۲۲۶\_۲۲۵.
- \_ اهممت احماء العلوم در دنماى اسلام: ٢٢٣
- \_ احياء العلوم وبيان صحت طريقة تصوف: ١٨١ـ١٨٠
  - ـ مېتنى بودنش برفكر تهذيب وتربيت : ۱۸۷
  - ـ تلقى مالكي ها وعلماء مغرب ازاحياء : ٢٨٠
- ـ رسالهٔ اعلام الاحياء باغلاط الاحياء ابن الجوزى در باب آن:
- - \_ تأثيركتاب الارشاد امام الحرمين درآن: ۱۷۷.
- ـ درعلم كلام حكم مقاصدالفلاسفه را دارد درفلسفه: ۱۷۵-۱۷۶
  - \_ تأثير آن درعقايد دانس اسكاتس: ٢٧٦ ، ٣٣٧ .
- الجامالعوام \_ آخرین اثر غزالی که چند روز قبل از مرگش پایان یافت : ۲۶۳ و ۶ ـ ۳۳۵ .
- رو اینکه برهان کلامی ، طریق نیل به حقیقت ایمانی نیست : ۱۶۶ .
  - ــ وترجيح ايمان قلبي برايمان مبتني برادلهٔ كلامي: ١٧٧
    - ـ ودفاع ازمذهب سلف: ۲۱۲
- الاملاء في اشكالات احياء \_ در جواب اير اد مخالفان بركتاب احياء تأليف شد: ٢٥٢ و ٢٤٥.
- \_ طرح مسألة خير واتفان صنع و اينكه اينعالم بهترين عوالم

ممكن است: ۲۵۲.

ایها الولد ـ رجوع شود به: فرزند نامه .

بدا به الهداية \_ در وعظ وزهد : ٣٤٢

البسيط \_ اولين كتاب جامع در فقه كه غزالى آن را ظاهراً در دوران اقامت درعسكر بايد تأليف كرده باشد: ۲۱۶.

ـ نام آن را مثل نام وجیز و خلاصه به ادعای منتقدان ، غزالی از واحدی گرفته بود ومطلب را از نهایةالمطلب امامالحرمین: ۷۳.

تحصين المآخذ ـ درمسايل مربوط به علم خلاف: ٢١٧

ـ همچنين رجوع شود،به: مآخذالخلاف.

تحفة الملوك رسالة فارسى درعفايد و نصايح، با تحليل مطالب آن: ٢٢٠

\_ انعکاس اخبارجنگهای صلیبی در آن: ۲۴۰\_۲۳۹

ـ دد شبهات در باب انتساب آن و دفع نردیدی که نویسندهٔ این کتاب خود پیش ازین در بارهٔ انتساب آن اظهار کرده بود: ۲۴۰ و ۳۳۳.

التعلیقه \_ مجموعهٔ یاد داشتهای مأخود از تقریرات فقیه اسمعیلی در جرجان: ۱۷

ـ ربوده شدنش بدست دردان: ۲۴-۲۳ .

ـ بعد از تعلیقه اولین آثاری که غزالی تصنیف کرد راجع به فقه مود: ۲۱۵

تهافت الفلاسفه ـ در نقد اقوال فلاسفه و در محرم سنه ۴۸۸ تألیف شد: ۲۱۸ ۲۱۸ .

- ـ تبحرغزالي را درفلسفهٔ يوناني نشان مي دهد: ١٥٩
- \_ تحلیل مسایل بیستگانه که غزالی در آنها فلاسفه را تخطئه می کند: ۱۶۲\_۱۶۴.
- ـ توجه مصنف بهضعف استدلال فلاسفه درمسایل مربوط به ایمان: ۱۶۷ و ۱۷۳ .
  - ـ تكفير فارابي وابن سينا درين كتاب: ١٧٢.
- ـ رد و نقد تهافت الفلاسفه بوسيلهٔ ابن رشد اندلسي در كتاب تهافت التهافت : ۲۷۶-۲۷۹ .
- مناهج الادله: ۲۷۶-۲۷۷ .
  - ـ رد ابن طفیل برغزالی در کتاب حیبن یقظان: ۲۷۸ ۲۷۹
- ـ باآنکه تهافت الفلاسفه نقد فلسفه است خود رنگ کلامی دارد وغزالی هم خود بهمینچشم بآن می نگرد: ۲۱۹ و ۳۳۱.
- ـ بعضى آراء آن ياد آور اقوال هيوم وشلاير ماخر وريچل است : ۲۱۹ و ۳۳۱ .
  - جواب مفصل الخلاف رجوع شود به: مفصل الخلاف.
    - حجة الحق \_ رساله در رد باطنيها: ١١۴
- خلاصة المختصر درفقه ، وآن تلخيصي است الله مختص مزنى تأليف ابومحمد جويني: ٢١۶ .
- الدرة الفاخره ـ يك رسالة تيره درباب مركك واحوال بعد ازموت كه ظاهراً دراواخر عمرغزالي تحريرشده است : ۲۱۲
  - ـ تصویریکه از دنیای بعد از مرگ دارد: ۱۹۲

ـ دفع تردید آسین پالاسیوس در صحت انتساب آن به غزالی : ۳۲۸

رد اباحیه ـ رسالهٔ فارسی در رد باطنیه: ۲۵۳ .

الردالجميل على من غير التوراة والانجيل \_رساله دررديهود و نصارى وسعى درا ثبات نبوت خاصه: ٢٨٣

رسالة الطير ـ داستان كوتاه رمزى باتعليم عرفاني: ٢١٣

ـ تحليل مطالب ومسأله انتساب آن : ٢١٣\_٢١٣

ـ ارتباط منطق الطير عطاد ما آن: ٢١٤

الرسالة القدسية - درمسايل مربوط بهعقايد ،كه در بيت المقدس تصنيف شد وجزوقواعد العقايد كتاب احياء العلوم مندرج كشت: ١٧۶ دسالة الوعظ - معروف به مواعظ غزالى ، نامة غزالى است خطاب به ابوالفتح موصلى: ١٣٣

ـ نقل سبكي اذآن: ٣٢٠

زائدة نصيحة الملوك \_ رجوع شود به: نصيحة الملوك سر العالمين \_ عدم صحت انتساب آن به غزالي : ٨٩

\_ دلایل مجعول یامنحول بودنش: ۳۱۶

شفاء الغليل ـ درقياس و تعليل ، رساله يي راجع به مسايل اصول فقه :

- در دورهٔ اقامت عسكروظاهراً اندكى بعدازوفات امام الحرمين تأليف شد: ٢١٨-٢١٨
- \_ اعتراض امام فخررازی بربعضی مطالب آن : ۲۱۸ غایة الغورفی درایة الدور \_ اولین رسالـ غزالی راجـم به مسألهٔ

سريجية: ٢١١ ـ ٢١٠

\_ مسألة دور :٢٢٢-٢٢١

مسألة انتساب رساله بهغزالي: ٣٣١

غورالدور ـ تجديد نظرغزالي درمسألة سريجيه: ٢٢١

\_ دریاب انتساب رساله: ۲۳۱

فتوی در باب لعن بزید ـ تحلیل فتوی و ارجاع به متن آن: ۱۰۱ و ۳۱۷

ـ اعتراض شیعه برغزالی بسبب آن: ۲۸۱ و ۲۶۶

فتوى راجع به بوسف بن فاشفين \_ رساله بي كه مستندا بن تاشفين شد در خلم امراء نالايق: ۱۲۴۰

ـ بحث درباب تاریخ اینفتوی: ۳۱۶

فرزند نامه ـ رسالهٔ فارسى درموعظه كه بايد مأخذ اصل رسالهٔ ايهاالولد ماشد: ۲۶۴ و ۲۳۴

فضایح الباطنیه . رساله در رد باطنی ها، ومعروف به المستظهری: ۲۱۸

- اشارت المستظهر بالله خليفة عباسي بهضر ورت تأليف آن: ١١٢
  - ـ اسباب ومآخذ تأليفآن : ١١٤-١١٨
    - ـ رد مبادی شیعه درآن: ۲۱۲
  - اشاره به مسألهٔ سر يجيه درآن: ٢١١-٢١١
- ـ بی مبالاتی غزالی در نقل اخبار و اشتباه او درباب پدر عمر بن عبدالعزیز: ۲۲۱\_۲۲۰ و ۲۶۶
  - ـ توجيه خلافت المستظهر وخلافت عباسي: ٢٢٢
- ـ نبيين غزااي در باب آنكه چرا بعضي مردم به مقالات باطني

گراییدهاند: ۲۲۱

- ـ نفی امکان ارتباط آن باکتاب الملل والنحلی شهرستانی: ۳۱۸ فضایل الافام ـ عنوانی که بعد از غزالی بر مجموعه یی از مکتوبات وی گذاشته شد: ۲۰۲
- ـ دوایت جامع مکتوبات در باب اتکاء غزالی برقرآن و برهان : ۲۶۵
- نامه یی که دولتشاه از تاریخ استظهاری نقل می کند و مقایسه اش بافشایل الایام: ۳۲۹
- ـ مكتوبات غزالي درتوصيه امام شباك به ضياءالملك وزير: ٣١١
  - ـ نامه يي كه غزالي در دفاع ازخويش نوشت: ۲۵۰
- ـ نامه به سعادت خازن ، نامه بهمعین الملك ، نامه بهمجیر الدین وزیر: ۲۵۳٬۲۵۴
  - ـ جار وجنجالي كه درنشا بور برضد غزالي شد: ۲۴۷-۲۴۶
  - ـ وذكر دواعي غزالي درقبول تدريس نظامية نشابور: ٣٤٣
- فیصل التفرقه ـ رساله در تعریف کفر و اسلام ، کـه در دوران عزلت خراسان تألیف شد: ۲۱۲
- ـ قولغزالىدراينكه مخالفت باقول اشعرىكفرنيست: ٢٩٢-٢١٣
  - ـ تسلى دادنش بدوستان كه ازسخن معاندان نر نجند: ٢۶٩

القسطاس المستقيم ـ رساله در رد باطنيها: ١١٢

- ـ تحقيق درمسألهٔ تعليم وامام معصوم: ٢١٠
- ـ رد قیاسات اقترانی وشرطی منطق به میزانهای سهگانه: ۱۶۵ و ۳۲۵

ـ ايراد ابن تقميه برآن: ۲۸۰

کیمیای سعادت ـ تحریل فارسی احیاء العلوم ، و نمو نه یی دلپذیر از نش ساده فارسی : ۲۰۲

- غزالي وارجاع فخرالملك به مطالعه كيميا: ٢٤١
- ـ امرادهایی که مخالفان غزالی بر کیمیای سعادت میگرفتند: ۲۶۴
  - ـ قول عبد الغافر فارسى راجع مِه آن : ٢٥٩

مآخذ الخلاف \_ رساله درباب مسايل خلافي : ۲۱۶

ـ همچنین رجوع شود به: تحصین المآخذ

المستصفى فى اصول الفقه - كتاب دراصول فقه كه مربوط به دورة نظاميه نشابوراست ودر ۵۰۳ تأليف شده: ۲۶۳

ـ نظرغزالی راجع به منطق که درین کتاب هست: ۲۸۰

المستظهرى ـ رجوع شود به: فصائح الباطنيه

مشكاة الانوار \_ رساله درتفسير آيه نور وحديث مربوط به حجابهاى هفتادگانه: ۲۴۶-۲۴۵

- ـ رنگ اشراقی که در تعلیم آن هست: ۲۴۵
- ـ حاكى است از آشنايي غزالي باحكمت نوافلاطوني: ١٥٩، ٢١٢
  - ـ مسألة نور وظلمت درتعليم غزالي: ۲۴۵-۲۴۶
- ـ دفع تردید و نسینك و مواتگامری وات در انتساب آن : ۲۴۶ و ۳۳۴
  - ـ دربارهٔ اجازه بی که ازغزالی راجع به آن خواسته شد: ۲۴۷
    - جواب غزالي ازاشكاليكه برمشكاة الانوار شد: ١٨٣

المضنون به على غير اهله \_ ترديدا بن الصلاحدر باب انتساب آن به غز الى: ٢٠٠ ـ ٢٠٠

- نظرابن تيميه در تأييد انتساب آن: ۲۰۷
  - \_ تحليل مطال آن باختصار: ۲۰۷
- ـ دفع تردید درصحت انتساب آن: ۳۳۰

المضنون به على اهله \_ يا المضنون الصغير، و تحليل مطالب آن به اختصار: ٢٠۶

\_ انتساب آن به غیر غزالی ۲۰۷، ۳۰۳

معیار العلم ـ رسالهٔ غزالی درباب منطق: ۲۰۹ و ۲۱۹ و ۳۳۱ مفصل الخلاف ، درجواب سؤالهایی که باطنی ها در همدان ازوی کر دند: ۱۱۵ ـ ۱۱۴

مقاصدالفلاسفه \_ یا المقاصد فی بیان اعتقاد الاوایل، در تحریر عقاید فلاسفه که تبحرغز الی را درمقالات فلاسفه نشان می دهد: ۱۵۹

- ـ باید اندکی قبل از تهافت الفلاسفه تحریرشده باشد:۲۱۹ـ۲۱۸
  - \_ عدم توافق غزالي با اقوال فلاسفه درهمين كتاب نيزپيداست : ١٤٠
  - ـ ترجمهٔ لاتینی کتاب، غزالی را درار و پایك فیلوف مشائی معرفی کرد: ۱۶۶
  - \_ بعسى مطالب كه خود غزالى آنهارا درنها فت الفلاسفه ردكر ده بود در اروپا مورد ايراد حكماء اسكولاستيك هم واقــع شــد: ۲۹۷ و ۲۴۲

المقصد الاسنى في شرح اسماءالله الحسنى ـ در بيان اسماء و صفات

الهي: ۳۴۲

مكاتیب غزالی ــ مجموعهٔ نامه های او ، و رجوع شود به : فضائل الانام المنخول من تعلیق الاصول ـ رساله بی كه از تقریرات امام الحرمین و در عهد حیات او تدوین شد : ۲۱۷

- ـ اظهارنظر امام الحرمين راجع بهآن: ٣٤-٣٣
- ـ طعنها یی که بر امام ابوحنیفه داشت مایهٔ نارضائی حنفی ها شد : ۵۹
  - ـ اماآن را نزد وزير مخصوصاً بيشترقابل توجه كرد: ٧٠
    - اسباب ناخرسندی امامالحرمین از آن: ۱۳۱۰
- تجدید مطلع مخالفان راجع بهالمنخول در درگاه سنجر: ۲۴۸
  - ترديد ابن حجر درائتساب المنخول به غزالي : ٣١٠

المنقذمن الضلال ـ اعتراف نامهٔ غزالی دراحوال فکری و بحران روحانی او : ۱۲۴ و ۱۵۷ و ۲۱۴ و ۲۸۱ ، ۲۸۵

- المنقذ درعين حال يك سركذشت كامل غزالي نيست: ١٣٠
  - ـ المنقذ وبحث ازآفات منطق: ١٥٥
- ـ بیحاصلیکلام وفلسفه و تحقیق در ارزش وحدود معرفت : ۱۷۴ و ۱۸۱
  - ـ بررسىعقايد فرقه هاى مختلف: ١٠٣٠
- ـ داستان اجازه یی که اذغرالی برای روایت المنقذ خواسته شد : ۲۴۷

منهاج العابدين - مسألة اشكالى كه درانتساب آن هست: ۲۶۳ ۲۶۴ - انتساب آن به غزالى وهمچنين به ابوالمعالى داورى و ابوالحسن

سبتی: ۳۳۶

میزان العمل ـ رساله در زهد واخلاق با تحلیل مطالب آن باختصار ۲۰۹۰ ـ تقلید و اقتباس از آن بوسیلهٔ یك تن از علماء یهود در قرون وسطی: ۲۰۹

- تردید ورفع تردید درانتاب آن: ۳۳۱

نصیحة الملوك ـ رسالة فارسی دراخلاق، كه ظاهراً در بازگشت از نظامیة نشابور تألف شد: ۲۵۳\_۲۵۵

- ـ تحليل مطالب عمدة آن باختصار: ٢٥٥-٢٥٥
- ـ زايدهٔ نصيحة الملوك ودلايل نفي انتساب آن: ٢٥٠ ـ ٢٥٤
  - ـ مختصات نسخه های اصل ورائده: ۳۳۵
- ۔ آنچه غزالی بر پشت جزوی از نصیحة الملوك در باب جارو جنجال نشابور نوشت : ۲۴۷
- الوجیز ـ در فقه ، و شاهکار فقهی غزالیکه پیروانش آن را در ردیف معجزه شمردند : ۲۱۶
  - ـ نقل مسایل مربوط به علم خلاف درطی آن: ۳۳۲
- ـ تأثیر آن در یك مجموعهٔ فتاری از ابن عبری اسقف سریدانی : ۲۹۸ و ۳۴۱

الوسيط ـ درفقه شافعي كه ازحيث مقدار متوسط بودبين البسيط والوجيز: ٢١۶

# كزيدة نكتهما\*

# اتقان صنع رجوعشود به : خبرواتقا

\_ رجوعشود به: خیرواتقان سنع اخلاق

ــ وتلقی غزالی از آن ، بمنزلـهٔ اغزاد تربیت ۱۸۶

ـ علمالاخلاق درنزد غزالی نوعی تحلیل نفسانی است درشناخت اخلاق ۱۸۸۸

ـ تأثیر آراء اخوانالصفا و حکماء در تصودغزالی اذعلم اخلاق ۱۸۸ اسکولاستیك

۔ فلمفہ غزالی بعنہوان نہوعی حکمت اسکولاستیك ۴۶٪

۔ تصور حکمت اسکولاسٹیك ادوپـــا اذ غزالی به عنوانیك فیلسوف مشائی ۲۷۵

ـ نقدحكماءاسكولاستيك اروبا ازغزالي

بسبب مندرجات مقاسدالفلاسفه که خود وی آنهارا در تهافت ددکردم بود ۲۹۲۰۲۲

#### اشعريه

- \_ اشعریان وتلقی امام اشعری از مسألهٔ قدم عالم ۱۲۲
- \_ تلقی غزالی از کلام شیمه درکتاب \_ المستظهری تا حدی دفاع از کلام. اشعری بود ۲۱۲
- \_ اشعریان خراسان فمخالفت بامعنز له ۶ \_ تحریکات عبیدالملك كندری و محنت
  - ـ تحریکات عمیدالملك دملدی و . اشد مان حر اسان ۲۰
- \_ خواجه نظام الملك به عنوان يك اشعرى

### امام

ــ تصور امام معصوم ننزد باطنیه و

۵ درین فیرست تعدادی ازسطالبعمدهٔ کتاب حاضرومخصوصاً آیجه جنبهٔ فلسفی، عرفانی کلامی یا فقهی دارد تحلیل شده است . مطالب مربوط به تاریخ وشرحال چون بوسیلهٔ فهرستهای اعلام وطوایف و کتب قابل بروسی است ، اینجا درفیرست نکته ها بیامده است ، فقط احوال بسخی شهرهای مهم ذکرشده است .

#### بغداد

- ــ شهر ومردم ۲۸ــ۷۲
- \_ نظامية بنداد وتوصيف آن ٨٠\_٨
  - \_ حنایلهٔ بنداد ۹۰ و۹۶
- ـ رباط ابوسعه در بغداد ۱۵۴ـ۱۵۰

#### بلاغت

- \_ قدر كفايت از علم بلاغت ١٢
- ے جاذبہ حوزہ عبدالقاهر جرجانی برای علم علم بلاغت ۱۲
- دفاع عبدالقاهر ازشعر ومسألة بلاغت ١٩٩

#### بيتالمقدس

- ۔ بیتالمقدس در عهد غزالی و پیش از او\_۱۴۳
  - ـ غزالى در بيت المقدس ١٤٤
  - \_ غزالی ویادان درمهد عیسی ۱۴۴
    - ـ غزالى درمسجد صحره ١٤٥
  - ـ زیادت و ندر در تر بت خلیل ۶-۱۴۵
- ـ خروج غزالی از بیتالمقـدس بسبب جنگهای صلیبی یا تسلط فاطمیها

## بر آن سرنمین نبود ۴۶ ۱–۱۴۵ **نا ثی**

- \_ تأثير احمد در تصوف امام غز الي · ٣٠
- ـ تأثیر غزالی در حکمت اسکولاستیك ۲۹۶-۷،۲۲۶
- ۔ تآثیرغزالی دریاسکال وریمونمادتین ۲۸۲
- ے تاثیر وی در دانس اسکاتی و نیکلا دتر کور ۸\_۳۳۷

#### شيعه ۱۱۱-۱۱۲

- ـ غزالی و تصودامام معصوم ۱۱۲
- ــ امام معصوم ومسألة تعليم نزد باطنىها ۱۱۵-۱۱۶
  - \_ وپیشوای مصون از خطا ۲۱۰

#### ايمان

- ـ ایمان قلبی وایمان ناشی از تقلید ۲۱
- ـ ایمان حاجت به تأیید عقل ندارد ۴۸
- ـ تناقضات اقوال فلاسفه درمباحث مربوط به ایمان ۱۲۲
- ـ ایمانعامه را بربرهان نمی توان مبتنی کرد ۱۶۷
- ـ دفاع اذ ایمان و تألیف الجام الموام ۱۲۷
  - \_ أيمان وشرطية ياسكال ١٩٢

### باطنيه

- ـ فعالیت باطنیه در خسراسان قبل از غزالی۶۴مقایسه شودبا۳۱۳-۳۱۳۳
- ـ نظر نظام الملك وزير در باب باطنيه ۴۶
- ــ غزالی واسنادغالب،نابسامانیهای عس به باطنیه ۱۱۱ ــ ۱۸
  - ـ مسألة عقل در نزد باطنيه ١١٢
    - ــ باطنىها ومسألة تعليم ١٣٣
- ـ فكرتاً ليف فشائح الباطنيه در رد آنها ۱۱۲
- همچنین رجوع شود به کارنامهٔ آثار: رداباحیه، مفصل الخلاف، فضائح، الباطنیه، قسطاس المستقیم

\_ شهرچنگ درجرجان ۱/و۸۸ \_ ناسازگاری هوای جرجان برای خراسانیها ۱۵ ۲۹۸ منزدیکی به بیابان وکثرت دستبرد رء; نان ۲۳

#### حديث

- غزالي وروايت حديث ۴۴ \_ مجالى املاء حديث درعسكر ٤٣ - غزالي وسماع حديث ٢٩٢و٧٩٢

### حشويه

\_ سبب شهرت آنها باین نام ۱۹ ۱۹ ۳۰۷ حنابله

> ـ حنابله در بغداد ۲۰-۶۱ ـ حنابله درمجلي درسفزالي **አ**ላ-ዓ*-ቃ***አ**ሃ

\_ وعظ حنابله درمحض نظام الملك ع حنفية

ــ حنفی هـای خراسان و اتکاء آنها بر حمايت حكام ـ اختلاف دايم با شافعيها ۲۰،۶۰،۶ \_ حنفیهای نشابورومدرسهٔ سلطانی ۲۹ \_ مخالفت حنفی های نشابود با غزالی به سبب تأليف كتاب المنحول ٥٩

### خلاف

ـ ابواسحقشیرانی وعلم خلاف ۸۴ - بادميى آثارغز الى درعلم خلاف مربوط است به دورهٔ اقامت درعسکر ۷۳

\_ تأثیر غزالی در حکماء اندلس: این باجه ا کسب وصنعت درجر جان ۱۶ واین طفیل۵-۲۹۴ ــ تأثیر غزالی درادب عبری در قبرون 🖟 وسطى 4.4 ـ تأثیر وی در فقه سریانی و کتاب ابن 🗼 ـکرامیها درجرجان ۴ ۱۸و ۸ ـ تأثیر غزالی درصوفیه و درتصوف بعد 🗄 ازخود ۳۰۰-۲۹۹

> ـ تأثیر وی در افکار وفلسفههای بعد از خود ۲۹۸-۳۰۱

\_ فهمچنین رجوعشود به: مأخذ تئوديسه

ـ دجوع شود به : خيرواتقان صنع

## تر بیت

ـ. تربيت و مسألة فطرت ١٨٥ ـ تربیت صوفیانه بعنوان هدف در تعلیم اخلاقي غزالي ١٨٧-١٨٤

### تعليم

\_ اساس فكر تعليم وسؤالمعروف حسن صباح ۱۱۱۵-۱۱۶

\_ اعتراض امام فخر برجواب غزالي به سؤال حسن سباح ۱۱۵-۱۱۶

\_ همچنین دجوع شود به: امام، باطنیه

#### توحيد

ـ توحید عارفان وصدیقان ۱۸۴

# جر جان

\_ توصيف احوال شهرجرجان١٣ \_ زندگی ومردم درجرحان ۱۴

# خيروا تقان صنع

- ـ نفي شروروتئوديت غزالي ۵-۲۸۴
- ۔ تصور خیراعلی نزد غزالی و علماء اخلاق ۸۸۱
- ـ شباهت بـا تئوديسة لايبنيتس ٢٨٦
- طرحمساً له دروسالة الاملاء في اشكالات الاحياء ٢٥٢

# دمشق

- ــ احوال شهر و مبردم در دمشق ۱۳۷ ۱۳۱۹
  - \_ جامع اموی دردمشق ۱۴۱-۱۳۹
- رزاویهٔ غزالیه در جامع دمشق ۲۹۱ تا ۱۴۱

## دهريه

- ـ بعنوان یکدسته اذ فلاسفهٔ قبل از اسلام ۱۱۸
  - ــ قول دهر به در باب قدم عالم ١٢٠
- لى همچنين رجوع شودبه: زندقه، زنادقه، عالم، فلاسفه

## رباط ابوسعد

- ـ دجوع شود به : بنداد **زنادق**ه
- ـ ادجاع به تحقیقات مؤلف درین باب ۳۱۹
- ے جوابی که از شرطیهٔ پاسکال و از یك قطعهٔ ابوالعلاء معری بآنها داده میشود ۱۹۲

## زندقه \_ و سخنان فلاسفهٔ دهری ۲۰ ۱۸۸۱

- ــ واقوالمحمدزكريا وابوالعلاء معرى ١١٩
  - ـ همچنین دجوع شود به: دهریه سبك
- ــ شیوهٔ بیان غزالی و نظر وی در باب اطناب واپیجاز ۲۰۱
- ۔ مکتوبات غزالی اوج جلوۂ سبك اور ا معرفی می کند ۲۰۱۰۲۰۲
- ـ آهمیت تشبیه و تمثیل در سبك غزالی ۲۰۲-۲۰۵
- ـ سبك غزالی و تـأثیر دگرگونی های فکریش در آن ۲۰۵

#### سده

- \_ جشن سده ومراسم آن در خراسان \_ ۱-۹
  - \_ مراسم سده دربغداد ۸۰
- ے جشن سدہ وتلقی غزالی اذآنبینوان رسوم مربوط به کبرکان ۲۵۸

## سر يجيه

- \_ ممألة دورالطلاق، يا المسألة الداير،
  - منسوب به ابن سریج ۲۱۰
- \_ صورت مما لله سريجية وحل آن ٢١٢
  - \_ مآخذ درباب تفصيل مسأله ٣٣١
- ـ همچنین دجوع شود به کادنامهٔ آثاد: غایة النود، وغود الدود

## سماع

\_ سماع حدیث ۲۶۲،۱۲ ودجوع شود به : حدیث

\_ سماع صوفیه ۲۹،۹

\_ سماع قوالانطوس دربازارنشابور ه شافعیه

ـ شافعی ها درخراسان ومذهب غزالی ۶ ـ سیاست خواجه نظام الملك در تقویت شافمی ها ۷۰

ـ نظام الملك و تعصب درطريقة شافعيها ٩٠، ٩٤

ددفقه شافعی کتاب الوجین غزالی یك شاهکار تلقی شد ۲۱۶

ـ همچنین رجوع شود به اشمریه ، مدرسهٔ نظامیه

شبهة برقلس

ـ ونقلآن درکتاب شهرستانی۲۸۹

\_ همچنین رجوع شودبه: عالم، فلاسفه، مآخذ

> شرطية پاسكال ـ رجوع شود به : ايمان

شعر وشاعرى

ـ جلوهٔ ذوقشاعری در آثارغز الی ۲۰۵

\_ قریحهٔ شاعری در نزد غزالی ۱۹۷۸

ـ همچنین دجوع شود به: بلاغت، و مىك

شهر جنگ

ـ شهرجنگ درجرجان ۱۸

\_ شهرجنگ درنشابور ۱۹

شك

\_ شك غزالى وشك دكارت ١٨١ و٢٨٢٩

ـ تــوسيف شك غزالى در كتاب المنفذ ۲۸۱-۲

۔ شك سوفسطائی درنزد غزالی ۳۰۰ د شك منتقدانه و بردسی حدود وارزش معرفت ۳۰۰

#### شبعه

\_ وفرقهمای گونه گون آن ۶

۔ قصد مخالفت با شیعه ظاهراً محرك عمدة غزالى بود درفتوى راجع به منع لعن بزید ۱۰۱

متأخرین شیعه غزالی دا در آخر عمر
منسوب به تشیع شمر ده اند ۲۸۱

مهرچنین رجوع شود یه امام ، و تعلیم

منزنگاه کنید به کارنامهٔ آثار د

فنوى درلىن يريد، فضايح الباطنيه

صليبي

ـ شروع جنگهای صلیبی دردنبال سقوط پیت المقدس بدست فاطمی ها ۴۲

ے خروج غزالی اذ بیت المقدس مربوط به حنگهای صلیبی نبود ۸-۱۴۵

۔ جنگھای سلیبی واشتغال غزالی بدجھاد با نفس ۴۹

ـ جنگ خانگی سلاحقه وعدم توجه آنها به جنگهای صلیبی ۲۳۰-۲۲۹

ــ انعکاس اخباد جنگهای صلیبی در خراسان

777

ـ قصیدهٔ ابوالمظفی ایبوددی درباب سقوط بیت المقدس ۲۲۸

- عکس العمل غزالی نسبت به جنگهای سلیبی در دور: انزوای خراسان ۲۴۱

## صوفيه

- ــ طريقةً صوفيه وتفاوت معامله ومكاشفه ۱۷۸
- ـ مجالسماع صوفیه درنشابور ۹۹،۹۹ ـ تأثیر کتابهای صوفیه در آثار غزالی ۳۳۸،۲۸۴-۲۸۵
  - \_ طعن بعضى فقها درحقصوقيه ٣٣٨
- گرایش غزالی به طریقهٔ صوفیه - همچنین رجوع شود به کارنامه آثار:
- ـ همچنین رجوع شود بهکارنامه آثاد : احیاءعلومالدین، المنقذ

## طوس

- ـ توصيف شهرومزارمقدس عــ۵
  - \_ مزا*د*مقدس۲
- ـ احوالطوس در بانگشتغز الى از بغداد و شام ۲۳۵-۲۳۴
- \_ خانقاء غزالي درطوس ۲۷۱،۲۶۱
- ـ قبرغزالی در حدود شرقی طوس ۲۲۳

# عالم

- ـ بحث در عـالم ملك و ملكوت و عالم صغيروكبير:
- 4K/ 7K/E4Y/14Y/11P/1 4K/
- در اینکه عالم ملك و ملکوت هر دو دستخوشمرگ همتند ۱۹۰
- \_ مسألة قدم عالم واهميت رد قول فلاسفه درآن باب ۱۶۸
- ــ قدم عالم واقوال زنادقه ودهريه در آن باب ۲۰ - ۱۱۸
- ـ قدم عالمورد اشعری برآن،درکتاب الفصول ۱۲۲

- ــ حدوث عالم وقول يحيى النحوى درود شبههٔ برقلس راجع به حدوث ۱۶۸ ۳۳۹،۳۲۶
- ــ مأخذ غزالی در ردقدم عالم و رسالهٔ یحییالنحوی ۲۸۹، ۳۲۹
- ـ همچنین رجو عشود به : دهریه، ذنادقه ذندقه ، فلاسفه

## عر اق

- ـ مسألة مال مسالح واراضيءراق٣٢۴
  - \_ همچنین رجوع ثود به نظامیهٔ بهداد

# عسكر

- \_ عسكى نشابور وانتقال آن ٢ ٢٦
- \_ تردد علماء وفقهاء درعسكر ٧١
  - تزلزل اوضاع درعمكر ۵۸
  - \_ سلطان وطرزادادة عمكر ٤٢

## عقل

- م سؤال معروف حسن مباح درباب عقل و طرح ممالة تعليم و امام معصوم درين باب ١١٥-١١٥
- ے عجزعقل اندریافت حقایق ایمانی ۲۸۵ م
- ے غزالی عقل را فقط در ادراك حقايق مربوط بدوحي وايمان كافي نمي داند ۱۹۲۷ و ۲۲
- ۔ قول به عجز عقل در ادر الاحقایق ایمانی حاصل نوعی نقد فلفی عقل محض در نزد غز الی است ۲۹۵
- ے مبارزۂ غزالی با تعلیم فلاسفه درحکم اعلام ورشکستگی عقل نیست ۱۶۶ ۱۷۲،۱۷۱
- ـ یقینعقلی درنزد غزالی همچون نوعی امتیاز اشرافی۷۴

#### علت

- \_ ممألة علت وعليت الانظرفلاسفه ١٢١ \_ تلقى غزالى واشعريان الاممألة علت بعنوان تقارن اتفاقى امود ١٢٢ \_ علت ونفى ضرورت دراقتران سبب و
- ـ علت ونفی ضرورت دراقتران سبب و مسبب ۱۷۱
- \_ أَشْكَالُ مَعْرُوفَ آ تَصُوبِئِبِهِ دَرَمَساً لَهُ تَعَادِنَ بِينَ مِبِ وَمُسْبِبِ ٢٢۶،١٧٢
- ـ شباهت قول غزالی واشعریه در نفی ضرورت تقادن بااقوال مالبرانش و به ۲۲۶-۳۲۶
- توجه انسان به اسباب وعلت های نزدیك ومرئی در تبیین امور عالم ۲۰۳ - ارجاع به مآخذ تحقیق در مسألهٔ علت وعلیت ۳۱۹

#### فقه

- ــ تلقی غزالی از فقه بعنوان علم دنیوی ۲۹۷ ، ۲۲۵
  - \_ فقه وارباع آن ۳۳۲،۲۲۵
- ــ توافق اجزاء احياء العلوم با ارباع فقه ٣٣٢، ٢٢٥
- ـ همچنین رجوع شود به کارنامهٔ آثار: البسیط،خلاصه، الوجیز،والوسیط فلاسفه
- \_ آشنایی امام الحرمین با مقالات فلاسفه ۴۶۰۴۸
- ـ توجهغزالی بهخطرقلاسفه برای اسلام ۴۹
- ۔ نفرت خواجه عبدالله انصاری از مقالات فلاسفه ۶۹
- ـ توجه به قلاسفه در دستگاه سلطان و امراء ۶۶

- ـ تحقیق غزالی درباب مقاصد فلاسفه ۱۱۰
- \_ نزداشعریه قلاسفه هم مثل معتزله گمراه بوده اند ۱۷۷
  - \_ فلاسفه شامل دهريهم بودما ند۱۱۸
- ـ تصور فلاسفه در بارهٔ مما لهٔ علیت و معجزه ۲۲۱
- ـ تناقضات اقوال فلاسفه در مسایل مر بوط به ایمان ۱۲۲
- \_ مسایلی کــه غزالی فلاسغه بدان سبب درخورانتقاد می یافت ۱۲۲
- ـ تلقی غزالی از اختلاف افلاطون و ارسطو،

  همچون نشانه یی بر اینکـه اقوال
  فلاسفه خالی از اعتراض نیست ، ۱۶

  ـ دد دعوی فلاسفه که فهم کلام خود را

  موقوف به تبحر در دیاضی و منطق
  دانـتداند ۱۶۱
- دا بسته الله ۱۶۲ مسأله غزالی فلاسفه را تخطئه می کند که سه مسأله از آنها مستلزم تکفیر شان است ۱۶۳-۱۶۳ می تخطئه فلاسفه را بطهٔ غزالی را با استدلال و برهان قطع نمی کند ۲۰۸
- \_ فلاسفة اندلس وردوطعن آنها برغزالي و كتاب تهافت الفلاسفة او ۲۸۰، ۳۷۶
- ـ همچنین رجوعشود بهدهریه، زنادقه، عالم ، عقل، علت، وفلفه
- ـ نیز رجوع شود به کارنامهٔ آثار: تهافت الفلاسفه ، مقاصدالفلاسفه، المنقذ من الضلال

#### فلسفه

\_غزالي وتعلم بعضيعلوم فلسفي درنزد

## نشابوره

- \_ قوالان وقولهاشان اذنظر، غزالی ۳۹ \_ همچنین رجوع شود بهسماع، وصوفیه کر اهیه
- عقاید کرامیه و برخورد آنها با اشعریه درجرجان و نشا بور: ۱۹،۱۸،۷ محمد بن کرام مؤسس طریقهٔ کرامیه ۱۹ تمایل سیکتکین و محمود غزنوی به
  - کرامیه ۹ / ـ همچنین رجوع شود به : حشویه کلام
- ۔ تلقی غزالی اذ کلام ب عنوان فرض کفایه وبه منز لهٔ کارمحافظان رامما درهنگام حج ۷۷۱
- ـ علاقهٔ غزالی بهنقد وتحقیق درمذاهب وفرقهما ۲۰
- ے نقدعلم کلاموتوجہ بهبیفایدگی آن ۲۹ ۱۷۵
- ـ نفرت اذعلم کلام و منع و تحذیر از اشتغال بدان ۲۶۳-۲۶۳ و ۴۹ مآخذ
- اقوال یحیی النصوی در رد شبهات برقلس به عنوان مأخذ غزالی در رد قدم عالم ۳۳۹ و ۲۸۹-۲۸۹ - اقوال اخوان الصفا و آثار فارایی ومیکو به بهعنوان مآخذ غزال در
- ـ افوال احوان الصفا و اتادهادا بی ومـکویه بهعنوان مآخذ غزالی در اخلاق ۲۸۴،۱۸۸
- ۔ مآخذ غزالی درتاً لیف فضایح الباطنیه ۲۲۰۱۱۵
  - ۔ مآخذ اقوال غزالی درتسوف ۲۸۴ ۔ همچنین رجوع شود به تأثیر

## خیام ۴۴

- ـ توجه غزالی بـ آفات فلمفه در عهد امام الحرمین ۴۷
- ۔ فلمفه واسمهای هایل فلاسفهٔ یو نان که مایهٔ ترس وفریب جساهلان میشود ۱۶۵
- \_ فلمنه غزالی همچون نــوعی حکمت اسکولاستیك ۱۶۶
- - \_ فلمفة غزالىضد تعقل نيست ۱۷۴ قلب
- ــ تصفیهٔ قلبواهمیت آن درطریقت ضوفیه ۷۸ ۱
- ـ تمثیل مربوط به نقاشان چین وروم و مما له تصفیهٔ قلب ۱۸۰-۱۷۹
- ـ توافق دأی غزالی با قول پاسکال در معرفت قلبی ۲۸۲
- دربارهٔ سابقهٔ استعمالقلب درنظیر معنی متداول درنز د صوفیه ۳۴۱
  - \_ شباهت قلب به آینه ۲۹۲
- \_ لزوم تزكيهٔ قلب واهميت آن ۲۹۱-۲۹۱
- ۔ مراتب قلب واینکه عالیترین آن تعلق دارد به نبی ۲۹۱
- \_ مكاشفات قلبى همچون طريق نيل به يقين ۱۸۱
- مکاشنهٔ قلبی به عادف کمك می کند تا ورای اسباب ، معبب دا به بیند ۲۰۴

## قوال

\_ قوالان طوس و سماع آنها در باذار

## مجدد رأس مائه

\_ منامات صالحان کـه سبب شد غزالی به این عنوان داضی به قبول تدریس شود ۳۳۴،۲۴۳

۔ تصورغزالی درباب آنکه ممکن است مجدد رأس مائه باشد، ۲۶۸-۲۶۸ ۔ همچنین رجوع شود به ۲۳۰،۲۱۷۰

> مذاهب ــ دجوع شود به :کلام مرتک

ــ مرگ وحقیقت آن اذنظرغز الی ۱۸۹ ــ مرگ نیز در نزد غز الی مثل رؤیا نوعی کشف حجاب است ۱۹۰

معامله ومكاشفه

-- ۲۲۷،۱۷۹-۱۷۸،۱۷۴ -- نیزرجوع شود به : صوفیه معتز له

ـ طریق استدلال و نظر در نز دمعتز له ۴۶ ـ عقاید معتز له در باب قرآن و صفات الهی ۴

معجزه

\_ ارتباط معجزه با مماً لهٔ توالی علت و معلول ۱۲۱

ــامکان وقوع معجزهاد نظرغزالی ۲۷۸ ــ نفی ضرورت بین سبب و مسبب وارتباط آن با معجزه ۲۳۵و۲۷۸

مناظره

\_ جوابي كه غزالي به ابوبكربن وليد

قرشی که اورا دعوت به مناظره کرد داد ۱۰۹

ــ مناظرات غزالی در مسکر در محضر وزیر۵۶،۷۲

\_ مناظرة اسامالحرمين با ابواسحق شيرادى ٣١

\_ مناظرة امام الحرمين بادبوسي ٥٧ \_\_ مناظرة امام الحرمين بالمرافق منطق

\_ تلقىغزالى ازمنطق وقول به اهميت آن ٢٨٧-٢٨٧ و ١٦١

ــ تحویل قیـاسات اقترانی و شرطی بــه میزانهایسه گانه ۳۲۵ و۱۶۵

۔ تحویل برهان جالینوس درنقی ابدیت عالم به یك قیاسمنطقی ۷۷۰

۔ طعن ابن صلاحوا بن تیمیه بر نظر غزالی درباب منطق ۸۶۴و۲۰۷۹

\_ علمشناخت ومسأله نفى ادتباط سبب و

مسبب ۱۷۲

۔ نزد غرالی اتقان منطق مسئلزم اتقان فلمفة مشایی نیست ۱۶۷

\_ نظر غزالی راجع به منطق در کتاب المستصفی ۱۶۴

ــ يك تأليف غزالى درمنطق: معياد العلم ٢١٩

## نشابور

۔ احوال شہرومردم درنشا بور ۵۴،۲۸۸ ۔ جامع منیعی ونظامیہ نشا بور ۲۸-۲۸ ۔ حنفیہ ومدرسۂ سلطانی درنشا بور ۲۸،۲۸۵ ۔ شہر جنگ درنشا بور ۱۹

مجالی سماع صوفیه درنشابور ۳۹ فظامیه، جماعت درباره جماعت نظامیه ۷۵،۵۵

\_ نظامیهوارتباطآنها با دستگاه سلطان وخلیفه ع

## نظامیه ، مدرسه

- \_ نظامية بغداد وغزالي ٠ ٩٠٠٨
- ــ تأسیس اظامیهٔ بنداد وهدف سیاسیاز بنای آن ۸۸
  - كتابخانة نظاميه وكتابدادانش ٨٢
- ــ استادان نظامیه بعداد قبل از غزالی ۸۲-۸۷
  - ــ درس غزالى درنظاميه بغداد ٨٨
  - \_ وعظ عیادی در نظامیه بغداد ۴۹
- ــ ترك نظامیه وحدود ادتباطآن با ترس ازبركیارق ۱۰۶
- ـ نظامیهٔ بنداد و جانشینی کوتاه احمد ادا بوحامد ۲۷۲
- ـ نظامیهٔ نشابور و حوذهٔ امام الحرمین ۵۹،۲۹
- سه نظامیهٔ نشابوریعد ازامام الحرمین ۵۳
- نظامیه نشابورودعوت فخر الملكوژیر ادغز الی جهت تدریس در آن ۲۴۱ تا ۲۴۴
- ـ ودود بـه نظامیه نشابود و تعلیم تاذهٔ

غزالی ۲۴۵-۲۴۳ ـ ترك نظامیه نشابود و عزلت و انزوا درطوس ۲۶۰

## نوروز

- ــ جشن نوروز و تلقی غزالی از آن به عنوان رسوم گبرکان۲۵۹
- ـ رسم کوسه برنشستن در نوروز (که تفصیل آن درکتاب التفهیم بیرونی ۷۶۴۰۷ هست)، ۱۰

#### وعظ

- \_ ابای غزالی از وعظ بدیگران ۱۳۳ \_ قدرت ومهارت برادرش احمد دروعظ
  - 144
  - \_ وعظ غزالي دومجلس سلطاني ٢٠٠

## بقين

- ــ اشكال نيل به يقين ازداه عقل ١٨١
- ـ تصوف وطریق نیل به یقین درمسایل ایمانی ۲۹۷
- ــ درجات ایمان ونیل یه یقین۲۹۳
- ۔ نیل بے یقین اذطریق اتصال به نور مشکاة نبوت ۱۸۲ و۱۸۰–۱۷۹

# فهرست انتشارات انجمن آثارملي

| تاريخ انتشار      | فام كتاب                                                    | شماره        |
|-------------------|-------------------------------------------------------------|--------------|
| شهر يورماه ۴ ، ۱۳ | ن مختصری از آثار وابنیهٔ تاریخی ایران                       | \ _ قهرسة    |
| بهر ماه ۱۳۰۴      | لی ایران (کنفرانس پروفس <i>ود</i> هرتسفلد)                  | ۲ _ آثادما   |
| ئهريورماه ١٣٠٥    | به وتاریخ (کنفرانس پروفسورهرتسفلد)                          | ۳ _ شامناء   |
|                   | دولوح تاریخی درهمدان (تحقیق پروفسودهرتمفلد _ ترجمهٔ         | ۴ _ کثف      |
| اسقند ماه ۱۳۰۵    |                                                             |              |
|                   | لمابه دربارهٔ آثارملی و تاریخی ایران (ازمحمد علیفروغیو      | <u>ن</u> - ۵ |
| مهر ماه ۱۳۰۶      | خفلد و هانی بال )                                           |              |
| بهمن ماه ۱۳۱۲     | الواح تادیخی تخت جمشید (پرفسود هرتمفلد)                     | ۾ کشف        |
| بهمن ماه ۱۳۱۳     | انی محمدعلی فروغی راجع به فردوسی                            | γ ــ کنفرا   |
| 1717              | ق مختصر در احوال و ذندگانی فردوسی (به قلم فاطمه سیاح)       | ٨ ــ تحقيز   |
| اسفند ماه ۱۳۲۹    | ل ابوعلی سینا درپنجمین دورهٔ اجلاسیهٔ یونسکو درفلورانس      | ۹ _ تجلیل    |
| اسفند ماه ۱۳۳۰    | هٔ جودیهٔ ابن مینا (به تصحیح آقای دکترمحمودنجم آبادی)       | ء ۱ _ رسالا  |
| اسقند ماه ۱۳۳۰    | لمنبض ابن سينا (به تصحيح آقاى سيدمحمد مشكوة استاددانشكاه)   | ۱۱ ــ دسال   |
|                   | ن دانشنامهٔ علائی ابن سینا (به تصحیح آقایان سیدمحمد مشکوة و |              |
| 1771              | تر محمد معین استادان دانشگاه)                               | د ک          |
| 1881              | یات دانشنامهٔ علائی ابن مینا (به تصحیح آقای سینمحمدمشکوة    | ۱۴۔ طبیع     |
| 1871              | نیات دانشنامهٔ علائی اینسینا (به تصحیح آقای مجتبی مینوی)    | ۱۴_ ریاه     |
| 1771              | ات دانشنامهٔ علائی ابن سینا (به تصحیح آقای دکتر محمد معین)  | ۱۵_ الهي     |
| 1771 (            | لهٔ نفس ابن سینا (به تصحیح آقای دکتر موسی عمید استاددانشگاه | ۱۶_ رسا      |
|                   | لهای درحقیقت و کیفیت سلسلهٔ موجودات (به تصحیح آقای دکت      |              |
| 1781              | سی عمید استاد دا نشگاه)                                     |              |
| _                 | مهٔ رسالهٔ سرگذشت ابن سینا (از آقای دکتر غلامحسین صدیقی)    |              |
| -                 | اج نامهٔ ابن مینا (به تصحیح آقای دکتر غلام حسین صدیقی)      | ,            |

| ار پیخانتشار<br> | نام كتاب<br>                                                                                                   | شماره              |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|                  | شریح اعضاء ابن سینا (به تصحیح آقای دکترغلام حسین صدیقی)                                                        | ۲۰_ رسالة تن       |
|                  | اضةً طبيعيات منموب به ابن سينا (به تصحيح آقاى دكتر غلامحمين                                                    |                    |
| _                | استاد دانشگاه)                                                                                                 | صديقي              |
| \ <b>*Y</b>      | منموب به ابن سینا (به تصحیح آمای دکترغلامحسین صدیقی)                                                           | ۲۲_ ظغرنامه        |
| \ <b>TT</b> \    | وذالممزمین ابن مینا (به تصحیح آقای جلال الدین همایی)                                                           |                    |
|                  | میارالعقول ـ جرثقیل - ابن سینا (به تصحیح آقای جلالالدین                                                        | ۲۴_ رسالة م        |
| 1441             | استاد دا نشكاه)                                                                                                | -                  |
|                  | رى بن يقظان ا بن سينا با ترجمه وشرح فارسى آن اذيكى ا دمعاصر ان التي المعاصر ان التي التي التي التي التي التي ا |                    |
| 1881             | ا (به ت <i>محی</i> ح آقای هانری کربن)                                                                          | ابنميذ             |
|                  | هٔ ابنِسینا (مجلد اول ــ سرگذشت وتألیفات واشمار و آراء                                                         |                    |
| 1881             | ا) تألیف آمّای دکتردییحالهٔ صفا استاد دانشگاه                                                                  | اب <i>ن</i> ميذ    |
| 1771             | مجلد اول جشن نامه به فرانسه (به وسیله آقای سعید نفیسی)                                                         | ۲۷_ ترجمهٔ ه       |
| 1427             | اشارات وتنبیهات (به تسحیح آفای دکتر احسان یادشاطر)                                                             | ۲۸_ ترجمهٔ ا       |
| شاطر             | لهٔ فارسی و عربی از ابن مینا (به تمحیح آفای دکتر احسان یار                                                     | ۲۹_ پنج رسا        |
| 1777             | الشكاه)                                                                                                        |                    |
| اء ۱۲۲۲          | بیخی کلات وسرخی (تألیف آقای مهدی بامداد) بهمن                                                                  | ۳۰_ آثار تار       |
| -                | هٔ این سینا مجلد دوم (حاوی نطقهای فا <i>دسی اعشای کنگر</i> ه                                                   | ۳۱_ <i>جشن</i> ناه |
| \ <b>T T T</b>   | بنا)                                                                                                           | ابن س              |
| ى                | مه ابن سينا مجلد سوم (كتاب المهرجان لابن سينا) حاوى نطقها                                                      | ٣٢_ جشن نا         |
| ١٢٢٥             | عنایکنگرهٔ ابن سینا                                                                                            |                    |
| ι                | مهٔ ابن سینا مجلدچهارم (شامل خطابههای اعضای کنکرهٔ ابن سین                                                     |                    |
| 1888             | های آلمانی وانگلیسی وفرانسوی)                                                                                  | به زبان            |
| 1224             | ، بزرگ نادرشا. (بقلم سرلشکرغلامحمین مق <i>تدو</i> )                                                            | ۳۴۔ نیردماء        |
| ١٣٣٩             | نایلهٔ خیام (به تصحیح وتحشیهٔ آقای دکترجلال مصطفوی)                                                            | ^۳۵ جبر وما        |
|                  | نادری تألیف مولانا محمدعلی فردوسی ثانی (به تصحیح                                                               | ۳۶_ شاهنامهٔ       |
| 1759             | ا آقای احمد سهیلی خوانساری)                                                                                    | وتحثيا             |
| نق) ۱۳۲۹         | ه شیخ فریدالدین عطاد ( به تصحیح و تحشیهٔ آقای دکترمهدی محا                                                     | ۳۷_ اکترناما       |

| نار یخانتشار | نام كتاب                                                       | شما <i>د</i> ه          |
|--------------|----------------------------------------------------------------|-------------------------|
| -            |                                                                |                         |
| 1779         | يم عمرخيام بعنوان عالم جبر تأليف آقاى دكترغلامحمين مصاحب       | - ۲۸ حک                 |
| 1889         | شاه تألیف آقای دکتر رضازادهٔ شفق اسناد دانشگاه                 | ۲۹_ نادر                |
| -            | نادر. تألیف میرزا مهدی خان (باتصحیح وتحثیهٔ آقای دکتر          | ٠ ۴_ درهٔ               |
| 174.         | د جعفرشهیدی)                                                   |                         |
|              | ح احوال ونقد وتحليل آثار شيخ فريدالدين عطار تأليف آقاى         | <b>۴۱</b> شر            |
| 174.         | وذانفر استاد دانشگاه                                           |                         |
| نهد          | رونامه تألیف شیخ فریدالدین عطار (به تصحیح واهتمام آقای اح      | ۴۲_ خس                  |
| 174.         | یلی خوانساری)                                                  | سه                      |
|              | ههای طبیب نادرشاه ترجمهٔ آقای دکترعلی اصغرحریری (بداهتمام      | 47_ نام                 |
| 184.         | ای حبیب یغمائی)                                                | } ق                     |
|              | ان غزلیات وقصائد عطار (بداهتمام وتصحیح آقای دکتر تقی تفضلی     | ۴۴ ديو                  |
| 1441         | بس کتابخانهٔ مجلسشورایملی)                                     | رگي                     |
|              | انگشای نادری تألیف میرزا مهدی خان استر آبادی (با تصحیح و تعلیق | <del>۴</del> ۵ جها      |
| 1881         | ای سید عبدالله ا نوار)                                         |                         |
|              | بخانه ( دباعيات حكيم عمرخيام نيشابودي ) تأليف يار احمدبن       | / <mark>۲۶۰/ ط</mark> و |
|              | ين رشيدى تبريزى (با مقدمة وتصحيح وتحشية آقاى جلال الدين        | حہ                      |
| 1747         | ائی استاد دانشگاه )                                            | هم                      |
| 1444         | رة ایام، حکیم عمر خیام ورباعیات او به قلم آقای اسماعیل یکانی   | / <b>۲۲</b> _ ناد       |
|              | يم،ارس (آثارباستاني وابنية تاريخي فارس) ـ تأليف سيد محمدتقي    | ٨٧ اقا                  |
| 1747         | طفوى                                                           |                         |
| ردی بهشت۱۲۴۴ | رش نامهٔ انجمن آثارملی                                         | لفس _۴۹                 |
| 1444         | امة شادروان حمين علاء                                          |                         |
|              | يرة خوادزمشاهي، تأليفزين الدين ابوابراهيم اسماعيل جرجاني       | ۵۱_ ذخ                  |
|              | هٔ ۵۰۴ هجری ( به اهتمام و تصحیح و تفعیر دکتر محمد حمین         | سنا                     |
| . <b>446</b> | بتمادی د کتر محمد شهراد د کتر جلال مصطفوی (کتاب نخستین)        | cl                      |

1447

1449

يهمن

خ داد

۶۸\_ یادگارهای بزد (جلد اول) تألیف آقای ایرج افشار

٩٩\_ دى باستان (مجله دوم) تأليف آقاى د كتر حسين كريمان

| تاریخ انتشار         | نام كتاب                                                                                                     | شماره        |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|                      | ستارا تا استارباد ( جلد اول بخش اول). آثار وبناهای تاریخی                                                    | ٠٧٠ اذآ      |
| تیر ۱۳۴۹             | لان بيەپى ، تأليف دكتر مئوچھرستودە                                                                           |              |
|                      | نامهٔ فردوسی حاوی مقالات و چکامه ها به مناسبت تجدید آرامگاه                                                  |              |
| آبان ۱۳۴۹            | كيم أبوالقاسم فردوسي                                                                                         | ح            |
| آذر ۱۳۴۹.            | وسی وشاهنامهٔ او به اهتمام آقای حبیب یغمائی                                                                  | ۲۲_ فرد      |
| Tec 1749.            | لوف دی، محمدبن ذکریای دادی تألیف آقای دکتر مهدی محقق                                                         | ۷۲_ فیا      |
| آذر ۱۳۴۹             | زمین قزوین تألیفآقای دکتر پرویز ورجاوند                                                                      | ۲۴ سرا       |
| بهمن ۱۲۴۹            | نامهٔ شادروان سید حسن تقیزاده به اهتمام حبیب یغمائی                                                          | ۵۷_ یاد      |
| 1                    | برة خوارزمشاهي تأليف ذين الدين ابوابر اهيم اسماعيل جرجاني سن                                                 | ۷۶_ دخو      |
| بهمن ۱۳۴۹            | ۵هجری به اهتمام و تفسیر و تصحیح د کتر جلال مصطفوی (کتاب دوم)                                                 | • ۴          |
|                      | ی اجمالی بهتاریخ آذربایجان وآثارباسثانی وجمعیت شناسی آن                                                      | ۷۷_ نظر      |
| بهمن ۱۳۴۹            |                                                                                                              |              |
|                      | بخچهٔ ساختمانهای ارک سلطنتی تهران و داهنمای کاخ کلمتان                                                       |              |
| فروردی <i>ن</i> ۱۳۵۰ | نتهٔ آقای بعین ذکاء                                                                                          |              |
|                      | فالابيات شاهنامةً قر دوسي-جلددوم- يه كوشش دكتر محمد دبير سياقي                                               |              |
|                      | دباستانی و تاریخی لرستان جلد نخت تألیف أقای حمید ایز دبناه                                                   |              |
|                      | ر بارشاهنشاه ایران، تألیف ۱. کمپفر آلمانی۔ترجمهٔ آقای کیکاووس                                                |              |
| مرداد ۱۳۵۰           | - 1                                                                                                          |              |
| شهریود ۱۲۵۰          |                                                                                                              |              |
|                      | سالاحرادفی دقایق الاشعار (جلد ۲) تألیف محمدبن بدرجاجرهی<br>الروسی                                            |              |
| شهريود ١٣٥٠          | مال ۲۴۱ هجری با تحقیه و تفسیر آقای میرصالح طبیبی<br>از مدان در از از از در داری از این در آفای میرسالح طبیبی | . د <u>.</u> |
|                      | مهای برشناخت اسناد تاریخی تـــاُلیف سرهنگ دکتر جهانگیر<br>*ا                                                 |              |
| شهريود ١٣٥٠          | <sub>با</sub> مقامی<br>منگ شاهنامه تألیف دکتر رضازادهٔ شفق                                                   |              |
| مهر ۲۵۰              |                                                                                                              |              |
| مهر ۱۳۵۰             | ش و خرد فردوسی فراهم آوردهٔ دکتر محمود شفیعی<br>ادهٔ در دیده دی دران مک که از دری کافران                     |              |
|                      | نامهٔ ربع دشیدی (چاپ عکسی) ازروی نمخهٔ مورخ به سال ۲۰۹<br>یی زیر نظر آقایان مجتبی مینوی وایرج افشار          |              |
| اسفند ۱۳۵۰           | بی ویرسو، میمبی هیموی وایرج اصار<br>جامع التوادیخ دشیدی تألیف حافظ ابرو مودخ دوران تیموری                    |              |
| اسفند ۱۳۵۰           | لقدمه وتعليقات آقاى دكتر خانبابا بياني                                                                       | م لب         |
|                      | آسنارا تا استارباد ( مجلد دوم ) آثار و بناهای تاریخی گیلان                                                   |              |
| خرداد ۱۳۵۱           | پیش تألیف دکتر منوچهرستوده                                                                                   |              |

| تار یخ انتشار<br>          | نام كتاب                                                                                                   | شماله                      |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
|                            | لموك تأليف امام محمد غزالي با مق <i>دمه و تصحيح و</i>                                                      | ٩٠ نصيحة الم               |
| آذرماه ۱۲۵۱                | تاد جلال الدين همائي                                                                                       |                            |
|                            | آذربایجان ( جلد ا <b>و</b> ل شهرستان تبریز ) ناکیف                                                         | ۹۸_آثار باستان             |
| آذرماه ۱۳۵۱                | العلى كارنك                                                                                                |                            |
| دىما. ١٢٥١                 | تتشارات قديم انجمن                                                                                         | ٩٢_ مجموعة ا               |
| ائی بهمن ماه ۱۳۵۱          | 'ت فروغی در بارهٔ شاهنامه و قر د <b>وسی</b> با هتمام آقای حبیب پنما                                        | ٩٣ مجموعة مقالا            |
|                            | تانها ـ دستم واسفندياد ـ تنظيم متن وشرح وتوضيح                                                             | ۹۴۔ داستان داس             |
| أسفندماء ١٢٥١              | مدعلی اسلامی ددوشن                                                                                         |                            |
|                            | تاريخ شوشتر تأليف علاءالملك حبيني شوشنرى                                                                   | ۵۹. فردوس در               |
| خردادماه ۱۲۵۲              | جرى) با مقدمه وتصحیح وتعلیق آقای جلال محد <b>ث</b>                                                         | (قرن\ ۱ھ                   |
| ر تیرماه ۱۳۵۲              | زتاپایان قرنانهم هجری تألیف دکنرمحمدجواد مشکوا                                                             | ع۹۔ تاریخ تبریہ            |
|                            | وارزمشاهي تاليف زين الدين ابوابر اهيم اسمعيل جرجا                                                          | ٩٧_ دُخيرهٔ خ              |
| شهريود ۲۵۲۱                | هجرى باهتمام وتفسيروتصحيح دكترجلالمصطفوى                                                                   | سنه ۲۰۴                    |
|                            | ك فصل ازآ ثارالباقيها بوريحان بيرونىبخامه عليقلي مي                                                        |                            |
|                            | لمطنه و ملاعلی محمد اصفهانی بکسوشش آقسای اکبر                                                              |                            |
| آبان ۱۳۵۲                  | ن با مقدمه والحاقاتي اذايشان<br>مراسد                                                                      |                            |
|                            | نیانگذاری نخستین شاهنشاهی در غرب فلات ایران تأ                                                             |                            |
| يهمن ١٣٥٢                  | بل ضياء پور                                                                                                |                            |
| . انی<br>ا                 | ک ایران دربریتانیا یا تاریخ دویستساله مطالعات ایر<br>است که اسالتا سال                                     | ۱۰۰ سیرفرهدً<br>۲۰۰۶ -     |
| اسفند ۱۳۵۳                 | ای د کتر آبوالفاسم طاهری                                                                                   | كاليف أو                   |
| اسفند ۱۳۵۲                 | ر اصفهان تآلیف آقای ابوالقاسم رفیعی مهر آبادی<br>در میداد می مالید کارد کارد در ا                          |                            |
| اسفند ۱۳۵۲                 | (بند <i>د</i> طاهری) تألیف آقای غلامرضا معصومی<br>فارسی به پهلوی تألیف آقای دکتربهرامفره <b>و</b> شی استاه |                            |
|                            | • •                                                                                                        | ۱۰۲ ـ فرهنگ<br>دانشگاه تهر |
| فروردی <i>ن ۱۳۵۳</i><br>اد | ا <sup>ن</sup><br>ییکتابهای خطی تألیف شادروان دکترمهدی بیانیاستا                                           |                            |
| ۔<br>خرداد ۱۳۵۳            | بی سه بههای عشق به تیک صوروران و عبوشههای بیه عی.سد<br>تهر آن به کوشش آقای حسین محبو بی اددکانی            |                            |
| مرداد ۱۳۵۳                 | ہوں ، روس کے این ہوتی دو ہی۔<br>افت قدیمی شیراز تألیف آقای کر امتاللہ افسر                                 |                            |
| (10)                       | بعد سيمي مورود بالمسادي من مدد المان                                                                       | · C = / D                  |

